
 

 

UNIWERSYTET KARDYNAŁA STEFANA WYSZYŃSKIEGO 

Wydział Teologiczny 

 

 

 

 

o. mgr lic. Jacek Olszewski 

 

 

 

MĘŻCZYZNA I KOBIETA JAKO ZAPOWIEDŹ OBLUBIEŃCZEJ 

KOMUNII W TAJEMNICY ZMARTWYCHWSTANIA 

TEOLOGICZNE STUDIUM  

MEDYTACJI NA TEMAT «BEZINTERESOWNEGO DARU»  

JANA PAWŁA II 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Praca doktorska z teologii dogmatycznej 

napisana pod kierunkiem 

dr hab. Dominiki Żukowskiej-Gardzińskiej, prof. uczelni 

 

 

Warszawa 2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Długa droga prowadziła mnie do odkrycia „geniuszu kobiecego”, 

ale Opatrzność sama sprawiła, że przyszedł czas jego rozpoznania, 

poniekąd nawet olśnienia nim. 

Jan Paweł II, Meditatio, 5. 



3 
 

Spis treści 

Wstęp ................................................................................................................................................... 7 

Rozdział I 

Protologia 

Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, aby byli jedno .................................................................. 19 

1.1. Trynitarny fundament ................................................................................................. 20 

1.1.1 Osoba ludzka – obraz Osobowego Boga .......................................................... 21 

1.1.2. Komplementarność istnienia – Maksym Wyznawca a Jan Paweł II ............... 30 

1.1.3. Komunia osób – w Trójcy Świętej, w stworzeniu ........................................... 38 

1.2. Amor complacentiae ................................................................................................... 47 

1.2.1. Eros i agape – pierwotna nagość; podobieństwo do Boga Stwórcy. ............... 48 

1.2.2. Eros w papieskich Katechezach....................................................................... 57 

1.2.3. Zamysł Stwórcy – mężczyzną i kobietą stworzył ich na zawsze. .................... 62 

1.3. Stworzenie kobiety ..................................................................................................... 71 

1.3.1. Tęsknota męskiego serca. ................................................................................ 71 

1.3.2. Mężczyzna i kobieta przeobrażeni w pięknie .................................................. 79 

1.3.3. Odwieczna kobiecość. ..................................................................................... 88 

Podsumowanie ........................................................................................................... 98 

Rozdział II 

Paradygmat biblijny 

Józef i Maryja jako fundamentalny model pierwotnego zamysłu ............................ 100 

2.1. Relacja oblubieńcza Józefa i Maryi .......................................................................... 101 

2.1.1. Redemptoris custos ........................................................................................ 102 

2.1.2. Oblubieniec i Oblubienica ............................................................................. 110 

2.1.3. Józef i Maryja wzorem życia małżeńskiego i konsekrowanego .................... 122 

2.2. Bezżenność dla Królestwa niebieskiego ................................................................... 128 

2.2.1. Medytacja Jana Pawła II paradygmatem relacji „mężczyzna – kobieta” ...... 129 

2.2.2. Teologia ciała nie tylko dla małżonków – święta Teresa z Avila i karmelita 

Hieronim Gracjan .......................................................................................... 141 

Podsumowanie ......................................................................................................... 149 

Rozdział III 

Eschatologia 

Ostateczne objawienie piękna mężczyzny i kobiety w ciała zmartwychwstaniu ..... 151 

3.1. Nowe stworzenie, czyli koniec odsyła do początku .................................................. 153 

3.1.1. Obietnica nieśmiertelności ............................................................................. 153 



4 
 

3.1.2. Zmartwychwstanie płci ................................................................................. 160 

3.1.3. Przewrót kopernikański ................................................................................. 167 

3.1.4. Boska płodność.............................................................................................. 172 

3.2. Cielesność uwielbiona, czyli ani się żenić nie będą... .............................................. 180 

3.2.1. Dziewiczy oblubieńcy ................................................................................... 181 

3.2.2. Poza horyzontem małżeństwa i prokreacji .................................................... 187 

3.2.3. Przebóstwione człowieczeństwo ................................................................... 195 

3.2.4. Communio sanctorum. ................................................................................... 204 

Podsumowanie ........................................................................................................ 211 

Rozdział IV 

Prakseologia ................................................................................................................................... 213 

Oblubieńczy sens ciała odkryty na nowo .................................................................... 213 

4.1. Dobro do odzyskania ............................................................................................... 214 

4.1.1. Herezja manicheizmu .................................................................................... 215 

4.1.2. Hermeneutyka Jana Pawła II ......................................................................... 222 

4.1.3. Realizm Medytacji ......................................................................................... 225 

4.1.4. Nie tylko dla mistyków ................................................................................. 230 

4.2. Odrodzenie w Pięknie .............................................................................................. 237 

4.2.1. Cnota czystości jako sophrosyne ................................................................... 238 

4.2.2. Piękno źródłem ascezy .................................................................................. 244 

4.2.3. Teo-terapeutyczny wymiar Medytacji ........................................................... 248 

4.2.4. Oblubieńczy sens ciała językiem sztuki ........................................................ 256 

4.2.5. Człowiek ikoną Boga – Maryja Dziewica ..................................................... 263 

Podsumowanie ........................................................................................................ 266 

Zakończenie  ................................................................................................................................... 268 

Bibliografia ..................................................................................................................................... 281 

 

 

  



5 
 

 

 

 

WSTĘP 

Dlaczego Medytacja na temat „bezinteresownego daru” Jana Pawła II? Otóż dokument ten 

stał się przedmiotem mojego szczególnego zainteresowania, ponieważ uważam, że retrospektywnie 

odpowiada na pytanie o istotę piękna oblubieńczej miłości między mężczyzną a kobietą. 

To bardzo osobiste świadectwo papieża można określić mianem swego rodzaju „przewrotu 

kopernikańskiego” w myśli teologicznej, a nawet – w szeroko pojętej antropologii 

chrześcijańskiej. Gdy weźmie się pod uwagę istotne treści owego niewielkiego, zaledwie 

kilkustronicowego dokumentu, aż trudno uwierzyć, że nie stał się nigdy komentarzem do katechez 

wygłoszonych wcześniej przez Jana Pawła II, zatytułowanych Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. 

Napisany w 1994 roku, a opublikowany dopiero po śmierci Autora, doskonale koreluje z treściami 

teologii ciała. Jego główna tematyka skupia się na odsłonięciu piękna nadprzyrodzonego, ukrytego 

w zwykłej, ziemskiej egzystencji ludzkich oblubieńców – jako paradygmatu piękna doczesnego. 

Wydaje się uzasadnione mówienie tu o swego rodzaju antropologii transcendentnej1. 

Tekst wspomnianej wyżej Medytacji opublikowano w Acta Apostolicae Sedis w języku 

oryginału – po polsku. Z pewnością dla wielu badaczy obcojęzycznych bariera językowa jest 

wielkim wyzwaniem i zapewne stąd jego nieznajomość w literaturze obcej. Niemniej zaskakuje, 

że nie znalazł odzewu wśród rodzimych badaczy zajmujących się nauczaniem papieża z Polski. 

W czym tkwi oryginalny przekaz tego dokumentu? Dlaczego zasługuje na to, by poświęcić 

mu aż tyle miejsca przez szerokie studium? 

Odpowiedź zawiera się w stwierdzeniu, że Jan Paweł II w swojej refleksji pozwala odnaleźć 

niejako klucz interpretacyjny wielkiej wizji człowieczeństwa, objawionego przez Stwórcę 

w komunii osób: mężczyzny i kobiety. Nie trzeba się już poruszać w sferze domysłów, czy też 

prób różnorodnych interpretacji, by dowiedzieć się, jak najwłaściwiej odczytać zamiary Autora 

wyrażone w Katechezach. Istnieje świadectwo samego Jana Pawła II – jego osobista historia 

i wynikające z niej przemyślenia, którymi się dzieli się z czytelnikiem.  

                                                           
1
Por. Interesująca analiza transcendentnego wymiaru osoby w myśli filozoficznej Karola Wojtyły 

w: J. Merecki, The Role of Consciousness in Karol Wojtyła’s Philosophy of the Human Person, Wojtyła 

Studies, Vol. I, No. 2 (August 2024), s. 23-34. 



6 
 

Teza wynikająca z przedstawionego wyżej głównego założenia pozwala na sformułowanie 

podstawowego wniosku: ostateczny sens bytowania w komunii osób mężczyzny i kobiety może 

być odczytany jedynie w perspektywie zmartwychwstania ciała. Zamysł Stwórcy nie ogranicza 

się do ziemskiej rzeczywistości, nie wskazuje mężczyźnie i kobiecie celu ich wspólnej drogi 

w granicach doczesności zakończonej śmiercią. Ich wspólna historia w cielesno-duchowej 

naturze, w całej specyfice ich męskości i kobiecości, będzie mieć swoją kontynuację w wieczności. 

Papież z Polski przeszedł długą drogę w swoich poszukiwaniach, aby uczynić tę tezę – zdaniem 

autora niniejszej pracy – centralnym punktem swojego nauczania. Nadał jej miano antropologii 

zmartwychwstania2. 

Wiele propozycji interpretacji papieskich Katechez bazuje – jak się wydaje – jedynie na 

powierzchownej analizie tekstów pozostających w kręgu zainteresowań autora tejże pracy. Nazbyt 

często bowiem redukuje się nowość papieskiej refleksji do prostego stwierdzenia, że 

skoncentrowana jest ona na małżeństwie i rodzinie, a więc pozostaje interesującą propozycją 

jedynie dla małżonków oraz ewentualnie dla odpowiedzialnych za szerzej rozumianą formację do 

życia w rodzinie. Trzeba w tym miejscu jednoznacznie stwierdzić: nic bardziej mylnego. 

Kardynał Carlo Caffarra pisze we wspomnieniach o założeniu Laterańskiego Instytutu Jana 

Pawła II w Rzymie – zajmującego się tematyką małżeństwa i rodziny – że to nie małżeństwo jest 

drogą uprzywilejowaną do zbudowania integralnej antropologii, ale wręcz przeciwnie – dopiero 

zrozumienie, kim jest człowiek w zamyśle Stwórcy, otwiera możliwości rozwinięcia doktryny 

o małżeństwie i rodzinie3. Nawet przy pominięciu redukcji, szkodliwej dla całego bogactwa 

odkrywczej wizji papieża (jakoby głównie dla doczesności stworzona została cielesno-duchowa 

natura męska i kobieca), należy nadmienić już w tym miejscu o negatywnych konsekwencjach 

takiego spojrzenia dla formacji każdego mężczyzny i każdej kobiety czasów współczesnych. 

Nie bez racji pozostaje pogląd, że problemy celibatariuszy i osób konsekrowanych, współcześnie 

trapiące Kościół katolicki, mają związek ze słabą percepcją treści teologii ciała, w której można 

odnaleźć wiele cennych inspiracji formacyjnych. Czy da się utrzymać przekonanie o czysto 

teoretycznej wartości poglądów Jana Pawła II, bez dostrzeżenia znaczących reperkusji praktycznych?  

W odpowiedzi na tak postawione pytanie pozostaje zaproponowanie zupełnie innego klucza 

interpretacyjnego, który może zaskakiwać, ponieważ po wnikliwym zbadaniu treści Medytacji 

wszystko wskazuje na to, że to raczej całościowo pojęta teologia ciała doprowadziła papieża do 

odkrycia zdumiewającej prawdy zawierającej się w wyżej wymienionym dokumencie. Zanim 

                                                           
2
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, Wydawnictwo KUL, Lublin 2008, s. 207. 

3
Por. C. Card. Caffarra, Giovanni Paolo II e l’Istituto che porta il suo nome: le ispirazioni originarie, 

Anthropotes XXI, nr 2 (2005), s. 161-163. 



7 
 

jednak przejdzie się do uzasadnienia tak sformułowanej tezy, trzeba zapytać o miejsce, jakie 

zajmuje ten tekst we współczesnej literaturze przedmiotu. 

Po pierwsze, należy zaznaczyć brak jakichkolwiek odniesień do tekstu Medytacji na temat 

„bezinteresownego daru” (jak to już wyżej zostało wspomniane) w opracowaniach Katechez 

środowych Jana Pawła II. W dostępnych publikacjach komentujących papieskie Katechezy nie 

sposób doszukać się żadnych nawiązań do omawianego dokumentu. Za przykład może nam 

posłużyć zbiór artykułów zatytułowany Miłować ludzką miłość. Dziedzictwo myśli Jana Pawła II 

o małżeństwie i rodzinie pod redakcją Livia Meliny i Stanisława Grygiela z roku 2010 (wydanie 

polskie)4. Podobnie ma się rzecz w przypadku pracy zbiorowej Człowiek w refleksji Karola 

Wojtyły – Jana Pawła II, wydanej w Lublinie w 2014 roku, której celem jest przybliżenie 

wybranych aspektów antropologii Autora Medytacji5. 

We wciąż ważnym dla tematu opracowaniu z 2017 roku Myśląc z Wojtyłą (cz. 2), w rozdziale – 

dyskusji, zatytułowanym „O kobiecie” pada wprawdzie stwierdzenie niezwykle bliskie idei 

Medytacji Karola Wojtyły – że różnica płci ukazuje dobitnie sens relacyjności, spełniającej się 

w komunii przez dar z siebie – ale zostaje ono w sposób ogólny odniesione do dokumentów 

Kościoła. Aneta Gawkowska, Autorka wypowiedzi, powołuje się na konstytucję soborową 

Gaudium et spes 24, a wcześniej wnikliwie analizuje teologię ciała, jednak bez wzmiankowania 

Medytacji6. Na uwagę zasługuje fakt, że cytowany fragment nauczania Soboru Watykańskiego II 

zajmuje ważne miejsce także w Medytacji polskiego papieża. 

Podobnie ma się rzecz w wypadku lektury Osoba i cielesność Ireneusza Mroczkowskiego, 

wznowionej w 2008 roku w Instytucie Papieża Jana Pawła II w Warszawie. Wystarczy 

przeanalizować bibliografię podaną przez Autora, aby zorientować się, że Medytacja nie jest 

w niej w ogóle ujęta7. Wspomnieć także należy o pozycji O Jana Pawła II teologii ciała z 2009 

roku, wydanej nakładem Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego. Spotkać się tu można 

z artykułami kilku ekspertów w dziedzinie filozofii (jak choćby Mieczysław Albert Krąpiec), 

teologii (Tadeusz Styczeń), teologii biblijnej (biskup Jan Szlaga), czy wreszcie takich pionierów 

poradnictwa małżeńskiego jak Wanda Półtawska oraz Renata i Norbert Martinowie8. W obu 

                                                           
4
Por. Miłować ludzką miłość, pod red. L. Meliny, S. Grygiela, tłum. P. Herbich, Centrum Myśli Jana 

Pawła II, Warszawa 2010. 
5
Por. Człowiek w refleksji Karola Wojtyły – Jana Pawła II, pod red. A. Różyło, M. Sztaby, 

Wydawnictwo KUL, Lublin 2014. 
6
Por. A. Gawkowska, O kobiecie, w: Myśląc z Wojtyłą, pod red. A. Seniuk, cz. 2, Instytut Papieża Jana 

Pawła II, Warszawa 2017, s. 101-145. 
7
Por. I. Mroczkowski, Osoba i cielesność. Moralne aspekty teologii ciała, Instytut Papieża Jana Pawła II, 

Warszawa 2008. 
8
Por. O Jana Pawła II teologii ciała, pod red. T. Stycznia, C. Rittera, Wydawnictwo KUL, Lublin 2009. 



8 
 

wypadkach fakt nieznajomości tekstu Medytacji uznać należy za częściowo usprawiedliwiony 

ze względu na to, że zamieszczone komentarze pochodzą z okresu, kiedy tekst Jana Pawła II nie 

mógł być jeszcze znany. Pochodzą one bowiem z okresu sprzed śmierci Autora (we wstępie 

zaznaczono, że publikacja Ireneusza Mroczkowskiego wydana została po raz pierwszy w 1994 

roku, a teksty drugiej pozycji pochodzą z lat 1981 – 1998). 

Celowo podkreśla się, że chodzi o częściowo usprawiedliwioną nieznajomość papieskich 

rozważań, ponieważ w opracowaniu z 2008 czy 2009 roku powinien już znaleźć się chociażby 

odnośnik do tekstu Medytacji – pod warunkiem jednak, że tekst ów zostałby dostrzeżony i uznany 

za kluczowy. Nawet szeroko zakrojona analiza współczesnych opracowań nie pozwoliła doszukać 

się odniesień do omawianego tu dokumentu źródłowego. Jedynym wyraźnym śladem pozostaje 

publikacja w języku włoskim autorstwa Mauro Leonardiego, zatytułowana Come Gesù. L'amicizia 

e il dono del celibato apostolico9. Tekst Medytacji nie jest jednak przedmiotem szczegółowej 

analizy, ale stanowi dodatek do książki, bez istotnego wpływu na treści tam prezentowane. 

Odnosi się przeto nieodparte wrażenie, że osobiste przemyślenia Jana Pawła II zawarte 

w Medytacji nie wpłynęły na współczesną percepcję teologii ciała nie tylko w naszym kraju, ale 

także na świecie. W konsekwencji nie pozwoliło to przyjąć być może nieco odmiennej 

perspektywy w pojmowaniu komunijnej relacji między mężczyzną a kobietą niż tej znanej 

z dostępnych publikacji, także obcojęzycznych. 

Dobrym przykładem może być tu obszerna praca Roberta Marczewskiego zatytułowana 

Teologia ciała Jana Pawła II w praktyce amerykańskiego Kościoła. Zaprezentowany w niej 

amerykański kierunek analiz teologii ciała (Pontifical John Paul II Institute w Waszyngtonie), 

jakkolwiek popularyzujący i promujący nauczanie polskiego papieża, skoncentrował się jednak 

na antropologii oblubieńczej pojmowanej wyłącznie w świetle hermeneutyki daru, w której 

paradygmatem wszystkich ludzkich relacji jest więź małżeńska, z podkreśleniem jej wymiaru 

płciowego10. W podobnym duchu Autor wyżej wspomnianej publikacji nawiązuje do teologicznej 

spuścizny Christophera Westa – małżeństwo i rodzicielstwo pozostają punktem odniesienia dla 

zrozumienia celów, jakie stawia się teologii ciała Jana Pawła II11. 

Konkludując, należy tu zacytować wiele mówiące zdanie: „Bezinteresowność i miłość 

oblubieńcza nie są do pogodzenia, ponieważ dar z samego siebie wymaga afirmacji drugiej 

                                                           
9
Por. M. Leonardi, Come Gesù. L'amicizia e il dono del celibato apostolico, Edizioni Ares, Milano 

2011. 
10
Por. R. Marczewski, Teologia ciała Jana Pawła II w praktyce amerykańskiego Kościoła, tłum. 

U. Kowalczyk, O. Pawlak, WAM, Kraków 2015, s. 73, 149, 167, 207. 
11
Tamże, s. 95-97. 



9 
 

osoby”12. Jakikolwiek komentarz wydaje się być w tym miejscu zbędny, jeśli wziąć pod uwagę 

rozpatrywaną w niniejszej pracy papieską refleksję, zatytułowaną: Medytacja na temat 

„bezinteresownego daru”. 

Na koniec nie sposób nie wspomnieć chyba najbardziej zasłużonego badacza teologii ciała 

na gruncie polskim – Jarosława Kupczaka. Związany ze środowiskiem waszyngtońskim, również 

odczytuje nauczanie Jana Pawła II, wychodząc od fundamentalnego dla antropologii adekwatnej 

pojęcia daru. Wyraźnie zaznacza to w artykule Ciało jako ikona. O znaczeniu teologii ciała Jana 

Pawła II, w którym na nowo formułuje przemyślenia zawarte we wcześniejszej publikacji 

zatytułowanej Dar i komunia. Teologia ciała w ujęciu Jana Pawła II13. Zaproponowana przez 

dominikańskiego uczonego teologia daru rozpatrywana jest jednak bez wyraźnego odniesienia do 

znaczenia tajemnicy zmartwychwstania. Wymiar eschatologiczny teologii ciała, wraz 

z wynikającymi z niego poważnymi konsekwencjami, nie znalazł pełnego odzwierciedlenia 

w pracy Jarosława Kupczaka. Widać tu wpływ teologii angielskojęzycznej, w której główny 

akcent położony jest na tematykę związaną z małżeństwem i rodziną14. 

Warto w tym miejscu przytoczyć ciągle aktualną uwagę, którą przed laty poczynił Georg 

Weigel. Zaznacza on, że nie podjęto w sposób wystarczający wyzwania związanego z papieskimi 

Katechezami, a refleksje w nich zawarte są wciąż nieobecne w duszpasterstwie i mało pogłębione 

intelektualnie. Nie sposób w tym miejscu nie zacytować tego znanego biografa papieża Polaka: 

„Być może teologią ciała Jana Pawła II będzie się można poważnie się zająć dopiero wówczas, 

gdy on sam, służący za piorunochron kontrowersji, zejdzie ze sceny historii. Tych sto trzydzieści 

katechez jako całość stanowi coś w rodzaju teologicznej bomby zegarowej, która wybuchnie 

z dramatycznymi konsekwencjami kiedyś w trzecim tysiącleciu Kościoła. Gdy się to stanie, być 

może w XXI wieku, teologię ciała uzna się zapewne za moment przełomowy nie tylko w teologii 

katolickiej, lecz również w historii myśli nowożytnej”15. 

Można zaryzykować stwierdzenie, że nadal znajdujemy się w punkcie opisanym przez 

amerykańskiego Autora. Szczęśliwie jednak Jan Paweł II – prorok naszych czasów – choć odszedł 

ze sceny historii, to pozostawił nam swego rodzaju „bombę zegarową” z opóźnionym zapłonem 

w postaci swojej Medytacji. W rezultacie rodzi się przekonanie, z jednej strony o niemal 

                                                           
12
R. Marczewski, Teologia ciała Jana Pawła II w praktyce amerykańskiego Kościoła, dz. cyt., s. 211. 

13
Por. J. Kupczak, Ciało jako ikona. O znaczeniu teologii ciała Jana Pawła II, Forum Teologiczne, 

t. 10 (2009), s. 93-104, oraz tego samego autora: Dar i komunia. Teologia ciała w ujęciu Jana Pawła II, 

Znak, Kraków 2006. 
14
Por. J. Kupczak, Trynitarne źródła teologii daru w myśli Jana Pawła II: próba interpretacji, 

Sosnowieckie Studia Teologiczne, t. 6 (2003), s. 155-170. 
15
G. Weigel, Świadek nadziei, tłum. D. Chylińska, J. Illg, J. Piątkowska, R. Śmietana, M. Tarnowska, 

Wydawnictwo W drodze, Poznań 2024, s. 418. 



10 
 

absolutnym braku znajomości tego niezwykłego świadectwa, z drugiej zaś – właśnie z tego 

powodu przynagla do dokładnego studium powyższego tekstu. 

W tym miejscu musi zrodzić się kolejne pytanie co do przyczyn nieznajomości papieskiego 

dokumentu. Nie wydaje się, że powodem takiego stanu rzeczy mogą być jego skromne rozmiary. 

Gdy weźmie się pod uwagę fakt zaistnienia Medytacji oraz „moc dowodową”, jaką w sobie niesie, 

powinnna ona – jak już zostało to zasugerowane wcześniej – od dawna figurować w bibliografiach 

i być przedmiotem analiz. 

Wiąże się z tym podstawowa teza niniejszej pracy, zawierająca się w odpowiedzi na pytanie: 

jakie konsekwencje niesie ze sobą wielka wizja oblubieńczej komunii między mężczyzną 

a kobietą w zmartwychwstałym ciele. To właśnie w tekście Medytacji na temat „bezinteresownego 

daru” Autor odkrywa przed czytelnikiem zaskakujący horyzont. Warto zaznaczyć, że odpowiedź 

dana przez Jana Pawła II ma kluczowe znaczenie dla doświadczenia doczesności. Nie jest to więc 

temat „wydumany”, czy – by tak rzec: akademicki, ale wnoszący bardzo wiele światła już na 

ziemskim, doczesnym poziomie przeżywania siebie, z całym pięknem ludzkiej natury – pięknem 

świata stworzonego. 

Z tej racji – za wskazaniem papieża – znajdują się w niniejszej pracy odniesienia do rzeczywistej, 

„historycznej” pary mężczyzna – kobieta, najdoskonalszej znanej w dziejach: ewangelicznych 

postaci Józefa i Maryi. Dlatego konieczne będzie powołanie się na inny, niezwykle ważny 

dokument Jana Pawła II, jakim jest adhortacja Redemptoris custos, zawierająca w sobie wyraźne 

ślady teologii ciała. Dzięki temu można będzie powiązać tę najwznioślejszą relację biblijnych 

oblubieńców z doświadczeniem każdego człowieka w świecie doczesnym. W ten sposób zostanie 

udzielona odpowiedź na pytanie, co ma wspólnego ze współczesnym człowiekiem święta więź 

Józefa i Maryi, więź „nie z tego świata”, oraz jaki – w związku z tym – odsłania się głębszy, 

wykraczający poza ziemską egzystencję sens komunijnej relacji mężczyzny i kobiety. Będzie to 

jedna z ważniejszych tez niniejszej pracy, wyrastająca wprost z tekstu Medytacji. 

Trzeba zatem zapytać, jakie okoliczności, rodzaje doświadczenia mogły mieć wpływ na 

refleksję Karola Wojtyły obecną w Medytacji? Poszukiwania te mają dla nas o tyle doniosłe 

znaczenie, że pozwalają dostrzec pewną ewolucję myślenia polskiego papieża oraz jego 

oryginalną interpretację communio między mężczyzną a kobietą. W konsekwencji doprowadzi to 

do lepszego zrozumienia niezwykle jędrnego sformułowania Jana Pawła II o communio 

personarum, nieograniczonego jedynie do wymiaru małżeńskiego. 

Pierwsze przemyślenia młodego kapłana Karola Wojtyły związane są z jego doświadczeniem 

duszpasterskim nabytym wśród młodzieży akademickiej oraz w środowisku rodzin. Szybko 

zorientował się, jak ważne dla młodych ludzi pozostaje zagadnienie miłości między mężczyzną 



11 
 

a kobietą, ale także – jakie w tej dziedzinie panuje nieuporządkowanie i brak elementarnej, 

pogłębionej wiedzy. Na kanwie osobistych doświadczeń duszpasterskich powstało pierwsze 

dzieło zatytułowane Miłość i odpowiedzialność (1960)16: publikacja – co należy jednoznacznie 

podkreślić – na owe czasy rewolucyjna. Autor niniejszej pracy sam był świadkiem rozmowy 

z pewną krakowską studentką z lat 60. ubiegłego wieku, dziś starszą już siostrą zakonną, która 

z zaskoczeniem odkrywała, że nikomu nieznany ksiądz Wojtyła może pisać o – jak się wyraziła – 

„takich rzeczach”. Henry de Lubac w swojej przedmowie do francuskiego wydania (1965) owego 

dzieła Karola Wojtyły zauważa, że przyszły papież po mistrzowsku łączy różne nurty filozoficzne 

z teologią, by w sposób zupełnie nowatorski ukazać godność miłości ludzkiej: nie redukuje jej 

tylko do wymiaru kojarzonego z biologią, ale ze swojej refleksji wyprowadza wnioski w postaci 

normy personalistycznej17. 

Zapewne już sama tematyka dotycząca relacji miłości między mężczyzną a kobietą ściągała 

na Autora dzieła Miłość i odpowiedzialność pewne odium niestosowności. Tym bardziej, że Karol 

Wojtyła bynajmniej nie ogranicza się do opisów miłości platonicznej. Należy pamiętać, że są to 

mentalnie bardzo już odległe czasy. Ale kryje się tu coś więcej: mianowicie zastosowanie pewnej 

szczególnej logiki, mało popularnej w tamtym okresie, a nawet aktualnie rzadko spotykanej. Rzecz 

w tym, że współcześni interpretatorzy wciąż skupiają się przede wszystkim na moralnym 

wymiarze relacji między mężczyzną a kobietą, w wyniku czego zawężony zostaje bogaty horyzont 

wpisany w tę więź, a jej wyjątkowy sens sprowadza się często do pewnego rodzaju kazuistyki. 

Krakowski duszpasterz nie zamierzał jednak udzielać odpowiedzi na pytania w rodzaju: jak 

unikać grożącej upadkiem, rodzącej się bliskości między mężczyzną a kobietą lub co wolno 

małżonkom, a co jest im wzbronione. Jakby cała sfera relacji powiązanej przecież z erosem, jaka 

ma miejsce w ludzkiej miłości, naznaczonej różnicą płci, miała polegać na omijaniu niebezpiecznych 

przeszkód i wystrzeganiu się grzechu, z ewentualnym bonusem w postaci „obowiązku 

małżeńskiego” (ze wszystkimi fatalnymi skutkami takiego stwierdzenia). 

Kładzie się tutaj cieniem zarzut wobec „nauczycieli podejrzenia”, podnoszony przez Autora 

późniejszych katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, oraz wobec manichejskiego 

postrzegania tego, co piękne, a co ma przecież swoje źródło w zachwycie męskością i kobiecością, 

wpisanym przez Stwórcę od zarania dziejów w serce człowieka. Wypada zadać retoryczne pytanie, 

czy niektórzy duchowni, nauczający w konfesjonale, głoszący rekolekcje, czy odpowiedzialni za 

formację duchową, nie poddali się tej uproszczonej wizji, w konsekwencji negującej teologię ciała. 

                                                           
16
Por. Jan Paweł II, Dar i tajemnica, WAM, Kraków 1996, s. 87. 

17
Por. H. De Lubac, Préface w: K. Wojtyła, Amour et responsabilité, trad. fr. T. Sas, Societé d’Éditions 

Internationales, Paris 1965, s. 8. 



12 
 

Wobec tak formułowanych, ograniczających horyzont poglądów Jan Paweł II proponuje, 

by każde ludzkie doświadczenie postrzegać najpierw w świetle daru, szczególnie – doświadczenie 

ludzkiej cielesności i związanej z nią płciowości. Nie rozważa przede wszystkim zagrożeń stąd 

wynikających, ale w spotkaniu między mężczyzną a kobietą upatruje szansy. Co więcej, odczytuje 

pozytywnie najbardziej podstawowe poruszenia związane z ludzką seksualnością i interpretuje je 

jako swoiste wezwanie Boga Stwórcy skierowane pod adresem człowieka: mężczyzny i kobiety. 

Jest to wezwanie do budowania komunii, nie do jej omijania. Oprócz wprowadzenia w dziele 

Miłość i odpowiedzialność zasady normy personalistycznej, drugim, być może nawet 

poważniejszym odkryciem, jest ów wspomniany wyżej zwrot communio personarum. Spotkanie 

obojga – mężczyzny i kobiety, widziane w takiej perspektywie nabiera o wiele głębszego sensu. 

Stąd także i godność samego sakramentu małżeństwa, jego „ciężar gatunkowy”, domaga się 

poważniejszej refleksji. 

Oczywiście nie można powiedzieć, by wcześniej w oficjalnym nauczaniu Kościoła 

katolickiego takiej refleksji brakowało. Jednak ujęcie, jakie zaproponował Karol Wojtyła, jest 

z pewnością nowatorskie. Wystarczy zapytać o wpływ tej myśli na ówczesną doktrynę Kościoła, 

skoro sam papież Paweł VI swoją encyklikę Humanae vitae opiera w dużej mierze na refleksji 

kardynała z Krakowa18. Jeżeli dodatkowo przywoła się dokumenty Soboru Watykańskiego II, 

można dostrzec, jak bardzo zmieniło się w tym kontekście nauczanie Kościoła dotyczące 

celowości małżeństwa. Na pierwszy plan wysunęła się wzajemna więź małżonków, a nie – jak 

było to sformułowane dotychczas – zrodzenie potomstwa. Nie bez przyczyny mówić można 

w tym kontekście o sile argumentacji Wojtyłowej wizji19. 

Z całą pewnością więc Miłość i odpowiedzialność jest poświęcona nauczaniu skierowanemu 

do mężczyzn i kobiet pragnących odkryć i zrozumieć swoje powołanie małżeńskie. Nawet krótkie 

fragmenty dotyczące życia konsekrowanego w wyżej wymienionym dziele powiązane są ściśle 

z tą tematyką. W tym miejscu rodzi się interesujące pytanie: czy dalsza refleksja Karola Wojtyły 

koncentruje się jedynie na pogłębieniu tematyki małżeńskiej i w konsekwencji – rodzinnej. 

We wprowadzeniu do wspomnianych już wyżej katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, 

wygłoszonych przez Jana Pawła II w latach 1979 – 1984, tuż po wyborze na Stolicę Piotrową, 

Autor dodaje podtytuł: Odkupienie ciała a sakramentalność małżeństwa. Na pierwszy rzut oka 

zadawałoby się, że zamiarem papieża Polaka będzie rozwinięcie tematyki związanej 

z małżeństwem. Jednak w tym samym wprowadzeniu znajdujemy pewne intuicje, które każą 

                                                           
18
Por. P. Gałuszka, Karol Wojtyła i „Humanae vitae”: wkład arcybiskupa krakowskiego i grupy 

polskich teologów w encyklikę Pawła VI, tłum. K. Stopa, Warszawa 2018. 
19
Por. R. Skrzypczak, Karol Wojtyła na Soborze Watykańskim II, Wydawnictwo AA, Kraków 2020. 



13 
 

traktować temat szerzej. Papież zaznacza: „Wprowadzenie wyrażenia oraz pojęcia «teologia ciała» 

było potrzebne, aby temat: «odkupienie ciała a sakramentalność małżeństwa» oprzeć na szerszej 

podstawie”20, i dodaje, że źródłem rozważań będzie rzeczywistość ciała ludzkiego w jego męskim 

i kobiecym wymiarze, co wyrażone zostało przez cytat z Księgi Rodzaju: „Będą dwoje jednym 

ciałem” (Rdz 2,24)21. 

Czyżby Autor Katechez, odnoszący się do „szerszej podstawy” chciał jedynie „poszerzyć” 

wiedzę o sakramentalnym małżeństwie? Często można spotkać się z tego rodzaju interpretacją 

papieskiego nauczania. Wnikliwe badanie tekstów Katechez środowych zdaje się świadczyć 

o czymś innym. Już teraz wypada zaznaczyć, że będzie to także jedna z pierwszych tez niniejszej 

pracy, choć nie najważniejsza. Okazuje się bowiem, że papież raczej wychodzi od tematyki 

małżeńskiej, by doprowadzić do konkluzji (popartej przez Cezarego Rittera w komentarzu 

dołączonym do katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył ich), że ludzka miłość ma za swój cel 

wskazać, czym jest antropologia komunijna, czy też – według terminologii zastosowanej przez 

Jana Pawła II – antropologia adekwatna22. Okazuje się bowiem, że nauczanie papieskie ulega 

zawężeniu, a nawet wręcz spłyceniu, jeżeli sprowadza się je jedynie do wymiaru doczesnej relacji 

małżeńskiej. 

W tym kontekście przytoczyć należy ważne świadectwo Stanisława Grygiela, który w książce 

zatytułowanej Na ścieżkach prawdy. Rozmawiając z Janem Pawłem II pisze: „Miłość łącząca 

kobietę z mężczyzną […] objawiła Karolowi Wojtyle sakralny charakter piękna osoby ludzkiej […]. 

Swojemu zachwytowi tym faktem Wojtyła dał wyraz w dwóch dziełach […]. Drugim są Katechezy 

o pięknie ciała ludzkiego głoszone już przez Jana Pawła II”23. 

W świetle powyższych rozważań pozostaje poddać wnikliwemu studium tekst Medytacji na 

temat „bezinteresownego daru” oraz zastosować go jako klucz hermeneutyczny do właściwego 

odczytania katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Dociera się w ten sposób do rdzenia 

niniejszej refleksji, bowiem sam Jan Paweł II zdaje się sugerować taką metodę interpretacji jego 

nauczania o oblubieńczej miłości między mężczyzną a kobietą. W tekście Medytacji znaleźć 

można takie oto słowa: „Tęsknota serca ludzkiego za tym pierwotnym pięknem, w jakie 

wyposażył człowieka Stwórca, jest równocześnie tęsknotą za komunią, w której objawia się 

bezinteresowny dar. To piękno i ta komunia nie jest bowiem dobrem utraconym na zawsze – jest 

                                                           
20
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 5. 

21
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Pallottinum, Poznań 2012. Odtąt wszystkie cytaty 

biblijne przytaczam za wersją podaną powyżej.  
22
Por. tamże, dz. cyt., s. 397. 

23
S. Grygiel, Na ścieżkach prawdy. Rozmawiając z Janem Pawłem II, Flos Carmeli, Poznań 2013, s. 101. 



14 
 

dobrem do odzyskania, i w tym znaczeniu każdy człowiek jest zadany drugiemu człowiekowi, 

każda kobieta mężczyźnie, a każdy mężczyzna kobiecie”24. 

Uderza w powyższym cytacie ogromny ładunek nadziei, której spełnienia nie można 

oczekiwać w doczesności, choć jednocześnie to w tym świecie każdy wezwany został do 

zrozumienia znaczeń ukrytych w darze drugiego. Jakże odważnie brzmią słowa o powszechnym 

powołaniu do komunijnej jedności mężczyzny i kobiety. 

Medytację, w odróżnieniu od Katechez, charakteryzuje właśnie ten rys: do oblubieńczej 

miłości powołany jest każdy mężczyzna i każda kobieta, „bez względu na stan i powołanie 

życiowe”25. Ta zdumiewająca perspektywa prowokuje szereg pytań, zogniskowanych na 

najważniejszym z nich, centralnym pytaniu: co wnosi misterium resurrectionis do oblubieńczej 

komunii mężczyzny i kobiety. 

Próba odpowiedzi na tak zadane pytanie przełoży się na kształt niniejszej pracy. Analiza 

papieskiej Medytacji dokonana zostanie wedle czterech podstawowych założeń: paradygmat jako 

fundament teologiczny, teologia biblijna będąca świadectwem ewangelicznego Objawienia, 

eschatologia prowadząca ku ostatecznemu spełnieniu oraz prakseologia z praktycznymi 

wnioskami. Taki układ pracy odpowiada wyżej zacytowanemu fragmentowi Medytacji. 

W pierwszej części przedmiotem badań będzie zamysł Stwórcy, według którego mężczyzna 

i kobieta od początku zostali powołani i spełniają swoje powołanie w komunii osób. 

To podstawowe założenie – określone mianem protologia – wskazuje na sposób rozumienia 

nieodwołalnego wezwania Bożego, skierowanego pod adresem każdego człowieka naznaczonego 

różnicą płci. Głównym przesłaniem będzie stwierdzenie o fundamentalnym znaczeniu: człowiek, 

stworzony jako mężczyzna i kobieta, w podstawowy sposób doświadcza siebie w tym kształcie 

w doczesności i pozostanie ową dwoistą naturą na zawsze. Ze szczególną uwagą zbadana zostanie 

problematyka komplementarnej jedności mężczyzny i kobiety w kontekście obrazu i podobieństwa 

do Trójjedynego Boga. 

Druga część niniejszego rozważania skoncentruje się na pytaniu o biblijny paradygmat 

komunijnej relacji, zrealizowany najpełniej – według Jana Pawła II – w oblubieńczej więzi Józefa 

i Maryi. Odpowiedzią będzie ukazanie oryginalnej wizji teologicznej polskiego papieża, mającej 

swoje źródło w terminologii właściwej teologii ciała – znanej z katechez Mężczyzną i niewiastą 

stworzył ich – do interpretacji communio personarum nowotestamentalnych oblubieńców. 

Niezwykle pomocne w kontekście opisanych poszukiwań okaże się włączenie do niniejszych 

badań tekstu adhortacji Redemptoris custos Jana Pawła II. 

                                                           
24
Meditatio, 3. 

25
Tamże, 5. 



15 
 

Trzecia część pracy dotyczyć będzie odpowiedzi na kluczowe pytanie o najgłębszy sens 

komunijnej relacji mężczyzny i kobiety, który odsłoni się w całej pełni w eschatonie. Przedmiotem 

szczególnego namysłu będzie niezwykła intuicja Autora Medytacji – szeroko rozwinięta 

w Katechezach – o miejscu i roli płci wśród powołanych do obcowania świętych. Horyzont, jaki 

odsłoni się w stwierdzeniu, sformułowanym według logiki: koniec odsyła do początku, pozwoli 

powiązać dzieło stwórcze Boga z ostatecznym spełnieniem człowieka w eschatonie. 

Na koniec zaproponowana zostanie część prakseologiczna, w której padnie odpowiedź na 

ostatnie pytanie postawione Medytacji na temat „bezinteresownego daru”, mianowicie: czy można 

odnaleźć wątki pozwalające na aplikację Wojtyłowej myśli do rzeczywistości doczesnej. Okaże 

się bowiem, że refleksja papieża Polaka jest nie tylko wzniosłą teorią, lecz także znajduje swoje 

zastosowanie w praktyce, ponieważ odwołuje się do świadectwa zintegrowanej, spełnionej relacji 

międzyludzkiej tkwiącej u źródeł doświadczenia samego Autora. Medytacja staje się w ten sposób 

swojego rodzaju kryterium dojrzałej formacji chrześcijańskiej. Z podanego wyżej układu treści 

wynika następujący plan niniejszej pracy.  

W rozdziale pierwszym, zatytułowanym Mężczyzną i kobietą stworzył ich, aby byli jedno, 

zostaną poddane wnikliwemu badaniu fundamentalne założenia. Podejmie się próbę odczytania – 

według formuły: koniec odsyła do początku – głębszego sensu powołania do istnienia jako 

mężczyzna i kobieta w świetle ostatecznego przeznaczenia człowieka. Pojawi się tu ważne 

pytanie: w jakim kontekście umieszcza Jan Paweł II pierwotny zamysł Stwórcy, leżący 

u prapoczątków ludzkości. 

Jeżeli – w zgodzie z refleksją Autora Medytacji – możliwa jest analiza przeznaczenia 

człowieka na podstawie danych wyprowadzonych z dzieła stworzenia, to w konsekwencji ludzka 

egzystencja ma sens jedynie w wymiarze komunijnym mężczyzny i kobiety. Oryginalnym 

wkładem polskiego papieża w myśl antropologiczną zdaje się przekonanie, że najpierwotniejsze 

powołanie człowieka do communio personarum nie realizuje się jedynie w kontekście małżeńskim. 

Propozycja ta jest pewnym novum, rzadko pojawiającym się w literaturze przedmiotu. Przyjdzie 

zatem zmierzyć się z bardzo delikatną tematyką dotyczącą charakteru relacji między każdym 

mężczyzną a każdą kobietą bez względu na ich stan i powołanie życiowe w doczesności. 

Pomocą w owym papieskim itinerarium będzie myśl teologiczna Maksyma Wyznawcy z racji 

jego odkrywczej interpretacji teologii chalcedońskiej. Tajemnica bogoczłowieczeństwa Chrystusa 

zostanie twórczo włączona w rozważania o znaczeniu komplementarności między Bogiem 

a stworzeniem. Będzie to teza o kluczowym znaczeniu dla zrozumienia, w jaki sposób komunijna 

wspólnota mężczyzny i kobiety może odzwierciedlać komunię Trójcy Świętej jako swojego 

praobrazu.  



16 
 

W ostatniej części tego obszernego rozdziału przeanalizowane zostanie bezpośrednio 

znaczenie piękna w papieskiej refleksji. Jednakże nie w sensie ogólnym, ale w kontekście piękna 

kobiecości, które – w myśl Medytacji – przedstawione zostanie w kategoriach przeobrażającej 

mocy zdolnej przemienić ziemską naturę człowieka w naturę przebóstwioną. 

W rozdziale drugim, zatytułowanym Józef i Maryja jako fundamentalny model pierwotnego 

zamysłu, znajdzie się odwołanie się do wspomnianych wyżej biblijnych postaci Józefa i Maryi 

jako nowotestamentalnych odpowiedników Adama i Ewy. Pozwoli to na przyjęcie nowej 

perspektywy w interpretacji tej najdoskonalszej w dziejach komunii między mężczyzną a kobietą. 

Dzięki tej tezie możliwe będzie nawiązanie do Katechez Jana Pawła II i roli Pieśni nad Pieśniami 

w opisie więzi ewangelicznych oblubieńców. 

W konsekwencji powyższych rozważań rozwinie się niezwykle płodna argumentacja, mająca 

swe źródło w Katechezach środowych polskiego papieża: Józef i Maryja mogą być jednocześnie 

wzorem życia małżeńskiego i konsekrowanego. Propozycja Jana Pawła II wpisuje się w logikę 

Medytacji i prowadzi do odpowiedzi na główne pytanie tego rozdziału: czy wolno w świetle 

przeprowadzonych już analiz opisywać relację ewangelicznych oblubieńców językiem teologii ciała. 

Wobec tak zarysowanej problematyki pojawi się również zagadnienie sensu istnienia komunijnej 

więzi mężczyzny i kobiety w kontekście osób poświęconych na wyłączną służbę Bogu.  

W centralnym rozdziale trzecim, zatytułowanym Ostateczne objawienie piękna mężczyzny 

i kobiety w ciała zmartwychwstaniu przedmiotem zainteresowania będzie perspektywa 

eschatologiczna jako najważniejsze przesłanie Jana Pawła II. Stanowi ona swoisty rdzeń, z którego 

wyrastają wszystkie postawione wyżej tezy. Aż dotąd bowiem – w rozdziałach pierwszym 

i drugim, przyjęta została logika mająca swoje źródło w tajemnicy dzieła stworzenia.  

W tym natomiast rozdziale przyjdzie odpowiedzieć na pytanie, dlaczego małżeństwo 

i prokreacja nie wyczerpują całego sensu istnienia w ciele jako mężczyzna i kobieta. 

W pogłębieniu tej problematyki pomocą będzie analiza Katechez środowych, w których papież 

szeroko omawia tę tematykę. Odkrycie horyzontu eschatologicznego, jako źródła sensu ludzkiej 

egzystencji, pozwoli zrozumieć ostateczny kształt sposobu bytowania każdego człowieka oraz 

jego uwarunkowanie wiarą w zmartwychwstanie ciał. Dopiero w takim kontekście odsłoni się 

w pełni znaczenie pytania o komunię mężczyzny i kobiety w życiu wiecznym. Komunia ta stanowi 

o sensie wyrażenia, które określone zostało w niniejszej pracy mianem przewrotu kopernikańskiego 

Jana Pawła II. Wizja communio sanctorum, wzbogacona o istotne miejsce płci w eschatonie, 

oddaje imponującą skalę przemyśleń Autora Medytacji. 

Ostatni, czwarty rozdział zatytułowany Oblubieńczy sens ciała odkryty na nowo – dzięki 

dotychczas poczynionym refleksjom – pozwoli odkryć klucz hermeneutyczny zastosowany przez 



17 
 

papieża w całości nauczania dotyczącego teologii ciała. Przyjęta metoda badawcza zyskuje 

uzasadnienie w konsekwencji następującego założenia: dopiero gdy podda się dogłębnej analizie 

tekst Medytacji, można wyciągnąć wniosek o sposobie interpretowania przez jej Autora tajemnicy 

komunii mężczyzny i kobiety, opisanej w Katechezach środowych. 

Punktem wyjścia tego rozdziału będzie refleksja nad tęsknotą ludzkiego serca za 

zjednoczeniem mężczyzny i kobiety, niemogącym odnaleźć do końca swojego spełnienia 

w doczesności. W odpowiedzi na tę tęsknotę należy przeformułować znaczenie pragnienia 

drugiego, które rodzi się dzięki doświadczeniu piękna. Główny akcent spoczywa tu na 

wychowawczej roli cnoty czystości, rozumianej jako sophrosyne. Tekst Medytacji, w którym idea 

piękna, zapośredniczonego przez sztukę, zajmuje poczesne miejsce, wydaje się bardzo dobrym 

kryterium oceny chrześcijańskiej dojrzałości. 

Aby poruszone wyżej treści wszystkich czterech rozdziałów pracy przedstawić w przejrzysty 

sposób, zastosowana zostanie metoda oparta na dwu filarach: pierwszym, podstawowym będzie 

analiza konkretnych, wybranych źródeł, natomiast drugim, uzupełniającym – szeroko pojęta 

interpretacja tychże źródeł. Będzie to – jak zostało to zaznaczone w tytule pracy – przede 

wszystkim pogłębione studium Medytacji na temat „bezinteresownego daru”. Przez termin 

„pogłębione” rozumie się tutaj nie tylko wydobycie tych intuicji, które bezpośrednio nawiązują 

do podjętej refleksji, lecz także poczynione do nich komentarze, poparte tekstami Jana Pawła II, 

szczególnie korespondujące z tekstem Medytacji – w myśl zasady: tekst źródłowy komentowany 

jest tekstami czerpanymi z podobnego źródła. 

Uwzględnione wobec tego zostaną przede wszystkim wspomniane już wyżej katechezy 

Mężczyzną i niewiastą stworzył ich oraz tekst adhortacji Redemptoris custos. Jest rzeczą oczywistą, 

że tak fundamentalne dzieła Karola Wojtyły jak Osoba i czyn oraz Miłość i odpowiedzialność 

potraktowane zostaną jako baza przeprowadzanych analiz. 

Inne teksty, takie jak dokument Mulieris dignitatem czy utwory poetyckie, mające za zadanie 

dopełnić obrazu, będą zaczerpnięte według uznania autora niniejszej pracy, ale z szacunkiem dla 

ścieżki obranej przez autorytety i osoby analizujące przede mną bogatą spuściznę piśmienniczą 

polskiego papieża. Już teraz trzeba doprecyzować, że moim skromnym zadaniem nie będzie 

przeanalizowanie ogólnie pojętej literatury przedmiotu – nie jest to bowiem praca pomyślana jako 

przegląd wiedzy na temat szeroko pojętej teologii ciała. Za cel natomiast przyjmuje się – zgodne 

z duchem Jana Pawła II – powiązanie treści obecnych w Medytacji z intuicjami zawartymi 

w innych tekstach papieskich, pozwalających odkryć nowość, czy też wskazać na oryginalność 

jego refleksji. Należy bowiem w klarowny sposób uzasadnić, dlaczego pewne tezy mają unikalną 

wartość. Nie będzie to tylko analiza i interpretacja materiału, ale zaaplikowanie metodologii 



18 
 

opartej na antropologii adekwatnej i antropologii zmartwychwstania, którymi kierował się sam 

Autor Medytacji. Ten sposób analizy tekstów będzie dla mnie punktem odniesienia. 

Odsłania się w ten sposób drugi filar zaproponowanej metody: mianowicie wspomniane 

poszukiwania badawcze skoncentrowane zostaną na przemyśleniu postawionych tez przy 

wsparciu literatury autorów ze świata teologii, filozofii, a w pewnym stopniu także z pogranicza 

psychologii. Ponieważ główne treści zaczerpnięte będą z tekstów Jana Pawła II (alias Karola 

Wojtyły), dlatego zaznaczyć należy, że niniejsza praca kierować się będzie ściśle według zasady: 

dobór autorów tylko w takiej mierze, w jakiej ich tematyka łączy się z treścią Medytacji. Sposób 

interpretowania wymienionego wyżej tekstu będzie więc zależeć od stopnia uzasadnienia, jaki 

dane będzie odnaleźć w innych źródłach. 

Krótko rzecz ujmując: wybór dokonany zostanie wśród takich autorów i tych z prezentowanych 

przez nich dzieł, które wpisują się jednoznacznie, albo rzucają więcej światła na temat niniejszego 

opracowania. Celem jest uniknięcie rozproszenia, mogącego – z powodu różnorodności źródeł 

i autorów – zaburzyć rytm pracy. Wobec być może rodzącego się zarzutu o dość wybiórczo 

potraktowane studium – trzeba zaznaczyć, że racją dla której autor przedstawianej dysertacji 

wybiera te, a nie inne treści, będzie ich moc dowodowa. Żywi on bowiem głębokie przekonanie, 

że różnorodność tematyki i autorów – czasami ideowo bardzo odległych od świata wartości 

reprezentowanych przez Jana Pawła II – jest zaskakująco zbieżna z poruszaną tutaj tematyką, 

co z pewnością świadczy o szerokości horyzontów Autora Medytacji. Dobrze oddają tę bogatą 

osobowość polskiego papieża słowa Dominiki Żukowskiej-Gardzińskiej: „Wszystko, co o nim 

wiemy, kieruje nas do jednego z pojęć, z którym wiązał swój świat wartości. Rozwój integralny 

to klucz do zrozumienia Wojtyły”26. 

Z tej przyczyny proponuję następujący podział bibliograficzny: wybrane dzieła Karola 

Wojtyły – późniejszego papieża Jana Pawła II, zestawione alfabetycznie jako materiał źródłowy. 

Następnie Dokumenty Kościoła katolickiego o znaczeniu fundamentalnym dla refleksji Autora 

Medytacji. W trzeciej grupie znajdą się teksty Ojców Kościoła, z wyszczególnieniem Maksyma 

Wyznawcy, stanowiące istotny punkt odniesienia w analizie porównawczej z wizją człowieczeństwa 

zainspirowaną myślą Jana Pawła II. Czwarta część obejmie literaturę przedmiotu z dziedzin 

powiązanych z wyżej wymienioną dyscypliną – teksty z obszaru antropologii teologicznej, 

filozofii oraz psychologii. 

 

                                                           
26
D. Żukowska-Gardzińska, Wprowadzenie, w: Jan Paweł II. Miara wielkości człowieka, pod red. 

D. Żukowskiej-Gardzińskiej, Narodowe Centrum Kultury, Centrum Myśli Jana Pawła II, Warszawa 2020, 

s. 11. 



 

19 
 

 

 

 

ROZDZIAŁ I 

Protologia 

Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, aby byli jedno 

Czy wystarczająco wiele miejsca poświęca się refleksji, dlaczego człowiek został stworzony 

jako mężczyzna lub kobieta? Pytanie to brzmi na pozór prozaicznie, a odpowiedź narzuca się 

niejako sama: różnica płci to – ostatecznie – nic innego jak zakorzeniony w biologii mechanizm 

służący przedłużeniu rodzaju ludzkiego. Dlatego dla wielu to i tym podobne pytania stają się 

z biegiem lat mało istotne, niewarte, by poświęcać im zbyt wiele uwagi. Dzieje się tak szczególnie 

w zindywidualizowanym świecie, gdzie wszystko ma służyć realizacji siebie, a kwestie związane 

z sexus są traktowane jako swego rodzaju stan posiadania. Chociaż płeć stanowi autonomiczną 

część mnie, to jednak oddana jest do mojej wyłącznej dyspozycji. Wydaje się, że zatracono całą 

doniosłość płynącą z faktu stworzenia człowieka jako natury cielesno-duchowej, a jednocześnie 

naznaczonej męskością bądź kobiecością. Całości obrazu dopełnia zbanalizowanie relacji między 

mężczyzną a kobietą, wszechobecne w świecie szeroko pojętych mediów. W ten sposób wymiar 

płci zatraca zdolność komunikowania tajemnicy, a nawet może stać się dla niektórych powodem 

wstydu. Cielesność wyraża się właśnie przez płeć: ja nie posiadam jedynie ciała, ja jestem ciałem. 

Wobec tego – ja jestem cieleśnie mężczyzną, czy w wypadku kobiety – jestem cieleśnie kobietą. 

W tym „jestem” zawiera się ludzka natura całościowo pojęta – „ja” osobowe. Jan Paweł II pisze 

w swoich Katechezach: 

Wszak każde z obojga, mężczyzna i kobieta, jest nie tylko przedmiotem biernie określonym 

przez swoje ciało i płeć, i w ten sposób «przyrodniczo» zdeterminowanym. Owszem, przez 

to, że każde z obojga jest mężczyzną lub kobietą, jest właśnie sobą, i jest «dane» drugiemu 

jako jedyny i niepowtarzalny podmiot, jako «ja», jako osoba. Płeć stanowi nie tylko 

o somatycznej indywidualności człowieka, ale równocześnie określa jego osobową tożsamość 

i zarazem osobową konkretność […]. Konkretność ta oznacza jednak zarazem jedyność 

i niepowtarzalność osoby27. 

                                                           
27
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 66. 



20 
 

Jeżeli płeć zakorzeniona jest w człowieczeństwie do tego stopnia, że określa osobową naturę, 

to na tym gruncie można się zapytać o międzyosobową relację. Mężczyzna i kobieta, dzięki temu 

w jaki sposób cieleśnie egzystują, stają się obrazem samego Stwórcy, który jest komunią między 

Osobami boskimi w Trójcy Świętej. 

1.1. TRYNITARNY FUNDAMENT 

Niniejsze rozważania rozpoczną się od tekstu źródłowego, zatytułowanego Medytacja na 

temat „bezinteresownego daru” autorstwa Jana Pawła II. W związku z tym zostanie poddana 

analizie problematyka osoby, zawarta między innymi w dziele Karola Wojtyły Osoba i czyn. 

Następnie przedmiotem refleksji będzie badanie relacji komplementarności w trzech wymiarach: 

między Stwórcą a stworzeniem (Bóg jako Inny), w osobie Chrystusa-Logosu (Bóstwo 

i Człowieczeństwo) oraz – w jaki sposób można określić jako komplementarne relacje między 

Osobami w Trójcy Świętej (Propopoiesis trinitaria). W rozważaniach tych pomocna będzie 

starożytna tradycja chrześcijańska w dojrzałej interpretacji Maksyma Wyznawcy. Wybór tej klasy 

autora został podyktowany jego bezspornym wkładem w sformułowania chrystologiczne 

III Soboru Konstantynopolitańskiego (681 r.), zamykającego całą długą historię sporów 

teologicznych zapoczątkowanych na Soborze Chalcedońskim (451 r.). Sformułowania te do dziś 

są podstawą – a w niniejszej pracy będą punktem wyjścia – do właściwego rozumienia osoby 

Chrystusa jako wzorczej w pojmowaniu pełni człowieczeństwa. Towarzysząca niniejszej pracy 

perspektywa teologiczna tego wielkiego doktora Kościoła, poparta jego solidną refleksją 

filozoficzną, pozwoli osadzić nauczanie Jana Pawła II na solidnym fundamencie28. Rozważania te 

mają także na celu odsłonić inspiracje obecne we współczesnych kierunkach teologicznych takich 

autorów jak Hans Urs von Balthasar czy Czesław Bartnik. 

  

                                                           
28
O ważności nauczania Soboru Konstantynopolitańskiego III dla myśli chrystologicznej pisze 

J. Ratzinger w książce pt. Patrzeć na przebitego, tłum. J. Merecki, Wydawnictwo Salwator, Kraków 2008, 

s. 83, natomiast o roli Maksyma Wyznawcy, jaką odegrał w tym wydarzeniu, por. w tejże pozycji przypis 

ze s. 85. 



 

21 
 

1.1.1. Osoba ludzka – obraz Osobowego Boga 

Jan Paweł II rozpoczyna Medytację na temat „bezinteresownego daru” od zachwytu nad 

dziełem stworzenia. „Bóg, stwarzając, objawił swoją Chwałę, a całe bogactwo stworzonego świata 

dał człowiekowi, ażeby się nim przede wszystkim radował, ażeby w nim «odpoczywał» 

(Norwid: «od-poczywał», to znaczy poczynał się na nowo)”29. Należy zauważyć, że użyto terminu 

Chwała pisanego z dużej litery. Jednoznacznie nawiązuje on do istotnego tytułu Boga w Biblii – 

Szekina, jako tego, który zamieszkuje pośród swego ludu. Jan Ewangelista w Prologu pisze 

o zamieszkaniu Boga wśród nas, dosłownie, o „rozbiciu namiotu” (por. J 1,14). Warto dodać, że 

w tłumaczeniu aramejskim tekstu Księgi Daniela właśnie ten termin (Szekina) zastosowany jest 

do opisania Syna Człowieczego (por. Dn 7,14)30. Sugestywnie oddana zostaje w ten sposób 

tajemnica Wcielenia Syna Bożego jako tego, który objawia się w cielesności człowieka. Przy tym 

obraz pojawiający się u proroka Daniela nie pozostaje bez wpływu na tytuł Syn Człowieczy, tak 

chętnie używany przez samego Chrystusa w Ewangelii Janowej. Można w tym miejscu 

dopatrywać się aluzji do jakiegoś szczególnego upodobania, jakie ma Bóg w cielesności 

człowieka. Jakby Stwórca przez tajemnicę zawartą we Wcieleniu chciał dać do zrozumienia: 

doceńcie ludzkie ciało. 

Czy Syn Człowieczy to jedynie tytuł mesjański? Czy nie kryje się za tym jakaś szczególna 

wrażliwość Boga wobec stworzenia, która każe zamiast tytułu Syn Boży posłużyć się terminem 

Syn Człowieczy? Wizja Daniela, w której Szekina łączy się terminologicznie z Syn Człowieczy, 

powinna uzmysłowić wagę tak pojętej intuicji. Czy zatem nie oznacza to – w świetle powyższych 

rozważań – że w człowieczeństwie zawiera się pełna odpowiedź świata na „oczekiwanie” Boga 

Stwórcy? To boskie „oczekiwanie” ześrodkowuje się na stworzonym człowieku jako odbiorcy 

zdolnym doświadczać szczęścia. Przecież świat dany jest mu po to, aby się nim przede wszystkim 

radował. Norwidowskie „od-poczywał” – które sam Autor Medytacji komentuje jako „poczynał 

się na nowo”, innymi słowy „odradzał” – dopełnia całości obrazu. To odradzanie (język poezji 

Cypriana Kamila Norwida nie jest tu przypadkowy) staje się jednocześnie obcowaniem 

z uszczęśliwiającym pięknem. Określona została zasada czy też powód aktu stwórczego Boga – 

by człowiek doświadczał szczęścia zrodzonego w pięknie. Temat piękna przenika całą Medytację 

Jana Pawła II31. To – na pozór oczywiste – twierdzenie, jakże często pomijane jest w refleksji 

                                                           
29
Jan Paweł II, Meditatio, 2, AAS, 98, t. II [2006], s. 628-638. Odtąd będę używał tytułu z numerem 

podanym w tekście oryginalnym. 
30
Por. Biblia Aramejska, przekł. i oprac. M. S. Wróbel, Gaudium, Lublin 2014, XLVII–XLVIII. 

31
Por. Meditatio, 3. 



22 
 

teologicznej czy filozoficznej opisującej sens bytowania człowieka. Czyżby ten istotny sens był 

niewystarczający32? 

Jan Paweł II jako teolog ciała inspiruje się pięknem ludzkiej cielesności w jej wielorakim 

wymiarze. Ciało określa naturę człowieka i jest głównym przedmiotem zainteresowania Autora 

Medytacji, a – warto posłużyć się jego słowami – jest samym teologicznym rdzeniem: 

„Znajdujemy się więc w samym jakby rdzeniu tej rzeczywistości antropologicznej, której na imię 

«ciało»: ludzkie ciało. Jest to jednak, jak łatwo zauważyć, rdzeń nie tylko antropologiczny, ale 

zarazem istotowo teologiczny”33. W rozumieniu papieża to cielesność człowieka w sposób 

uprzywilejowany ma zdolność odzwierciedlania natury samego Boga. Nie chodzi tu tylko 

o stosunek człowieka do świata, czerpanie z tegoż świata inspiracji dla swojej uszczęśliwiającej 

egzystencji. To byłoby za mało. Słowa Andrei Milano – cytowane za Gerhardem von Radem – 

dobrze wyrażają przesłanie Autora Medytacji, zainspirowanego biblijnym obrazem z Księgi 

Rodzaju: przez tych kilka lapidarnych biblijnych zdań zdaje się walić w gruzy cały świat mitologii, 

gnostyckiej spekulacji, cynizmu czy fałszywego ascetyzmu, a nawet kult seksualności 

i paradoksalnie jej negacja34. Odpowiedź kryje się w samej cielesno-duchowej konstytucji 

człowieka. Trzeba zadać zasadnicze pytanie, w jaki sposób stworzenie, i to wzięte z prochu ziemi, 

może być według Jana Pawła II obrazem wewnętrznego życia Stwórcy.  

W drugim punkcie Medytacji pod tytułem „Dar i zawierzenie” papież stwierdza, że człowiek, 

będący obrazem Stwórcy, nosi w sobie szczególną pełnię bytu35. Owa „pełnia bytu” odnosi 

jednoznacznie ku pojęciu osoby. W dalszej części tekstu Jan Paweł II powołuje się na dokument 

Soboru Watykańskiego II Gaudium et spes 24 i jego prorocze słowa, że człowiek jest jedynym 

stworzeniem, którego Bóg chciał dla niego samego. Człowiek zatem bytuje osobowo w ciele. 

Papież do końca cytuje tekst wyżej wspomnianej Konstytucji Dogmatycznej i dodaje, że 

stworzenie to urzeczywistnia siebie tylko przez „bezinteresowny dar z siebie”36. Tu otwiera się 

szerszy horyzont. Tylko osoba bowiem może pozostawać w relacji. Dodać należy, że w wypadku 

człowieka relacja ta uaktualnia się w oryginalny sposób – przez ciało (dla przypomnienia: według 

Jana Pawła II cielesność jest rdzeniem rzeczywistości antropologicznej i teologicznej). 

                                                           
32
Por. J. Szymik, Światło z teologii, t. 2, Księgarnia św. Jacka, Katowice 2022, s. 157. 

33
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 34. 

34
Por. A. Milano, Donna e amore nella Bibbia, EDB, Bologna 2008, s. 68. 

35
Por. Meditatio, 2. 

36
O istotnej roli, jaką odegrało w życiu Jana Pawła II nauczanie Soboru Watykańskiego II, por. 

R. J. Woźniak, Jan Paweł II jako papież wielkich syntez. Papieskie dziedzictwo w świecie późnonowoczesnych 

mikronarracji, w: Pontyfikat odnowy, red. naukowa D. Wąsek, M. Gilski, Ł. Piórkowski, Wydawnictwo 

«scriptum», Kraków-Wadowice 2024, s. 257-289. 



 

23 
 

Wybrzmiewa tu dość zaskakująca konkluzja: „W ten sposób bytuje Bóg w niewysłowionej 

tajemnicy swego wewnętrznego życia”37. 

Z pozoru odpowiedź wydaje się prosta – chodzi o wymiar bezinteresownego daru, o relacyjność 

między osobami. Ale powstaje problem, jeżeli weźmie się pod uwagę wymiar cielesny człowieka. 

Gdy mowa jedynie o wymiarze osobowym relacji, wyabstrahowanym z cielesności, to taki obraz 

jest do pogodzenia z relacjami międzyosobowymi w Bogu. Ale czy taka relacja istnieje także 

między ciałami? To w tym punkcie ogniskuje się jedna z najbardziej doniosłych intuicji Jana 

Pawła II, mianowicie: człowiek, w szczególny sposób dzięki jedności dwojga – mężczyzny 

i kobiety, może stawać się obrazem Boga38. 

Powraca więc pytanie o sens bytowania jako mężczyzna i kobieta. Aby wniknąć w głąb myśli 

papieża Polaka, należy rozważyć kolejne ważkie zdanie: „W ten sposób, stwarzając człowieka 

mężczyzną i niewiastą, Bóg przenosi w człowieczeństwo tajemnicę tej komunii, która jest treścią 

Jego wewnętrznego życia”39. Właśnie tak sformułowanej myśli – kwintesencji i najlepszego 

komentarza do nauczania papieża – nie znajdzie się w Katechezach Jana Pawła II. Ogromną siłę 

rażenia ma odważna teza mówiąca o treści wewnętrznego życia Boga. Zaskoczeniem powinno 

być, do jakiego stopnia cielesna natura człowieka wiąże się z tematyką czysto duchowej natury 

Boga. W tym pewnego rodzaju punkcie zapalnym krzyżują się odmienne wizje osobowego 

człowieczeństwa. Celem pozostaje pogodzenie ich z obrazem Boga z wyżej zacytowanej refleksji 

papieża. Dla dokonania tej trudnej sztuki należy wyjść od odkrycia Wojtyłowego punktu widzenia 

na sposób pojmowania terminu „osoba”.  

Niewątpliwie postacią, która odegrała ważną rolę w formułowaniu pierwszych tez 

filozoficznych i płynących stąd wniosków dla późniejszej teologii papieża, był Mieczysław 

Krąpiec. Uchodził on za autorytet w środowisku Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, gdzie 

Autor Medytacji pracował przez lata jako wykładowca akademicki. Do spuścizny naukowej 

Mieczysława Krąpca trzeba więc odwołać się w pierwszej kolejności, jako do przedstawiciela 

ważnego w tamtym czasie kierunku filozoficzno-teologicznego. 

W swoim komentarzu do nauczania Karola Wojtyły lubelski filozof zauważa, że od czasów 

Augustyna mówi się o ukonstytuowaniu się Osób Bożych w Trójcy Świętej przez relacje. 

Mieczysław Krąpiec pisze: „W myśl tej doktryny Osoby Boże są samoistnymi relacjami tego 

samego Boga”40. Przy czym osoba – co ważne – istnieje nie na zasadzie relacji, ale jako szczytowa 

                                                           
37
Meditatio, 2. 

38
Tamże, 2. 

39
Tamże, 2. 

40
M. A. Krąpiec, Ciało jako współczynnik konstytutywny człowieka, w: O Jana Pawła II teologii ciała, 

pod red. T. Stycznia, C. Rittera, Wydawnictwo KUL, Lublin 2008, przypis 22 s. 58. 



24 
 

forma samoistnego bytowania, jaką jest sam akt istnienia właściwy Absolutowi. Relacje nie są tu 

cechą konstytutywną istnienia jako osoba. Autor w swoim artykule stwierdzenie „życie 

wewnętrzne Boga” – co jest bardzo znaczące – ujmuje w cudzysłów. Zatem punktem odniesienia 

pozostaje istnienie jako takie. Tak jakby termin „samoistne” z powyższego cytatu przeważał nad 

„wewnętrzne życie”. Co prawda mówi się o relacjach w Bogu, ale są one raczej charakterystyką 

bytu osobowego, a nie jego konstytucją41. Punkt ciężkości przesuwa się ku ujęciu ontologicznemu. 

Można tu mówić o personalizmie ontologicznym Mieczysława Krąpca, wyrastającym z metafizyki, 

ale kwestia cielesnej natury człowieka z trudnością odnajduje w tej koncepcji swoje miejsce. 

Warto zauważyć charakterystyczny sposób, w jaki Autor artykułu podchodzi do sensu 

zróżnicowania płci. Otóż, nie można wprawdzie powiedzieć, że celem istnienia jako mężczyzna 

i kobieta jest jedynie przedłużenie gatunku. Natomiast darowanie siebie nawzajem jako osób – 

dzięki rozróżnieniu płci – jest znakiem, jak to wyraża Mieczysław Krąpiec, „specyficznie ludzkiej 

struktury osobowej człowieka”42. Podobieństwo do Boga w Jego relacjach wyraża się więc 

w wypadku człowieka przez sam fakt bycia osobą. A osoba to podmiotowość metafizyczna, 

suppositum, rozumiane jako samoistny podmiot43. 

To, co specyficznie ludzkie (płeć), ma takim pozostać i ma drugorzędne – jak się wydaje – 

znaczenie w komunikacji interpersonalnej właściwej Osobom w Trójcy Świętej44. Innymi słowy: 

cielesność określona płcią – męskością bądź kobiecością – nie jest powołana do tego, by 

komunikować, w jaki sposób bytuje Trójjedyny Bóg. Czy nie pobrzmiewa tu echo wczesnych lat 

katechezy szkolnej, gdy nauczano, że to, co szczególnie upodabnia człowieka do Stwórcy, zawiera 

się w byciu osobą, dysponującą wolną wolą? Tak jakby cielesna, naznaczona płcią, natura 

człowieka „przeszkadzała” twierdzeniu, że Bóg jest bytem duchowym. Stąd przekonanie, że to 

jedynie w wymiarze duchowym, charakteryzującym się umiejętnością podporządkowania 

wszystkich władz pod panowanie woli, wyraża się podobieństwo do Stwórcy. Ciało wydaje się 

jedynie przypadłością. Odnosi się wrażenie, że mowa tu o pewnego rodzaju spirytualizmie 

o manichejskim podłożu, pojawiającym się już od najwcześniejszych dziejów chrześcijaństwa45. 

Tymczasem Karol Wojtyła podpowiada, że ludzkie suppositum to nie jedynie „ja”, rozumiane jako 

samoistny podmiot, obdarzony wolną wolą, ale cała sfera somatyczna i psychiczna podmiotowości 

                                                           
41
M. A. Krąpiec, Ciało jako współczynnik konstytutywny człowieka, w: O Jana Pawła II teologii ciała, 

pod red. T. Stycznia, C. Rittera, Wydawnictwo KUL, Lublin 2008, s. 57-58. 
42
Tamże, s. 57. 

43
Por. K. Wojtyła, Osoba: podmiot i wspólnota, w: Osoba i czyn, Wydawnictwo KUL, Lublin 2020, 

przypis 4 s. 376. 
44
M. A. Krąpiec, Ciało jako współczynnik konstytutywny człowieka, dz. cyt., s. 58. 

45
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., wraz z przypisem 35, s. 140. 



 

25 
 

człowieka, zatem także emotywność, mająca ogromne znaczenie w kształtowaniu ludzkiej 

podmiotowości46. 

Myśl Mieczysława Krąpca wpisuje się więc w logikę pojmowania osoby ludzkiej od strony 

metafizycznej i może być reprezentatywna dla tego nurtu, dość rozpowszechnionego w nauczaniu 

teologicznym. Autor Medytacji twórczo uzupełnia tę intuicję i wskazuje na ważne znaczenie 

rzeczywistości ludzkiego doświadczenia. Wprowadza w tym miejscu pojęcie kluczowe: „ja” jako 

świadomość, wynikająca z aktów samowiedzy. Mówi o rzeczywistości osoby w aspekcie 

świadomości47. Właśnie to twierdzenie Karola Wojtyły jest nowością, mianowicie: doświadczenie 

siebie, dzięki zakorzenionej w świadomości samowiedzy, jest rzeczywistością zdolną objawić 

osobę, co najmniej na równi z pojmowaniem bytu metafizycznie. W tym punkcie pojawia się 

intuicja będąca osią myślenia krakowskiego filozofa: osoba objawia się obiektywnie 

(doświadczalnie) w działaniu, w czynie48. O jakim charakterze czynu tutaj mowa? 

Według Autora Osoby i czynu musi to być działanie w sposób istotny odróżniające byt 

rozumny od reszty świata stworzonego, a więc – nie jakiekolwiek działanie. Przez akt, czyn 

osobowy, rozumie Karol Wojtyła właściwą człowiekowi zdolność przekraczania tego, co jedynie 

dyktuje nam instynkt (jak to ma miejsce w przypadku zwierząt). Użyty jest tu termin 

transcendencja. To punkt zwrotny w tej filozoficznej koncepcji: krytyka klasycznej definicji 

osoby jako natura rationalis, bowiem „właściwa tej definicji redukcja metafizyczna bardziej 

uwydatnia naturę umysłową (naturę rozumną) niż osobę w transcendencji poznawczej przez 

stosunek do prawdy. W studium niniejszym staramy się o odsłonięcie tej właśnie transcendencji 

jako konstytuującej osobę”49. 

Powstaje zatem pytanie, dlaczego człowiek coś czyni. Dopiero w takim kontekście można 

zrozumieć, jaki sens ma przekraczanie siebie jako kryterium działania właściwego osobie. 

Właściwa osobowemu działaniu jest więc intencjonalność. Byt osobowy ukierunkowany jest 

bowiem na wybór wartości. Czyni coś dlatego, że przedstawia to dla niego wartość. Ale to 

objawienie się osoby w czynie dokonuje się wtedy, gdy wybór wartości podyktowany jest prawdą, 

a nie jedynie subiektywnym odczuciem. Dochodzi tu do rozstrzygającego wyboru między tym, 

                                                           
46
Por. K. Wojtyła, Osoba: podmiot i wspólnota, w: Osoba i czyn, dz. cyt., s. 379. 

47
Por. przypis 16 w: K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 84. Zwłaszcza fragment dotyczący spójności 

samowiedzy i świadomości oraz różnicy w podejściu do tej kwestii w antropologii M. Krąpca. 
48
„Mam świadomość czynu – to znaczy właściwie, że aktem samowiedzy obiektywizuję mój czyn 

w relacji do mojej osoby. Obiektywizuję to, że jest on prawdziwym działaniem mojej osoby, a nie tylko 

w niej się dzieje […]. To wszystko, cała ta zawartość czynu, zobiektywizowana aktem samowiedzy, staje 

się treścią świadomości”, K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 87. 
49
K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 209. 



26 
 

co jest „oryginalnym obowiązkiem, czyli powinnością”50, a zwykłym działaniem pod wpływem 

impulsu. Karol Wojtyła zauważa: „Przeżycie wartości niekoniecznie wyzwala ich chcenie, 

a tym bardziej przeżycie powinności. Powinność bowiem jest jakby szczególnym stopniem 

zdynamizowania się woli w jej właściwym odniesieniu do prawdy”51. Od tego momentu ma 

miejsce właściwe rozumienie czynu, w którym człowiek musi przekraczać siebie. Aby móc to zrobić, 

powinien zostać wezwany przez wartość. Taką pozytywną wartością, dla każdego bytu osobowego 

będącą ponadczasową i niezmiennie atrakcyjną, pozostaje ewangeliczne przykazanie: „będziesz 

miłował”. Tego rodzaju powinność wskazuje na miarę „tej transcendencji, która warunkuje czyn, 

pozwala bowiem odróżniać działanie od tego, «co tylko dzieje się w podmiocie – człowiek»”52. 

Człowiek, przekraczający siebie przez czyn – a jedynym czynem godnym osoby jest kochanie 

drugiego – domaga się zatem istnienia w relacji. Ma to odzwierciedlenie w zaproponowanym 

przez Jana Pawła II podtytule Medytacji: „bezinteresowny dar”. Ta relacyjność, tak charakterystyczna 

dla osobowego istnienia, stanie się w niniejszej refleksji głównym tematem. Można zamknąć cały 

powyższy przewód myślowy w formule Jeana-Luca Mariona, że odpowiedzią na pytanie: 

„kim jest człowiek?” nie jest kartezjańskie „myślę, więc jestem”, ale raczej na nowo 

sformułowane: „kocham, więc jestem”. Wobec tego człowiek nie tyle powinien nazywać siebie 

cogitans, co – amans53. Identyczna intuicja znajduje się u Jerzego Szymika: „zatem nie cogito jest 

fundamentem ludzkiego za-istnienia. Nie cogito ergo sum, ale pierwszorzędnie i źródłowo amor 

ergo sum”54. Chrześcijańska antropologia wyrasta z miłosnego spotkania, z nieustannego 

podejmowania ryzyka relacji – domaga się więc tym samym analizy pojęcia miłości jako warunku 

istnienia. 

Wokół Wojtyłowego rozumienia osoby w czynie (a więc i w relacji, ponieważ actus humanus 

wskazuje ostatecznie na odniesienie do drugiego) wyrosła bogata dyskusja. Jej wyrazem jest 

szereg wypowiedzi i artykułów komentujących Osobę i czyn. Przedmiotem tej pracy nie jest 

krytyczna analiza poglądów poszczególnych autorów czy szkół filozoficznych odnoszących się 

                                                           
50
K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 209. 

51
Tamże, s. 209. 

52
Tamże, s. 211. 

53
Jean-Luc Marion sformułuje to w następujący sposób: „L’homme, en tant qu’ego cogito, pense, mais 

il n’aime pas, originellement du moins […]. Dans ce monde, seul l’homme aime, car penser, à leur manière, 

les animaux et les ordinateurs le font aussi bien, voire mieux que lui; mais on ne peut affirmer qu’ils aiment. 

L’homme, si – l’animal aimant”, w: J. L. Marion, Le Phénomène érotique, Grasset, Paris 20193, s. 18-19. 
54
J. Szymik, Amor ergo sum. Miłość w centrum antropologii chrześcijańskiej, Ethos 82/83 2008,  

s. 72-77. Por. także artykuł: M. Serretti, Tajemnica Wcielenia – nowe stworzenie osoby, tamże, s. 43-54.  



 

27 
 

do myśli Karola Wojtyły. Zainteresowani bliżej tą tematyką mogą sięgnąć do podanych 

w przypisie źródeł55. 

Czemu ma służyć więc ten dłuższy wywód? Otóż jedna z podstawowych tez tej pracy brzmi: 

nie będzie można ani zrozumieć, ani tym bardziej przyjąć wizji Jana Pawła II, bez dostosowania 

się do jego sposobu myślenia i patrzenia na rzeczywistość osoby ludzkiej niejako jego oczyma. 

To jeden z powodów, dla którego często odbiorcy Medytacji, czy w ogóle teologii ciała, nie są 

gotowi w pełni jej docenić. 

Ileż to razy autorowi piszącemu te słowa przyszło słuchać, że treść katechez Mężczyzną 

i niewiastą stworzył ich Jana Pawła II to lektura dla małżeństw, niemal podręcznik skierowany 

jedynie do małżonków czy ewentualnych kandydatów do małżeństwa, a nie refleksja dla każdego, 

kto zainteresowany jest rozmiłowaniem się w człowieku. Jakby tekst ten był dobry do 

przeprowadzenia kursu przedmałżeńskiego, ale niezbyt odpowiedni w formacji chrześcijańskiej 

każdego mężczyzny i każdej kobiety. Ten całkowicie błędny pogląd bierze się stąd, że używa się 

nieodpowiedniej hermeneutyki, być może jeszcze tej z czasów szkolnej katechezy, czy też 

uformowanej w tradycji teologicznej bliższej autorom z kręgu Mieczysława Krąpca. 

To konieczne założenie stoi u początku tejże refleksji, aby pomóc w lekturze i analizie treści 

Medytacji – prawdopodobnie najlepszym istniejącym współcześnie komentarzu do całej teologii 

ciała papieża z Polski. Oto dlaczego trzeba będzie wykazać różnicę – w podejściu do ludzkiej: 

męskiej i kobiecej cielesności – między wizją Jana Pawła II a antropologią opartą na suppositum, 

                                                           
55
Teksty źródłowe: Analecta Cracoviensia 5-6 (1973-1974) 49-263: A. Szostek, Wprowadzenie,  

s. 49-51; kard. K. Wojtyła, Wypowiedź wstępna w czasie dyskusji nad „Osobą i czynem” w Katolickim 

Uniwersytecie Lubelskim dnia 16 grudnia 1970 r., s. 53-55; M. A. Krąpiec OP, Książka Kardynała Karola 

Wojtyły monografią osoby jako podmiotu moralności, s. 57-61; J. Kalinowski, Metafizyka i fenomenologia 

osoby ludzkiej. Pytania wywołane przez „Osobę i czyn”, s. 63-71; ks. S. Kamiński, Jak filozofować 

o człowieku?, s. 73-79; ks. K. Kłósak, Teoria doświadczenia człowieka w ujęciu Kardynała Karola Wojtyły, 

s. 81-84; ks. J. Tischner, Metodologiczna strona dzieła „Osoba i czyn”, s. 85-89; ks. M. Jaworski, 

Koncepcja antropologii filozoficznej w ujęciu Kardynała Karola Wojtyły (Próba odczytania w oparciu 

o studium „Osoba i czyn”), s. 91-106; T. Styczeń SDS, Metoda antropologii filozoficznej w „Osobie 

i czynie” Kardynała Karola Wojtyły, s. 107-115; R. Forycki SAC, Antropologia w ujęciu Kardynała Karola 

Wojtyły (na podstawie książki „Osoba i czyn”, Kraków 1969), s. 117-124; M. Gogacz, Hermeneutyka 

„Osoby i czynu” (Recenzja książki księdza Kardynała Wojtyły „Osoba i czyn”, Kraków 1969), s. 125-138; 

S. Grygiel, Hermeneutyka czynu oraz nowy model świadomości, s. 139-151; A. B. Stępień, Fenomenologia 

tomizująca w książce „Osoba i czyn”, s. 153-157; A. Półtawski, Człowiek a świadomość (W związku 

z książką Kardynała Karola Wojtyły „Osoba i czyn”), s. 159-175; J. W. Gałkowski, Natura, osoba, 

wolność, s. 177-182; ks. L. Kuc, Uczestnictwo w człowieczeństwie „innych”?, s. 183-190; 

ks. T. Wojciechowski, Jedność duchowo-cielesna człowieka w książce „Osoba i czyn”, s. 191-199;  

s. Z. J. Zdybicka, Praktyczne aspekty dociekań przedstawionych w dziele „Osoba i czyn”, s. 201-205; bp J. 

Stroba, Refleksje duszpasterskie, s. 207-209; T. Kukołowicz, „Osoba i czyn” a wychowanie w rodzinie, 

s. 211-221; W. Półtawska, Koncepcja samoposiadania – podstawą psychoterapii obiektywizującej 

(w świetle książki Kardynała Karola Wojtyły „Osoba i czyn”), s. 223-241. 



28 
 

pojmowanym czysto metafizycznie. W przeciwnym razie można narazić się na potknięcie 

o wątpliwości wynikające z niewystarczającej wiedzy, a nie z braków Autora. 

Trzeba o tym wspomnieć, ponieważ przy przejściu do następnej części refleksji przyjdzie 

odeprzeć zarzut dość często podnoszony w kontekście wizji przedstawionej w Medytacji: jakoby 

myśl jej Autora była uwarunkowana filozofią fenomenologiczną, a nawet czysto 

fenomenologicznym ujęciem, nazbyt oderwanym od tradycji chrześcijańskiej (na przykład 

tomistycznej – por. dyskusja podana w przypisie powyżej). Zarzut ten natychmiast stawia pod 

znakiem zapytania zasadność twierdzenia, że to komunia mężczyzny i kobiety odzwierciedla 

tajemnicę wewnętrznego życia Boga. Można by podać w wątpliwość, czy aby nie ma się do 

czynienia tylko z fragmentarycznie pojętą prawdą o misterium Trójcy Świętej. 

Warto w tym kontekście posłużyć się komentarzem do poezji Jana od Krzyża autorstwa 

Saverio Cannistrà. Otóż wskazuje on, że mistyk karmelitański w swojej poezji, a konkretnie 

w Romancy 4, pisze o życiu Osób Boskich w Trójcy Świętej, a nie o ich bytowaniu. Logika bycia 

jest późniejsza niż logika miłości, a więc relacji. Innymi słowy: to życie jest wcześniejsze niż byt. 

Dowodem na taki pogląd Jana od Krzyża jest sposób, w jaki tłumaczy on fragment Ewangelii 

Jana. Zamiast dobrze znanego: „na początku było Słowo”, Doktor Mistyczny pisze: „na początku 

żyło Słowo”. Z tego wniosek, że „Słowo, o którym mówi Jan, nie jest Bytem samoistnym w sobie, 

ale jest Żyjącym, początkiem, istotą i fundamentem życia. Słownictwo, którego używa, by mówić 

o Trójcy, jest tym, które dotyczy właśnie życia”56. Warto dodać, że intuicja ta, płynąca 

z doświadczenia Świętego karmelitańskiego, została potwierdzona kościelnym autorytetem. 

W nawiązaniu do wyżej przytoczonych dyskusji (por. przypis 17) wizja Jana Pawła II 

faktycznie spotyka się często z zarzutem braku integralnego spojrzenia na analizowaną 

tu problematykę. Karol Wojtyła, w opozycji do tego zarzutu, jasno rozgranicza fenomenalistyczny 

sposób postrzegania rzeczywistości od fenomenologicznego. Pyta: „co w takim razie jest mi dane 

w sposób bezpośredni? Czy tylko jakaś podpadająca pod zmysły «powierzchnia» tego bytu, który 

nazywam człowiekiem, czy też człowiek sam?”57. Otóż dokładnie w tym punkcie wielu się myli: 

redukuje sposób postrzegania tajemnicy człowieka albo też przypisuje metodzie fenomenologicznej 

opieranie się wyłącznie na zjawiskach, epifenomenach (przy braku stricte filozoficznego 

spojrzenia sięgającego poza te epifenomeny). Autor Osoby i czynu wskazuje, że w człowieku jest 

nam dana tajemnica, która ujawnia się przez pewnego rodzaju rozszczepienie między tym, 

co wewnętrzne, a tym, co zewnętrzne, przez paradoks spotkania immanentnego 

                                                           
56
S. Cannistrà, Dal dono di Dio al dono di sé: un percorso di antropologia carmelitana, w: Rivista 

di vita spirituale 77 (2023), s. 47-60.  
57
K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 57. 



 

29 
 

z transcendentnym58. Wobec tego Karol Wojtyła nie sprowadza tych dwóch rzeczywistości, 

obecnych w osobie ludzkiej, do jedynie dwóch aspektów, które trzeba poddać analizie. 

Zaproponowana przez niego metoda koncentruje się natomiast na kluczowym stwierdzeniu, 

że „każde ludzkie doświadczenie jest zarazem jakimś zrozumieniem tego, czego doświadczam”. 

A co jeszcze ważniejsze: „Wydaje się, że takie stanowisko jest przeciwne fenomenalizmowi – 

właściwe natomiast fenomenologii, która nade wszystko akcentuje jedność aktu poznania 

ludzkiego”59. 

Owa jedność aktu poznania jest istotna: człowiek to nie tylko jakiś konglomerat, suma 

określonych pojęć, ale zharmonizowana i wielowymiarowa jedność60. Dlatego Autor podkreśla, 

że nie wystarcza ujęcie scholastyczne, które koncentruje się na racjonalności (rationalis naturae 

individua substantia) i woli (appetitus rationalis), a więc na dwóch aspektach osobowości. Trzeba 

spojrzeć szerzej, poddać refleksji świadomość jako oś, wokół której konstytuuje się cała dynamiczna 

struktura człowieka (z naciskiem na „dynamiczna”), ponieważ wyraża osobę, objawioną poprzez 

czyn61. Dopiero więc moment świadomościowy umożliwia głębsze wejrzenie w tajemnicę 

człowieka. Stąd Karol Wojtyła widzi konieczność studium wszystkich tych elementów składowych 

osoby, pozwalających odsłonić jej samowiedzę. „Jak sama nazwa wskazuje, chodzi o zrozumienie 

siebie samego, o rodzaj poznawczego przeniknięcia tego przedmiotu, którym jestem sam dla 

siebie”62. Przy tym samowiedza ta jest dla Autora wspólna z pojęciem świadomości. Można więc 

mówić o pewnego rodzaju filozofii świadomości, nieograniczonej jedynie do analizowania 

filozoficznych pojęć, ale biorącej pod uwagę doświadczenie żywego człowieka63.  

Jerzy Gałkowski przypomni, że dynamizm ten to u Karola Wojtyła „świadoma siebie 

przyczyna działania”, czyli osoba, i jest dwojakiego rodzaju: „ten pierwszy rodzaj dynamizmu 

[Karol Wojtyła] nazywa sprawczością, zaś jej podłoże-źródło nazywa osobą. Drugi zaś, 

                                                           
58
K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 67. 

59
Tamże, s. 58. 

60
Por. interesująca analiza J. Szymika w: Światło teologii, dz. cyt., s. 126-128. 

61
K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 79. 

62
Tamże, s. 84. 

63
J. M. Burgos pisze o odmiennej niż fenomenologiczna metodzie K. Wojtyły: „Jednak Wojtyła 

absolutnie nie idzie tą drogą, gdyż w jego epistemologii, radykalnie realistycznej, nie ma miejsca na 

husserlowską epoché (redukcję fenomenologiczną), nie jest ona wspominana ani używana w żadnym 

momencie, gdyż Wojtyły nie tylko nie interesuje umieszczenie świata w nawiasie, lecz jest zainteresowany 

wręcz czymś przeciwnym: zanurzeniem się w ten świat, aby go poznać w całym jego bogactwie i głębi 

dzięki doświadczeniu, które wyjaśnia się i rozwija poprzez indukcję (nie empirystyczną) i redukcję. 

Ostatecznie Wojtyła zapożycza pewne elementy od Husserla, lecz nie posługuje się metodą 

fenomenologiczną”, w: J. M. Burgos, Metoda Karola Wojtyły jako zaczątek właściwej metody 

personalistycznej, w: Osoba – Wspólnota – Wartości. Personalizm Karola Wojtyły – Jana Pawła II, 

red. A. Lekka-Kowalik, G. Barth, K. Guzowski, B. Sipiński, Wydawnictwo KUL, Lublin 2021, s. 35-52. 



30 
 

niezależny, a może raczej spontaniczny, nazywa uczynnieniem, a jej podmiot – naturą”64. 

Koncepcja przyszłego papieża charakteryzuje się więc głęboką analizą osoby ludzkiej i próbą 

syntezy metafizyki tomistycznej o podłożu arystotelesowskim z systemem wywodzącym się 

z filozofii fenomenologicznej, w szczególności refleksji autorstwa Maxa Schelera65. 

Od strony teologicznej podsumowaniem powyższych refleksji może być celna uwaga 

autorstwa Gianfrancesco Zuanazzi. Zauważ on, że przeżywanie cielesności nie jest w pierwszej 

kolejności refleksją nad sensem, ale najpierw odczuwaniem, doświadczeniem siebie66. Ta prosta 

konstatacja pozwala zrozumieć, dlaczego Karol Wojtyła nie boi się sięgać po jakąkolwiek 

dziedzinę nauki, pozwalającą dopomóc w tym poznawaniu osoby ludzkiej, jej dynamizmów, 

włącznie z odkryciami z dziedziny psychologii. Ustalenia te potrzebne są nie tyle do obrony 

stanowiska Autora Osoby i czynu, ile uzasadniają sposób analizowania doświadczenia ludzkiego 

w późniejszej refleksji Jana Pawła II w Medytacji. Dopiero niejako „uzbrojenie” w taką wiedzę 

o założeniach filozoficznych papieża pozwoli zrozumieć perspektywę, jaką on sam przyjmuje, 

gdy poddaje analizie pojęcie komunia osób. 

W Medytacji czytamy: „Bóg Stwórca człowieka jest nie tylko wszechmogącym Panem 

wszystkiego co istnieje, ale jest Bogiem komunii. Ta właśnie komunia jest miejscem szczególnego 

podobieństwa człowieka do Boga”67. W powyższym cytacie papież jednoznacznie wyraża pogląd 

na kierunek, w jakim powinny przebiegać poszukiwania szczególnego podobieństwa człowieka 

do Boga. Relacje między Osobami w Trójcy Świętej wskazują bezpośrednio na istotny sens tego, 

co nazywa się communio personarum. Należy ukazać, bez wdawania się w dyskusje niebędące 

bezpośrednio przedmiotem tejże pracy, że refleksja papieża ma swoje najgłębsze zakorzenienie 

w zrozumieniu istnienia Boga w wymiarze na wskroś komunijnym. Wypada zatem zapytać, jaki 

warunek powinien być spełniony, aby tę komunię uskutecznić. Pomocna będzie analiza tekstów 

pozwalających na zrozumienie terminu o kluczowym znaczeniu: komplementarność. 

1.1.2. Komplementarność istnienia – Maksym Wyznawca a Jan Paweł II 

To bytowanie na sposób osobowy umożliwia człowiekowi wszelkie relacje. Osoba i relacja 

są ze sobą ściśle związane, nawzajem się określają. Czy jednak to osoba jest podstawą relacji, czy 

też to raczej relacja jest przyczyną istnienia osoby? Aby odpowiedzieć na to pytanie, trzeba 

przyjrzeć się wnikliwiej teologii trynitarnej. Karol Wojtyła jest jednym z przedstawicieli poglądu 

                                                           
64
J. W. Gałkowski, Szkice o filozofii Karola Wojtyły, Wydawnictwo Academicon, Lublin 2017, s. 65. 

65
Por. Tamże, s. 57-60. 

66
Por. G. Zuanazzi, Espressione corporea dell’amore, w Anthropotes XV, nr 2 (1999), s. 433-446. 

67
Meditatio, 2. 



 

31 
 

teologicznego o Trójcy Świętej opartego na modelu personalistycznym (Trynitologii 

prozopologicznej)68. Sam termin wskazuje, jaką rolę w niniejszych poszukiwaniach odgrywa 

zrozumienie pojęcia osoby w kontekście relacji. Aby móc odnieść wzajemnie tajemnicę komunii 

mężczyzny i kobiety do komunii istniejącej w Bogu-Trójcy, trzeba w pierwszej kolejności 

przeanalizować ów personalistycznie pojęty wymiar trynitarny. 

Przede wszystkim pojawia się jeszcze jedna kwestia: jakie istnieją podstawy, by zastosować 

właśnie taki model w analizowaniu relacji między Osobami Trójcy Świętej. Otóż punktem wyjścia 

jest fakt, że jedna z Osób Trójcy przyjęła w pełni ludzką naturę (z akcentem położonym na 

określeniu „w pełni”). Próba odpowiedzi na pytanie o sposób istnienia Osób Bożych możliwa jest 

na zasadzie odwrócenia perspektywy – przez wnikliwe przyjrzenie się człowieczeństwu Jezusa 

Chrystusa, Jego ludzkiej osobowości. Jednocześnie trzeba pamiętać, że o specyfice bytu 

osobowego nie stanowi samo człowieczeństwo. Przecież wiadome jest, że także aniołowie są 

bytami osobowymi, czy wreszcie – sam Bóg istnieje w trzech Osobach69. Rodzi się pytanie: 

co wobec tego nadaje człowieczeństwu charakter osobowy. Ma to niebagatelne znaczenie 

dla pogłębionej refleksji nad relacją międzyosobową. 

Z pomocą przychodzi Maksym Wyznawca (ok. 580-662). Z perspektywy przeprowadzonej 

wyżej refleksji jego nauka jest źródłem podstawowej terminologii, pozwalającej – w toku dalszych 

rozważań – na dostrzeżenie pewnego „pokrewieństwa” intelektualnego między tym późnym 

Ojcem Kościoła a Janem Pawłem II, reprezentującym personalistyczną wizję człowieczeństwa. 

Odkrywcą geniuszu Maksyma Wyznawcy jest Hans Urs von Balthasar, współczesny teolog. 

W swoim dziele Massimo il Confessore. Liturgia cosmica (przełożonym z języka oryginału na 

język włoski) położył podwaliny pod liczne badania nad myślą teologiczną i filozoficzną 

Świętego. 

Giorgio Fedalto we wstępie do dzieła szwajcarskiego myśliciela nawiązuje do słów 

Włodzimierza Sołowjowa i stwierdza, że Maksym Wyznawca jest największym chrześcijańskim 

autorytetem filozoficznym na Wschodzie po Orygenesie70, a jego intuicje ostatecznie 

(warto zwrócić uwagę) połączyły myśl grecką z Rzymem do tego stopnia, że – jak pisze Hans Urs 

von Balthasar – „chrystologia Wyznawcy, która organicznie wyrasta i rozkwita z teologii 

                                                           
68
Por. Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. I, Wydawnictwo KUL, Lublin 2012, s. 231. 

69
Cenna uwaga D. Kowalczyka: „La persona, dunque, non è più qualcosa di sovrapposto all’essere ma 

è l’ipostasi sell’essere. Nessuna sostanza esiste senza un modo modo di esistere, senza ipostasi. Ovviamente, 

dall’altro lato, nessuna ipostasi esiste senza una sostanza, anzi, è l’ipostasi, la persona che costituisce 

il principio dell’essere, non il contrario” w: D. Kowalczyk, Dio esiste perché il Padre esiste. L’ontologia 

della Persona in Joannis Zizioulas, Studia Włocławskie, t. 23 (2021), s. 81-102. 
70
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore. Liturgia cosmica, Jaca Book, trad. it. di L. Tosti, 

Milano 20012, s. 13. 



32 
 

Chalcedonu, została wprost zidentyfikowana z wiarą Kościoła katolickiego”71. Zapytać należy, 

czy Autor Medytacji, podobnie jak poprzedzający go wielki grecki mnich, korzystający 

w podobny sposób z bogatej spuścizny filozoficznej i teologicznej, nie wnosi pewnego novum do 

współczesnego sposobu myślenia o sensie człowieczeństwa. Wszystko wskazuje na to, że – tak 

jak Maksym Wyznawca – Karol Wojtyła dokonuje pewnego rodzaju przewrotu w antropologii. 

Ta swego rodzaju „podwójna rewolucja” (podwójna z tej racji, że zmieniła sposób pojmowania 

Boga i człowieka), jaką zapoczątkowało pojawienie się Jezusa Chrystusa, a wraz z Nim 

wkroczenie chrześcijaństwa na arenę historii, została zainicjowana na pierwszych soborach 

chrystologicznych: w Nicei (325 r.) i w Chalcedonie (451 r.)72. Jednakże dopełnieniem tego 

przewrotu było odkrycie Maksyma Wyznawcy, sformułowane ostatecznie na Soborze 

Konstantynopolitańskim III (681 r.). 

Czesław Bartnik zauważa: „Dioteletyzm (dwie wole), uznany za dogmat na Soborze 

w 680/681 r., wyrażał doniosłą ideę humanistyczną, gdyż zakładał pełnię człowieczeństwa Jezusa 

i bronił godności natury ludzkiej nawet wobec Boga”73. To właśnie w tej wielkiej intuicji 

Maksyma Wyznawcy wolno poszukiwać inspiracji do pogłębionej refleksji nad wizją 

antropologiczną papieża Wojtyły. Znamienne jest stwierdzenie Czesława Bartnika, że teologia 

zaproponowana przez greckiego Ojca Kościoła była szczytowym osiągnięciem chrystologii 

hellenistycznej i przygotowała grunt pod antropologię personalistyczną74. Założenie to znajduje 

swoje szczególne uzasadnienie w świetle komentarza autorstwa Claudio Moreschiniego 

do pierwszego pełnego wydania Ambigua Maksyma Wyznawcy w języku włoskim. 

Według tegoż Autora znajduje się tu istotna wskazówka: mianowicie, nauka greckiego 

Doktora jest w pełnym tego słowa znaczeniu antropologią teologiczną, skoncentrowaną na Osobie 

Chrystusa, który stał się człowiekiem, przy czym „prawdziwe bycie człowiekiem odnajdujemy 

w jego pierwotnej kondycji oraz tej po zmartwychwstaniu Chrystusa, która rekonstruuje tę 

pierwszą”75. Grzech bowiem jest przeciwny naturze ludzkiej i nie jest jej częścią. W ten sposób 

pokonany zostaje pogląd manichejski, a człowiek – podobnie jak Chrystus – staje się mediatorem 

(jednakże przez analogię drugiego stopnia) przeciwstawionych sobie na sposób dualistyczny 

elementów stworzenia, w nim znajdujących swoją harmonię76. 

                                                           
71
H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 38. 

72
Por. O. G. Cardedal, Sobór Chalcedoński a istotne kwestie chrystologii dzisiejszej, Communio 

kol. 11, 1997, s. 93-111. 
73
Cz. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. I, dz. cyt., s. 802. 

74
Por. tamże, s. 802. 

75
Massimo il Confessore, Ambigua, trad. it. di C. Moreschini, Bompiani, Milano 2014, s. 41. 

76
Por. tamże, s. 41-42. 



 

33 
 

Zwrócić należy uwagę na kluczowy wątek, wynikający z Maksymowej refleksji: bowiem Jan 

Paweł II przy tworzeniu swojej teologii wychodzi od wartości ludzkiego ciała zjednoczonego 

z duszą, przez co radykalnie polemizuje z manicheizmem77. Tu także odnajdujemy pokrewieństwo 

papieża z antropologiczną wizją Maksyma Wyznawcy, ponieważ to właśnie Autor Medytacji 

zdecydowanie odwołuje się do podobnej intuicji: istota człowieczeństwa jest dana „na początku” 

(dzieło stworzenia), a swoje dopełnienie znajdzie w eschatonie (zmartwychwstanie).  

Upadła ludzka natura nie może być wzorcowa dla rozumienia człowieka w jego cielesnej 

męskości i kobiecości. Analiza początków stworzenia, oraz wynikające z niej dalekosiężne 

wnioski sięgające życia wiecznego, wydają się osią wizji Wojtyłowej78. Dlatego też – ponieważ 

zrozumienie wartości człowieka wyróżnia w sposób wyjątkowy Maksyma Wyznawcę – trzeba 

wniknąć głębiej w jego „obronę człowieczeństwa”. Jan Paweł II czyni to przez odkrycie znaczenia 

ludzkiej cielesności w jej męskości i kobiecości na gruncie personalistycznym, co jest owym 

znamiennym novum w myśleniu o człowieku79.  

Maksym Wyznawca pozostaje więc głównym reprezentantem i wielkim obrońcą 

chalcedońskiej chrystologii, przy czym – jak już zostało wyżej wspomniane – z całą mocą wystąpił 

przeciwko błędom monoteletyzmu. W ten sposób na nowo sformułował naukę o unii 

hipostatycznej Drugiej Osoby Boskiej. Jak pisze Hans Urs von Balthasar: grecki Ojciec Kościoła, 

umęczony przez wrogo nastawionego chrześcijańskiego cesarza, „nie oddaje życia za formułę, 

umiera za centrum wszechświata. Słowo sztandarowe Chalcedonu jest nasieniem, z którego może 

i musi narodzić się jego Weltanschauung: ασυγχύτως – bez zmieszania, niezmieszany”80. 

Ten wyjątkowy Święty w sposób oryginalny umiał połączyć w jedną spójną wizję najróżniejsze 

tradycje filozoficzne swojego czasu – nieraz wręcz przeciwstawne – i włączyć je w teologiczną 

refleksję. Jest znawcą Orygenesowej egzegezy, a jednocześnie umie zdystansować się do wielkiego 

Aleksandryjczyka; pozostaje gorliwym mnichem tradycji ewagriańskiej (apatheia), a zarazem 

przekracza ją i rozwija (agape); wpisuje się w nurt mistyki zainspirowanej koncepcjami 

neoplatońskimi, a równocześnie jest wierny wyznawanej przez siebie filozofii arystotelesowskiej 

                                                           
77
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 140. 

78
Por. Meditatio, 3. 

79
„La sintesi sessuale, dunque, in Massimo come del resto nella maggior parte dei Padri, resta 

sovraccarica della tragicità e della disperata dialettica del peccato originale, troppo per poter trovare un 

posto positivo fra le sintesi del Cristo. In Christo enim Jesu non est masculum neque femina. In lui, certo, 

anche l’unione di uomo e donna conserva quel barlume e riflesso dell’unità dell’amore divino che vi aveva 

riscontrato l’Areopagita; Massimo, però, non riesce a concederle un senso definitivo e adempiente; in questo 

ha su di lui il sopravvento la tendenza tipica del pensiero orientale”. Zobacz: H. Urs von Balthasar, Liturgia 

cosmica, dz. cyt., s. 177. 
80
H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 54. 



34 
 

i stoickiej81. Geniusz Maksyma Wyznawcy leży u podłoża wielkiej tradycji teologicznej myślicieli 

złotego wieku średniowiecza (jak choćby Tomasza z Akwinu, czy Dunsa Szkota)82, a to właśnie 

ona wpłynęła decydująco na współczesny sposób postrzegania człowieka jako autonomicznej 

i wolnej osoby83. Dlatego punktem wyjścia tej refleksji będzie określenie sposobu, w jaki Obrońca 

Chalcedonu pojmował ideę boskiego Logosu.  

W opozycji do poglądów o neoplatońskim zabarwieniu – pojawiających się u wcześniejszych 

Ojców Kościoła, jak na przykład Dionizego Areopagity czy Grzegorza z Nyssy84 – Maksym 

Wyznawca wprowadza koncepcję rozróżnienia między stworzeniem a Stwórcą i odrzuca ideę 

emanacji. Unika w ten sposób, z jednej strony – pokusy panteistycznej wizji stworzenia (kosmos 

zjednoczony z bóstwem), z drugiej zaś – wykorzystuje pojęcie idei, logoi w Bogu (Stwórca 

Autorem stworzenia). 

Wszystko ma swój początek we właściwie pojmowanym pochodzeniu samego bytu, gdyż 

Boga Stwórcę grecki Doktor umieszcza w ponadbytowej rzeczywistości. Jednakże centralnym 

punktem niniejszej refleksji pozostaje Maksymowa analiza struktury osobowej Logosu, łączącego 

w sobie dwie natury: boską i ludzką. To w Nim spotykają się osobowo dwa odmienne światy 

(natury): Boskość i stworzoność. Stąd dopiero można wysnuć wniosek o słusznej autonomii bytu 

stworzonego wobec Stwórcy (ασυγχύτως – bez zmieszania), a w konsekwencji – w jakim sensie 

mówi się, że osoba ludzka jest osobą, tak jak Osobą jest Bóg.  

Maksym Wyznawca wciąż poszukuje ekstatycznej (έκστασις) wizji stworzenia, odróżniającego 

się całkowicie od Stwórcy, a jednocześnie – przez oddalenie się od tego, co stworzone – dążącego 

ku Bogu85. To jak próba syntezy dwóch krańcowo odległych rzeczywistości czy też napięcie 

między Stwórcą a kosmosem, oddalającymi się od siebie, co paradoksalnie skutkuje wciąż 

ściślejszym zjednoczeniem z inspiracji Stwórcy. 

Jeśli refleksja Maksyma stale tłumaczy się poprzez poszukiwanie jedności ekstatycznej 

w Bogu – poszukiwanie, które dokonuje się poprzez wszystkie królestwa kosmosu, jeśli dla 

niego koniecznym punktem odniesienia, zmierzającym do celu, jest zawsze progresywna 

synteza krańców, napięć, ograniczonych różnorodności, wrzuconych w tygiel Logosu, 

z którego ognia powstają z martwych jako mądrość wszechogarniająca i prosta, to wie on 

jednocześnie – dzięki olśniewającej pewności – że tego rodzaju jedność nie może być 

                                                           
81
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 48-49. 

82
Por. tamże, s. 30. 

83
Por. Cz. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. I, dz. cyt., s. 802. 

84
Por. tamże, s. 100. 

85
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 81. 



 

35 
 

rezultatem jakiejkolwiek jego ascezy czy wysiłku, i że Bóg pozostanie na zawsze 

nieskończenie Innym niż całościowa idea wszechświata86. 

Syn Boży, Logos, jego bosko-ludzkie oblicze jest tajemnicą, wokół której ogniskuje się 

pierwszy paradoks: najdoskonalej pojęta jedność między światem stworzonym a Bogiem. 

Dokonuje się to nie mimo różnicy, jaka występuje między nimi, ale dokładnie odwrotnie: 

dokonuje się w niej – wręcz dzięki tej różnicy. Ta permanentna inność, różność Stwórcy 

i stworzenia, jest gwarantem najpełniejszej Epifanii. Jakby jedno – przez inność drugiego, przez 

odróżnianie się od niego – najlepiej charakteryzowało, czym najwłaściwiej ono jest samo 

w sobie87. W niezwykłym fragmencie dzieła Ambigua Maksym Wyznawca sprowadza wszystko 

do Logosu i pisze: 

[Chrystus] nie został poddany naturze ludzkiej ani nie stał się jej niewolnikiem; kiedy stał się 

człowiekiem, to raczej On wzniósł razem ze sobą ludzką naturę, czyniąc ją drugą tajemnicą. 

Pozostał On absolutnie nieuchwytny i objawił, że Jego własne Wcielenie było uprzednio, 

od wieków zrodzeniem ponadistotowym, bardziej niepojętym niż jakiegokolwiek misterium, 

ponieważ stało się pojmowalne dzięki niemu [Wcieleniu]. W nim stał się On uchwytny 

w takiej dokładnie mierze, w jakiej ono samo objawiło się jako nieuchwytne88. 

Uderza splot wykluczających się stwierdzeń. Tylko pozornie jednak są one takimi. 

Prawdziwie trudnym zadaniem jest nie tyle pogodzić przeciwstawne określenia, co przeanalizować 

jak Logos-Chrystus, objawiający swoją boskość, tym samym daje poznać człowiekowi jego bycie 

Innym od Stwórcy. Już w tym miejscu chciałoby się zasugerować, że analogicznie trzeba poddać 

analizie, w jakiej mierze odmienne jest osobowe bytowanie mężczyzny od osobowego bytowania 

kobiety – nie jedynie w przestrzeni przeżyciowej, ale właśnie co do istoty. Jest to zaproszenie do 

niezwykle głębokiej refleksji: jak objawia się przeze mnie – mnie takiego, jakim jestem dany sobie 

w widzialnym doświadczeniu – to, co nieuchwytne dla tegoż doświadczenia. Czy nie pobrzmiewa 

tu dalekie echo fenomenologii? 

W boskim Logosie zakorzeniona jest pewna logika, mianowicie współprzenikające się, 

chociaż niezmieszane, dwie natury w jednej Osobie Chrystusa. Natura boska dzięki temu, że nie 

podlega zmieszaniu się z ludzką naturą, może tym samym najlepiej wskazać na charakter osobowy 

tejże. Należy przyjrzeć się bliżej powyższej tezie. 

                                                           
86
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 82.  

87
Por. tamże,, s. 82.  

88
Maksym Wyznawca, Ambigua, 91,1048D-1049A, za: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, 

dz. cyt., s. 82. 



36 
 

Słowa Pawła Apostoła: „W Nim żyjemy, poruszamy się i jesteśmy” (Dz 17,28) Maksym 

Wyznawca rozumie w ten sposób, że odrzuca bezpośrednią możliwość jakby czegoś w rodzaju 

rozpłynięcia się, czy też zatracenia w Bogu. W przeciwnym wypadku zjednoczenie się stworzenia 

z Bogiem (które to stworzenie jest niczym w obliczu Stworzyciela) groziłoby jakimś 

wchłonięciem, zatraceniem się w Bogu. Taka wizja zjednoczenia, ostatecznie prowadzącego do 

swego rodzaju unicestwienia człowieka – wizja dziś akceptowana przez wielu i będąca nawet 

celem pragnień – dla Maksyma Wyznawcy jest zupełnie nie do przyjęcia. Kłóciłoby się to 

ostatecznie z samą tajemnicą stworzenia. Bóg jest przyczyną wszystkich rzeczy, a nie – 

wszystkimi tymi rzeczami89. Potrzeba Pośrednika, miejsca90, w którym spotkanie stworzenia ze 

swoim Stwórcą mogłoby się dokonać w sposób bezpieczny: pozwalający stworzonemu bytowi 

zachować jemu właściwą, istotową tożsamość91. Człowiek, kochający ideę człowieczeństwa, 

zaszczepioną w nim przez samego Stwórcę, nie tyle kocha samego siebie, ile kocha samego Boga 

przez to, że bytuje w swoim człowieczeństwie. W ten sposób miłość człowieka do Boga (δια τò 

φιλόθεον) staje się przebóstwieniem człowieczeństwa, natomiast miłość Stwórcy do człowieka 

(δια τò φιλάνθροπον) staje się uczłowieczeniem Boga. W konsekwencji „odwiecznie i we 

wszystkim Logos Boga, który jest Bogiem, chce dokonać misterium swojego uczłowieczenia”92. 

Ta drobiazgowa analiza pozwala na zadanie zasadniczego pytania o sposób istnienia 

osobowego. Uproszczone rozumienie stwierdzenia, że osoba ludzka istnieje jak Bóg, mogłoby 

doprowadzić raczej do zaciemnienia obrazu, niż pozwolić na wydobycie jego bogactwa, ponieważ 

ukryte jest ono w tajemnicy przebóstwionego człowieczeństwa. To wtedy, gdy człowiek jest 

najbardziej „ludzki” – staje się „osobowy”; natomiast wtedy, kiedy jest „boski” – odzwierciedla 

osobowy sposób istnienia Boga, pod warunkiem jednak, że paradoksalnie pozostaje całkowicie 

różny od Stwórcy. 

Czyż nie jest to zbyt karkołomny tok myślenia? Hans Urs von Balthasar w komentarzu do myśli 

Maksyma Wyznawcy wyjaśnia, że Chrystus-Logos to „hipostaza złożona”: jest On absolutnym 

                                                           
89
Por. H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt, s. 105. 

90
„Massimo concepisce il Logos come la seconda persona di Dio e, nel contempo, come il «luogo» 

delle idee divine […]. Questo è un motivo che risuona già più volte in Massimo, ma che dovrà attendere 

Scoto Eriugena per divenire egemone, mascherando la visione cristiana del cosmo col rivestimento d’un 

panteismo neoplatonico, a cui Massimo resta sostanzialmente estraneo”, tamże, s. 101. 
91
H. Urs von Balthasar pisze o człowieku, że „Poiché egli origina dal nulla, nella sua pur così grande 

somiglianza con l’immagine originaria mantiene sempre l’ineliminabile e ancor più grande dissomiglianza 

rispetto a Dio. Non può diventare più simile a Dio dimenticandosi vieppiù della sua provenienza per 

assumere sempre più il modo di essere di Dio; egli adempie invece la sua destinazione nella misiura in cui 

tende ad essere la sua immagine e somiglianza restando nella distanza”, w: Gli stati di vita del cristiano, 

trad. it. di E. Babini, Jaca Book, Milano 1996, s. 61-62.  
92
Maksym Wyznawca, Ambigua 91, 1084BC, za: H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt, s. 108. 



 

37 
 

wyjątkiem, naturą jedyną w swoim rodzaju, ponieważ przyjęcie natury ludzkiej nie mogło 

w jakikolwiek sposób wpłynąć na ukonstytuowanie się w nowy sposób natury boskiej. Jako więc 

natura jedyna w swoim rodzaju (μονωτατος) stanowi jedność poza wszelką naturą. I właśnie ta 

jedność hipostatyczna poza wszelką naturą pozwala być zarówno: z jednej strony „współnaturalnym” 

(por. w jęz. włoskim: connaturale) z naturą Ojca, tak z drugiej strony – z naturą człowieka. Jak 

dodaje Hans Urs von Balthasar: podczas gdy w ludzkiej naturze pozostaje czymś normalnym, że 

działanie duszy jest sprzężone i powiązane z analogicznym działaniem ze strony ciała – tak, że 

jedno jest jakby włączone w działanie drugiego – tak w Chrystusie (biorąc pod uwagę unię 

hipostatyczną), jest to wykluczone. Ta „nie-korespondencja” – jak pisze szwajcarski teolog – 

gwarantuje, że natura ludzka nie gubi niczego ze swojego charakteru w naturze boskiej93. Dlatego 

należy twierdzić, że wszystko to, co podczas swojej ziemskiej egzystencji czyni Chrystus jako 

Bóg, w żaden sposób nie unicestwia jego autentycznie ludzkiego wymiaru bytowania. Ten 

paradoks zamyka się w zdaniu: „boskość Jego [Chrystusa] działania jest definitywnie 

zagwarantowana w jego niepomniejszonej i nietkniętej autentyczności bycia człowiekiem. 

To właśnie Jego mówienie, oddychanie, wędrowanie, uczucie głodu, jedzenie, pragnienie, picie, 

spanie, płakanie, martwienie się jest tym, w czym najbardziej objawia się Bóg”94. To niezwykłe: 

dwie tak odległe rzeczywistości – boska i ludzka, zjednoczone są w jednej Osobie Chrystusa w tym 

celu, by nawzajem wyraziściej siebie określały właśnie dzięki całkowitej odmienności. 

W refleksji Jana Pawła II odmienność ta przekładać się będzie na analogicznie rozumianą 

odmienność mężczyzny i kobiety, dzięki której obydwoje nie tylko odnajdują w pełni siebie, ale 

i upodabniają się w swojej relacji do Trójosobowego Boga. Idea komplementarności, prowadząca 

nieuchronnie ku komunii osób – współprzenikania się pierwiastka męskiego i żeńskiego – 

przenosi w samo centrum komunii w Bogu. Papież nazywa to „treścią Jego [Boga] wewnętrznego 

życia”95. I chociaż sam termin komplementarność nie pada w tekście Medytacji, to jednak jego użycie 

usprawiedliwione jest stwierdzeniem o dwoistości ludzkiej natury, zaczerpniętym z Katechez. 

Rozumienie to, czyli szukanie ludzkiej tożsamości tego, który od początku jest «samotny» 

[Adam], zawsze musi prowadzić poprzez dwoistość, «komunię» i wspólnotę. Prowadzi ono – 

w świetle Rdz 2,23 – poprzez męskość i kobiecość jako dwa «wcielenia» tej samej 

metafizycznie samotnej wobec Boga i w świecie istoty – wzajemnie dopełniające się sposoby 

«bycia ciałem» i zarazem bycia człowiekiem – jako dwa komplementarne wymiary 

samoświadomości i samostanowienia, a zarazem dwa komplementarne poczucia sensu ciała96. 

                                                           
93
Por. H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt., s. 212. 

94
Tamże, s. 225. 

95
Meditatio, 2. 

96
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 35. 



38 
 

Oto „Magna Charta ludzkiej natury” jako obrazu niewysłowionej tajemnicy Trójjedynego 

Boga – jak doskonale zaobserwował to Karl Barth97. Sama tajemnica owej komplementarności 

objawia się w pełni w relacji między mężczyzną a kobietą, w relacji zdeterminowanej różnicą płci, 

a więc uwarunkowanej cieleśnie. Jakąż wartość zyskuje tu „bycie ciałem” mężczyzny i kobiety! 

Jose Noriega nie obawia się napisać, że „ciało ludzkie zawiera w sobie samym tajemnicę. 

Seksualność domaga się komplementarności jako wymogu ontologicznego: człowiek nie 

egzystuje w samotności, ale w relacji”98. Warto zwrócić uwagę: seksualność włączona jest w istotę 

bytu. Nie wystarczy wobec tego powiedzieć: jestem człowiekiem – i w ten sposób jestem podobny 

do Boga. Dlatego cielesna komplementarność mężczyzny i kobiety w jednym człowieczeństwie 

oraz jej wewnętrzne znaczenie będą przedmiotem dalszych badań. 

1.1.3. Komunia osób – w Trójcy Świętej, w stworzeniu 

W kręgu zainteresowania niniejszej pracy pozostaje tajemnica Osób w Trójcy Świętej 

w kontekście myśli Karola Wojtyły. W tej przedziwnej grze znaczeń między tym, co boskie a tym, 

co ludzkie, celem będzie wskazanie – za pomocą języka Autora Medytacji – na racje 

potwierdzające przyjęty tok rozumowania. Dla przypomnienia: Trójosobowa relacja w Jedynym 

Bogu jest pierwowzorem relacji między mężczyzną a kobietą. Robert Woźniak zaznacza, że 

„tajemnica trynitarna jest gramatyką całej teologii”, dlatego „każda kwestia teologiczna, czy to 

dogmatyczna, czy moralna, czy też pastoralna, powinna być budowana w oparciu o wyraźny 

schemat trynitarny”99. Wynika stąd istotny wniosek: wszelka relacja osobowa, oparta na 

komplementarności, musi mieć odzwierciedlenie w tajemnicy trynitarnej. W ostatniej refleksji 

komplementarność ta rozważana była jako obecna w bosko-ludzkim wymiarze zjednoczenia osób 

w Logosie. Analogiczną zasadę obserwuje się też między Stwórcą a stworzeniem (kosmosem)100. 

Rodzi się zatem pytanie o rodzaj relacji międzyosobowej w Trójcy Świętej: czy ona także 

charakteryzuje się podobną komplementarnością. 

Relację mężczyzny i kobiety należy umieścić w tej samej perspektywie. Nie można 

jednocześnie dopuścić jakiegokolwiek innego rozumienia tejże relacji, jak tylko opierającej się na 

jedynej orientacji (nie można więc mówić o wielości orientacji). Jeżeli prawdą jest, że relacje 

                                                           
97
Por. K. Barth, Kirchliche Dogmatik, III, 2, Zollikon-Zürich 1950, s. 35. 

98
J. Noriega, Il destino dell’eros, trad. it. di V. Moggi, EDB, Bologna 2006, s. 302.  

99
R. J. Woźniak, Chrystocentryzm teologii chrześcijańskiej: chrystologiczna gramatyka kościelnego 

wyznania wiary w perspektywie trynitarnej, Analecta Cracoviensia, t. 38/39 (2006/2007), s. 367-394. 
100
Por. interesująca interpretacja Włodzimierza Sołowjowa, w: Sens miłości, przeł. H. Paprocki, Antyk, 

Kęty 2002, s. 43-44. 



 

39 
 

osobowe w Bogu są jednoznaczne, zyskuje się mocne podstawy do tego, by sądzić, że jedyną 

możliwą „orientacją” pozostaje tylko relacja oparta na komplementarności męskości i kobiecości. 

W ten sposób wchodzi się w tajemnicę relacji międzyosobowej w Bogu Trójjedynym. 

Czesław Bartnik, poddający refleksji tajemnicę Trójcy Świętej na podstawie modelu 

personalistycznego, pisze: 

Istnienie personalne jest prapierwotną syntezą jaźni i substancji. Jego przyjęcie zatem chroni 

z jednej strony przed subiektywizmem prozopoicznym, a z drugiej przed reizmem 

egzystencjalnym. Trójca jest istnieniowo-jaźniowa, czyli obiektywno-subiektywna nie przez 

proste zestawienie tych dwu sfer, lecz przez ich wewnętrzne przejście wzajemne, które jest 

osobotwórcze (prosopopoiia, prosopopoiesis trinitaria)101. 

Zanim zostanie poddany analizie powyższy cytat, trzeba najpierw zastrzec – by uniknąć 

zarzutu „psychologizacji”, czy też pewnego rodzaju „antropomorfizmu trynitarnego” 

(podnoszonego przez niektórych teologów)102 – jak należy rozumieć samą ideę Trójjedynego, 

zjednoczonego w naturze boskiej. Wspominany już wcześniej Maksym Wyznawca w sposób 

radykalny objaśnia tę tajemnicę: ucieka się najpierw do obrazu Przemienienia Chrystusa na górze 

Tabor. Oblicze jaśniejącego Zbawiciela symbolizuje mistycznie pojmowaną teologię apofatyczną. 

Kontemplowana natura boska, właśnie z tej racji, że chociaż ukazana została na sposób widzialny, 

to jednak pozostaje ponad (poza) wszelkim poznaniem i przekracza wszelkie odczuwanie. Dzieje 

się tak, ponieważ jest nieskończenie niedostępna, przekraczająca wszystko, co nieskończone. 

Niemożliwe, żeby stworzenia nawet w minimalny i najodleglejszy sposób poznały, na czym 

polega istotowa zasada jedności, przejawiającej się w troistości. 

Z całym radykalizmem Maksym Wyznawca podkreśla: najżadniejsze (w tłumaczeniu Hansa 

Ursa von Balthasara) z istniejących stworzeń nie jest powołane bowiem, by pojąć, kim jest 

Niestworzony, jak również temu, co ograniczone, nie jest dane ogarnąć tego, kim jest 

Nieogarniony103. Jednak aby nie popaść w błąd całkowitej negacji, tak znamiennej dla teologii 

apofatycznej (w wyniku czego trzeba by zakończyć w tym miejscu wszelkie refleksje intelektualne 

na temat tajemnicy Trójcy Świętej) w dalszym ciągu rozważań grecki teolog precyzyjnie wyjaśnia, 

że – dzięki objawieniu Ojca przez Chrystusa w Duchu Świętym, który zostaje posłany – o Bogu 

można powiedzieć, że jest trojakim, osobowym sposobem istnienia jednej natury (τρόπος 

’υπάρξεως). W takim razie, wobec tajemnicy przekraczającej wszystko, co stworzone, nie wolno 

                                                           
101
 Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. I, dz. cyt., s. 237. 

102
 Tamże, s. 238. 

103
 Por. Maksym Wyznawca, Ambigua 91, 1168AB, za: H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, 

dz. cyt., s. 85. 



40 
 

ulegać „rzeczywistości fenomenicznej”, grożącej uproszczoną wizją misterium trynitarnego, 

tłumaczonego jedynie za pomocą doświadczenia danego stworzeniu. Trójca przez ekonomię 

zbawienia dana jest strukturze poznawczej każdego stworzenia w sposób, w jaki ono jest zdolne 

tę tajemnicę pojąć104. Doskonale ujął to Hans Urs von Balthasar w swojej definicji ubóstwa 

duchowego: „doskonałe, błogosławione ubóstwo jest dopiero w Bogu, żadna przecież Osoba Boża 

nie pragnie zachować czegoś dla siebie samej, lecz wszystko, całe Bóstwo, oddaje pozostałym 

Osobom”105. 

Na podstawie tego założenia można poddać refleksji cytowaną już definicję trynitarną 

Czesława Bartnika. Za punkt wyjścia trzeba wziąć personalistyczną wykładnię Karola Wojtyły, 

znajdującą się w Medytacji o bezinteresownym darze. 

Jan Paweł II w opisie stworzenia człowieka z Księgi Rodzaju 1,26-27 wskazuje, że termin 

„stworzył” należy rozumieć bardziej jeszcze jako „obdarował”, co znaczy, że „człowiek 

od początku jest dany drugiemu człowiekowi przez Boga”106. To fundamentalne stwierdzenie 

potwierdzone zostało w punkcie drugim Medytacji przez cytat z dokumentu soborowego Gaudium 

et spes 24: mianowicie, że człowiek jest jedynym stworzeniem, które może urzeczywistnić siebie 

tylko przez «bezinteresowny dar». Zwraca uwagę radykalne wyrażenie prawdy o człowieku – jest 

on jedynym stworzeniem, które właśnie tak spełnia siebie107. Z tego można wysnuć wniosek, że 

żadne inne stworzenie, oprócz człowieka, nie spełnia siebie, swojego powołania inaczej niż na 

drodze stawania się bezinteresownym darem dla drugiego. W konsekwencji trzeba więc 

stwierdzić, że bytowanie w naturze ludzkiej musi mieć wymiar komunijny. W przeciwnym razie 

człowiek – gdy istnieje w samotności – nie jest w stanie ani zrozumieć kim jest, ani odnaleźć 

swojej pełni. Trzeba zatem dodać, że jeśli żadne stworzenie, z wyjątkiem człowieka, nie jest 

powołane do wyrażenia sensu swojego bytowania w wymiarze komunii, to jednocześnie ta 

wyjątkowość musi prowadzić ku jakiemuś ukrytemu znaczeniu, wskazywać na rys rzeczywistości 

innej niż stworzona. 

Autor Medytacji odnosi się do powyższego kontekstu i stawia tezę: Tylko ten może stawać 

się bezinteresownym darem dla drugich, kto sam siebie posiada. W taki sposób bytuje Bóg 

w niewysłowionej tajemnicy swego wewnętrznego życia. Człowiek też został wezwany 

od początku do podobnego bytowania. Dlatego Bóg stworzył go mężczyzną i niewiastą108. 

                                                           
104
Por. H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt., s. 85.  

105
H. Urs von Balthasar, Medytacja chrześcijańska, tłum. W. Szymona, W drodze, Poznań 20142, s. 22. 

106
Meditatio, 1. 

107
„Konstytucja Gaudium et spes jest więc w swej istocie wykładem chrześcijańskiej antropologii”, 

w: J. Kupczak, O znaczeniu antropologii teologicznej w myśli Jana Pawła II, Ethos, 2002, nr 3/4, s. 128-140. 
108
Meditatio, 2. 



 

41 
 

Trzeba zwrócić uwagę, że tajemnica wewnętrznego życia Boga jest „niewysłowiona”, a więc 

niedająca się wyrazić słowem. Jedynie człowiek, powołany do istnienia w jedności dwojga, może 

wejrzeć w głąb tej tajemnicy. Stąd należy zbadać, na czym owa komunijna relacja polega, w czym 

tkwi jej oryginalność. Poprzednie dwa punkty ukazały wagę istnienia człowieczeństwa jako bytu 

osobowego, a także znaczenie komplementarności. Z połączenia tych dwóch charakterystycznych 

wymiarów rodzi się możliwość stawania się darem dla drugiego, co ostatecznie realizuje się przez 

komunię osób. To właśnie odkrycie owego communio personarum jest jedną z istotnych cech 

nauczania Jana Pawła II. Jego personalistyczna wizja opiera się na stwierdzeniu, że aby stawać się 

w pełni osobą, muszę nauczyć się dawać siebie drugiemu. Ale bycie darem – w dodatku 

bezinteresownym – domaga się wpierw tego, co papież nazywa posiadaniem siebie czy też 

samopanowaniem. 

Autor Osoby i czynu posługuje się określeniem: integracja osoby w czynie i kojarzy je 

z realizacją transcendencji tejże osoby. Działanie człowieka jest tu decydujące, ono bowiem 

pozwala dostrzec, czy można mówić o objawieniu się osoby i czy dokonuje się ono w sposób 

dojrzały, godny bytu osobowego. Wobec tego działanie osobowe ma „charakter autentycznego 

samostanowienia”109, co świadczy równocześnie o tym, że człowiek przekracza siebie, 

transcenduje siebie, a to „pociąga za sobą integrację w polu zarówno ludzkiej somatyki, jak 

i psychiki”110. Powraca ważna obserwacja Karola Wojtyły: wyraźnie zaznacza on, że integracja 

nie dotyczy jedynie wymiaru wolitywnego – tak jakby wyłącznie wola jako władza miała stanowić 

o ludzkim (osobowym) wymiarze czynu – ale, że wola zakorzeniona jest w osobie jako pewnej 

całości, łącznie z wymiarem cielesno-psychologicznym111. Tak rozumiana natura człowieka, 

zintegrowana na każdej płaszczyźnie, pozwala odsłonić znaczenie bezinteresownego daru jako 

uczestniczenia w człowieczeństwie drugiego. Tylko w pełni dojrzała osoba może właściwie pojąć 

sens słów: „nic, co ludzkie, nie jest mi obce”. Wypada w tym miejscu przytoczyć polemikę, którą 

Karol Wojtyła podjął z poglądem, jakoby człowiek poznawał siebie jako osobę w wyniku 

uprzedzającej relacji z drugim112. Należałoby stąd wysnuć wniosek, że dopiero wejście w relację 

z bliźnim, spotkanie z obliczem drugiego, odsłania człowieka człowiekowi jako osobę 

                                                           
109
K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 304. 

110
Tamże, s. 305. 

111
Por. tamże, s. 307. 

112
Por. dodatek do Osoba i czyn, gdzie Wojtyła przytacza argumentację L. Kuca. Por. K. Wojtyła, 

Osoba i czyn, dz. cyt., s. 365. 



42 
 

(pobrzmiewa tu pogląd Emmanuela Lévinasa)113. Autor Osoby i czynu po przeanalizowaniu 

takiego argumentu pozostaje na stanowisku, że 

gruntowne poznanie podmiotu w nim samym (osoby poprzez czyn) otwiera drogę do 

gruntowniejszego zrozumienia ludzkiej intersubiektywności. Bez takich kategorii jak «samo-

posiadanie» czy «samo-panowanie» nigdy nie potrafimy we właściwej proporcji zrozumieć 

osoby w relacji do innych osób114. 

Intersubiektywność – czyli wspomniana już zdolność do uczestnictwa w człowieczeństwie 

drugiego – nie tylko jest uwarunkowana spotkaniem z drugim, lecz także każe postawić pytanie 

o jakość tego spotkania. Nie każde spotkanie z drugim pozwoli mi na uchwycenie go we 

„właściwych proporcjach” – w całej prawdzie, bez redukowania go do czegoś poniżej bytu 

osobowego. Jeżeli zabraknie istotnej „jakości” w spotkaniu z bliźnim, człowiek nie wyłoni się 

w pełni jako osoba. O tej „jakości” stanowi tylko miłość, która warunkuje dialog i musi być jego 

zasadą, aby można było mówić, że „ja” tworzy się w relacji do „ty”115. Karol Wojtyła mówi nawet, 

że prawdziwa miłość ma moc odradzającą człowieka, „daje mu poczucie wewnętrznego bogactwa, 

wewnętrznej płodności i twórczości”116. To wewnętrzne odradzanie, płodność i twórczość 

przejawia się w niezwykłym stwierdzeniu Autora, które trzeba w tym miejscu przytoczyć: 

Miłujący nie jest w stanie umiłowanej osoby obdarzyć życiem nieśmiertelnym, chociaż 

miłując ją pragnie go dla niej i niewątpliwie by ją nim obdarzył, gdyby był wszechmocny. 

To także powód, dla którego «chce dla niej właściwie Boga». Narzucający się 

doświadczalnie związek miłości z afirmacją życia (istnienia) domaga się – w wyniku 

metafizycznej interpretacji – uznania, że śmierć istnień osobowych w perspektywie Stwórczej 

Miłości może być tylko przejściem do wyższej formy życia. Morte fortius caritas117. 

W powyższych słowach odsłania się pełna skala wartości osobowej każdego człowieka. 

W jakiś sposób osoba ludzka sięga nieśmiertelności, postuluje ją. W tym ukryta jest jej 

nieskończona wartość. Wzmianka o „Stwórczej Miłości” prowadzi ku odkryciu Dawcy tejże 

miłości. Wypada zacytować ewangeliczne przykazanie miłości, pozostawione nam przez 

                                                           
113
E. Lévinas stwierdza: „Bliźni obchodzi mnie, zanim mogę o tym zadecydować, zanim podejmę 

jakiekolwiek zaangażowanie albo zanim się z niego wycofam […]. Świadomość nie wkracza między mnie 

i bliźniego, a w każdym razie przynajmniej pojawia się na bazie owej uprzedniej relacji”. Por. E. Lévinas, 

Inaczej niż być lub ponad istotą, tłum. P. Mrówczyński, Aletheia, Warszawa 2000, s. 145-146.  
114
K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., przypis 74, s. 310. 

115
Por. B. Wieczorek, Personalizm Jana Pawła II w dialogu z filozofami XX wieku, w: Jan Paweł II. 

Miara wielkości człowieka, pod red. D. Żukowskiej-Gardzińskiej, dz. cyt., s. 274. 
116
K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2001, s. 123. 

117
Tamże, przypis 39 ze s. 123. 



 

43 
 

Chrystusa Pana w Wieczerniku: „Miłujcie się wzajemnie, tak jak ja was umiłowałem. Nikt nie ma 

większej miłości od tej, gdy ktoś życie swoje oddaje za przyjaciół swoich” (J 15,12-13). Jeżeli 

miarą uczestniczenia w człowieczeństwie drugiego jest miłość bliźniego, to jednocześnie miarę 

tę wyznacza – przez samo-posiadanie i samo-panowanie – sam Jezus Chrystus w swoim 

bogoczłowieczeństwie. Dlatego wymaganie: „jak ja was umiłowałem” nie przekracza możliwości 

człowieka, ale – wręcz przeciwnie – staje się wezwaniem do pełni tegoż człowieczeństwa. 

Człowiek chce trwać wiecznie i ten sam człowiek wszystkich czasów tęskni za spełnieniem 

się tego pragnienia i szuka sposobów jego realizacji. Czyż i w tym wypadku nie mamy do 

czynienia – według wcześniej cytowanych słów Medytacji – z „wewnętrznym życiem Boga”? 

Potwierdza to z pewnością dodatkowo owo „miłujcie się wzajemnie” wypowiedziane przez Pana, 

a – co znamienne – nie ma większej miłości od oddania życia za przyjaciół. Paradoksalnie 

to „oddanie życia za” świadczy o przekroczeniu bram śmierci przez miłość. Można więc 

w kontekście słów Chrystusa mówić o największym przykazaniu: miłości do przyjaciół, do tych, 

których istnienia pragniemy tak jak swojego. Dopiero w obliczu tak pojętej relacji można mówić 

o pełnym rozumieniu zwrotu „komunia osób”. We wzajemnej miłości braci, w zdolności do 

doskonałej intersubiektywności, charakterystycznej dopiero dla życia wiecznego, „rzeczywistość 

eschatologiczna stanie się źródłem doskonałego urzeczywistnienia «porządku trynitarnego» 

w stworzonym świecie osób”118. To communio personarum w sposób najbardziej właściwy 

stanowi o podobieństwie człowieczeństwa do tajemnicy Trójcy Świętej. Czy jest to jednak 

wystarczająca odpowiedź na pytanie: na jakiej zasadzie komunia osób realizuje się wewnątrz życia 

Trójcy Świętej? Pojawia się tu pewna trudność. W przypadku stworzeń – osób, więc także ich 

komunii, ma się do czynienia z kategorią konieczności, która nie może mieć miejsca w Bogu. Otóż 

osoba ludzka – w odróżnieniu od boskiej – nie wybiera w sposób wolny swojego sposobu istnienia. 

Jest jej dane stawać się mężczyzną lub kobietą. W tym znaczeniu stworzenie odróżnia się 

od Stwórcy. Stwórca jest absolutnie wolny od konieczności naznaczonej płcią. To tu rodzi się 

wątpliwość, czy wystarczy stwierdzić, że zasadą życia wewnętrznego Trójcy Świętej jest komunia 

osób, jednakże pojmowana według ludzkich kryteriów związanych z dwoistością płciową. Innymi 

słowy powstaje pytanie o najgłębszy sens communio personarum, którego źródeł upatruje się 

w Trójosobowej relacji w Bogu Jedynym. 

Czas powrócić do zacytowanego wcześniej tekstu Czesława Bartnika o tym, jak należy 

rozumieć istnienie personalne Trójjedynego Boga. Treść relacji interpersonalnych między 

Osobami Bożymi należy zinterpretować – w nawiązaniu do Wojtyłowej nauki o doskonałym 

                                                           
118
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 212. 



44 
 

samo-panowaniu i samo-posiadaniu osoby w czynie – jako doskonałe panowanie w sobie samej 

każdej z Osób Boskich oraz pełne samoposiadanie w ich wzajemnych relacjach. Oto centrum 

dotychczasowych refleksji: jak to możliwe, by o relacjach Osób w Trójjedynym Bogu mówić 

językiem ludzkiej komplementarności. 

W świecie osób stworzonych – mężczyzny i kobiety, jest to ewidentne i ogniskuje się wokół 

różnicy płci. Natomiast w tajemnicy Trójjedynego Boga nie ma mowy o tego typu 

komplementarności. Nie można sugerować jakiegokolwiek zawłaszczenia osób przez relację, 

ponieważ to nie człowiek sam, lecz Inny wyznacza miarę tej relacji (subiektywizm prozopoiczny). 

Wyklucza to również skrajny indywidualizm poza wszelką relacją, jak to ma miejsce w wizji 

opartej na pojmowaniu czysto ontologicznym Osób Boskich (reizm egzystencjalny). Uderza jedno 

stwierdzenie: Osoby Boskie w relacjach są bytem istnieniowo-jaźniowym, czyli obiektywnie-

subiektywnym, nie na zasadzie zestawienia tych dwu rzeczywistości, ale przez przechodzenie 

jednego w drugie. Można tu użyć określenia: komunijny wymiar istnienia. Jak wiadomo, komunia 

zakłada wzajemne przenikanie czy udzielanie się bytów. Dlatego w pełni uzasadnione jest 

nazwanie tej relacji współprzenikaniem się Osób w Bogu (perichoresis), a zarazem uosobowieniem 

trynitarnym (prosopopoiesis trinitaria) – z pewnym jednakże zastrzeżeniem. 

Aby doprecyzować powyższą tezę, sięgnąć trzeba do myśli Joannisa Zizioulasa, 

prawosławnego teologa, metropolity tytularnego Pergamonu, o którym Yves Congar pisze, że jest 

jednym z najbardziej oryginalnych i najgłębszych teologów naszej epoki. Dariusz Kowalczyk 

w swoim artykule Dio esiste perché il Padre esiste. L’ontologia della Persona in Joannis Zizioulas 

analizuje poglądy Zizioulasa i stwierdza, że to Ojcowie Kapadoccy dokonali swego rodzaju 

rewolucji personalistycznej. Zauważyli oni, że stworzenie świata nie dokonało się z powodu 

koniecznej emanacji substancji Boga, ale jest wynikiem osobowego i wolnego aktu stwórczego. 

Stworzenie świata nie może być kojarzone z jakąś koniecznością motywowaną ontologicznie119. 

To założenie leży u podstaw całej refleksji. Zwraca uwagę fakt, że kojarzy się z poglądem 

Karola Wojtyły o bezinteresownym darze, do którego zdolna jest tylko osoba wolna, a więc taka, 

która sama siebie posiada. Wolność jest więc charakterystyką osoby i warunkiem relacji. Joannis 

Zizioulas zauważa, że wolność absolutna jest imieniem Boga, bowiem tylko byt niestworzony nie 

jest związany żadną koniecznością, także koniecznością istnienia. Jednak wolność tak pojęta nie 

może być zakorzeniona w boskiej substancji, lecz ma swoje źródło w Osobie Ojca120. Powraca 

w tym miejscu termin τρόπος ’υπάρξεως: sposób, w jaki osobowo bytuje, egzystuje osoba. 

                                                           
119
Por. D. Kowalczyk, Dio esiste perché il Padre esiste. L’ontologia della Persona in Joannis Zizioulas, 

art. cyt., s. 84. 
120
Tamże, s. 81-102. 



 

45 
 

Jak wiadomo, określenia tego użył wcześniej Maksym Wyznawca. Otóż doskonała wolność 

opiera się na osobowym sposobie istnienia jako Ojciec, Syn i Duch, a nie na boskiej substancji. 

Jest to doniosłe stwierdzenie, ponieważ tylko w ten sposób człowiek może mieć nadzieję na 

przebóstwioną wolność (theosis). Nie wynika ona bowiem z jego stworzonej i ograniczonej natury 

(natura człowieka nie ulegnie zmianie w życiu przyszłym), ale z bycia na sposób osobowy, który 

w człowieku przekracza granice czystej natury. Joannis Zizioulas pisze: „Theosis nie ma sensu, 

jeśli nie ma się do czynienia z uwolnieniem człowieka od priorytetu substancji nad osobą”121. 

Wolność doskonała człowieczeństwa nie może być zakorzeniona w naturze boskiej, bo tej 

istotowo nie jest się w stanie nigdy osiągnąć, ale dokonuje się w bytowaniu jako osoba. Tu boski 

i ludzki wymiar się spotykają. Stąd w dalszej refleksji główny akcent położony jest na relację 

z Innym. Osoba nie istnieje bez odniesienia do innego, do innej osoby. Nie może wobec tego 

zaistnieć jakakolwiek relacja międzyosobowa bez odmienności122. Ta „odmienność” jest 

głównym punktem zainteresowania w niniejszej refleksji, bowiem każe zapytać o rozumienie 

komplementarności, warunkującej komunię Osób boskich. 

W Medytacji Jan Paweł II stwierdza, że „tylko ten może stawać się bezinteresownym darem 

dla drugich, kto sam siebie posiada”. To wyraźne nawiązanie do absolutnej wolności Osób 

w Bogu, ponieważ tylko doskonała wolność pozwala na zrozumienie określenia: Bóg jest 

miłością. Według Joannisa Zizioulasa, Bóg musi być całkowicie wolny, w przeciwnym wypadku 

bowiem miłość stałaby się koniecznością, a to wprowadziłoby sprzeczność samą w sobie. Miłość 

nie może być wymuszona żadną koniecznością123. Następnie papież dodaje: „W taki sposób bytuje 

Bóg w niewysłowionej tajemnicy swego wewnętrznego życia”. Możliwość absolutnego oddania 

siebie drugiemu jest zasadą domagającą się bytowania w obecności Innego. Czy można tu mówić 

o komplementarności osób? 

Medytacja nie pozostawia wątpliwości: „Dlatego Bóg stworzył go mężczyzną i niewiastą”124. 

Warto zwrócić uwagę na użyte przez papieża: „stworzył go”. Jest tu mowa o jednostkowym 

człowieczeństwie, jednakże w swoich Katechezach Jan Paweł II pisze, że „człowiek staje się 

odzwierciedleniem Boga nie tyle w akcie samotności, ile w akcie komunii. Jest wszakże 

                                                           
121
Za D. Kowalczyk: J. Zizioulas, L’uno e i molti. Saggi su Dio, l’uomo, la Chiesa e il mondo di oggi, 

trad. it. di M. Campatelli, Lipa, Roma 2018, s. 12. 
122
Por. D. Kowalczyk, Dio esiste perché il Padre esiste. L’ontologia della Persona in Joannis Zizioulas, 

art. cyt.,, s. 87. 
123
J. Zizioulas pisze, że teologia zachodnia „ociera się o niebezpieczeństwo niedocenienia konstytutywnej 

roli, jaką wolność i odmienność grają w jedności Boga”, za D. Kowalczyk, Dio esiste perché il Padre esiste. 

L’ontologia della Persona in Joannis Zizioulas, art. cyt., s. 89. 
124
Meditatio, 2. 



46 
 

«od początku» nie tylko obrazem, w którym odzwierciedla się samotność panującej nad światem 

Osoby, ale niezgłębiona, istotowo Boska Komunia Osób”125. 

Dariusz Kowalczyk, komentujący myśl teologiczną Joannisa Zizioulasa, przypomni – za 

Ryszardem od św. Wiktora – że osoby są absolutnie „incommunicabilis” – nieprzekazywalne. 

Wychodzi od tego założenia i dodaje, że tak pojmowana tożsamość osobowa nie byłaby możliwa 

do zrozumienia bez przyjęcia zasady o odmienności bytu przy jednoczesnym odniesieniu siebie 

do Innego. Ponieważ tylko wtedy, gdy potwierdzam moją tożsamość wobec wolności Innego, 

potwierdzam samego siebie. Przy czym tak pojmowana tożsamość osobowa nie jest jedynie 

odmiennością psychologiczną Osób w Bogu, lecz odmiennością ontologiczną126. 

Autor wyżej wspomnianego artykułu doprowadza do następującej konkluzji: „Bóg jest 

miłością, ponieważ jest wolnością dla Innego i jest wolnością bycia Innym”127. Dotyka się tu 

kwestii odmienności trzech osób Boskich, co w konsekwencji prowadzi do stwierdzenia ich 

komplementarności. Ojciec, Syn i Duch Święty muszą być kompletnie, całkowicie Inni wobec 

siebie nawzajem, różni, by móc siebie wzajemnie potwierdzać jako Osoby. W Bogu indywidualne 

istnienie nie warunkuje relacji, jak ma to miejsce w ludzkim świecie. Ojciec odwiecznie chce Syna 

i Ducha, a Syn w odpowiedzi odwiecznie pragnie Ojca i Ducha. Duch natomiast odwiecznie 

potwierdza siebie samego, potwierdzając Ojca i Syna128. Kluczowe jest zrozumienie, że Osoba 

Ojca, Osoba Syna i Osoba Ducha Świętego są absolutnie Innymi względem siebie, a Inność 

tę poświadcza sposób relacjonowania się tychże Osób Boskich. Tu na powrót spotyka się myśl 

Czesława Bartnika, że mianowicie: „Trójca jest istnieniowo-jaźniowa, czyli obiektywno-

subiektywna nie przez proste zestawienie tych dwu sfer, lecz przez ich wewnętrzne przejście 

wzajemne, które jest osobotwórcze”129. 

Tym więc, co pozwala zbliżyć się do tajemnicy dynamiki wewnętrznego życia Trójcy 

Świętej, jest pojęcie miłości komunijnej, wynikającej z komplementarności doskonale wolnych 

Osób Boskich. To ona warunkuje, że te dwie rzeczywistości: obiektywna i subiektywna, nie 

wykluczają się wzajemnie, ale przenikają i stają się jednocześnie osobotwórcze. 

Joseph Ratzinger, komentujący postanowienia Soboru Konstantynopolitańskiego III, mówi, 

że „najwyższa jedność, jaka istnieje, jedność Boga, nie jest jednością tego, co niepodzielone 

                                                           
125
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 33. 

126
Por. D. Kowalczyk, Dio esiste perché il Padre esiste. L’ontologia della Persona in Joannis Zizioulas, 

art. cyt., s. 89. 
127
Tamże, s. 81-102. 

128
Por. tamże, s. 81-102. 

129
Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. I, dz. cyt., s. 237.  



 

47 
 

i nieodróżnialne, lecz jednością w formie komunii – jednością, którą tworzy i którą jest miłość”130. 

Dochodzi się w ten sposób do punktu kulminacyjnego: jedność nie zasadza się na 

nieodróżnialności, jakby miała polegać na pewnego rodzaju zlaniu się w jedno. Pobrzmiewa tu 

echo myśli teologicznej Maksyma Wyznawcy, który doprecyzował naukę o relacjach 

zachodzących między Osobami Trójcy Świętej na bazie refleksji teologicznej o Wcieleniu. Pojęcie 

jedności, która nie jest podobieństwem czy utożsamieniem, pozwala na odkrycie jedności 

ocalającej Inność131. Dlatego cytowany wcześniej Hans Urs von Balthasar pisze, że Maksym 

Wyznawca przez odkrywczą interpretację ασυγχύτως (bez zmieszania, niezmieszany) oddaje życie 

za centrum wszechświata132. 

W konkluzji można powiedzieć, że ασυγχύτως w interpretacji Maksyma Wyznawcy wskazuje 

na komplementarność Osób w Bogu – komunię osobotwórczą. Wcześniejsze rozważania, dotyczące 

świata osób stworzonych, doprowadziły do tego samego stwierdzenia: bytowanie człowieka 

na sposób komunii osobowej jest realizacją istnienia osób stworzonych w całej ich odmienności 

czy też autonomiczności133. Toteż ostatecznie relacja miłości, objawiająca się w komunii 

mężczyzny i kobiety, może być odniesieniem, w jaki sposób należy pojmować owo papieskie 

„wewnętrzne życie Boga”, wspomniane w Medytacji. Z tej przyczyny zbadanie głębi znaczeń, 

jakie niesie communio personarum, objawiające się w jedności dwojga – mężczyzny i kobiety, 

będzie przedmiotem dalszej refleksji w następnej części niniejszego rozdziału. 

1.2. AMOR COMPLACENTIAE 

Nie wystarczy powiedzieć o Bogu, że jest miłością. Jan Paweł II w analizowanej Medytacji 

podpowiada, o jakiego rodzaju miłości przede wszystkim mowa i co można o tej miłości 

powiedzieć w kontekście doświadczenia relacji między mężczyzną a kobietą. Stąd rozważania tej 

części pierwszego rozdziału zogniskują się na oryginalnym sformułowaniu Autora Medytacji: 

Amor complacentiae – miłość upodobania. 

W zrozumieniu całej głębi znaczenia powyższego terminu pomogą pytania: jak Jan Paweł II 

rozumie miłość upodobania, co w niej jest specyficznego. Czy wolno mówić w tym kontekście 

o takich pojęciach jak eros i agape? Zapytać także należy o wzajemny stosunek tych dwóch 

                                                           
130
J. Ratzinger, Patrzeć na przebitego, dz. cyt., s. 84. 

131
Por. H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, s. 201. 

132
Por. tamże, s. 54. 

133
J. Kupczak pisze: „Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, czy też może raczej: mężczyzną i niewiastą 

stworzył jego – człowieka”, w: Ciało jako ikona. O znaczeniu teologii ciała Jana Pawła II, art. cyt.,  

s. 93-104. 



48 
 

rzeczywistości (eros i agape) oraz o rolę, jaką pełnią w oczach ich Inspiratora (Stwórcy) 

w kontekście stworzenia, jakim jest cielesno-duchowa osoba ludzka. Wreszcie – na podstawie 

wyciągniętych wniosków i dzięki poszerzeniu perspektywy o treści zaczerpnięte z Katechez 

Jana Pawła II oraz z dzieł takich autorów, jak Benedykt XVI, Hans Urs von Balthasar czy Jean-

Luc Marion i innych – zostanie podjęta próba swego rodzaju „rehabilitacji” pojęcia erosa, 

uwolnionego od strywializowanej wizji obcej chrześcijaństwu. Celem powyższych rozważań 

będzie ukazanie, w jaki sposób Jan Paweł II rozumie sam sens obdarowania człowieka cielesną 

jednością dwojga: mężczyzny i kobiety – jednością zdolną odzwierciedlić życie wewnętrzne 

Trójcy Świętej. 

1.2.1. Eros i agape – pierwotna nagość; podobieństwo do Boga Stwórcy 

Ważnym terminem, jaki napotyka się na kartach Medytacji, jest amor complacentiae. „Bóg, 

który jest Miłością, tę nade wszystko postać miłowania przenosi na człowieka – miłość 

upodobania”134. Można zadać pytanie, w jakim najgłębszym sensie człowiek podoba się Bogu. 

Jan Paweł II dopowiada, że „Oczy Stwórcy, które ogarniają cały stworzony wszechświat, 

koncentrują się przede wszystkim na człowieku, który jest przedmiotem szczególnego upodobania 

Stwórcy. Koncentrują się na nich obojgu: na mężczyźnie i kobiecie, tak jak ich stworzył”135. 

W tych prostych sformułowaniach kryje się niezwykła przenikliwość. Papież nie pisze 

ogólnie o stworzonym człowieczeństwie, ale zwraca uwagę na jego konkretny wyraz: męskość 

i kobiecość. To wyraźna aluzja, gdzie trzeba szukać podpowiedzi odnośnie do charakteru boskiego 

upodobania. Wskazuje, że owa boska miłość upodobania znajduje swoje odzwierciedlenie 

we wzajemnym upodobaniu, jakiego mężczyzna doświadcza wobec kobiety, a kobieta – wobec 

mężczyzny. Jan Paweł II definiuje: „kobieta jawi się w oczach mężczyzny jako szczególna synteza 

piękna całego stworzenia, i on jawi się w sposób podobny w jej oczach”136. Amor complacentiae 

nie jest jakąkolwiek miłością przeniesioną w ludzką rzeczywistość, ale więzią specyficzną dla 

mężczyzny i kobiety, opartą na przeżyciu jakiegoś szczególnego piękna. Jakiż ogrom tego 

wymiaru, skoro skupia w sobie cały stworzony świat. O specyfice tej więzi dobitnie świadczy 

przedostatnie zdanie przytoczonego już akapitu Medytacji, gdzie można przeczytać, że autor 

Księgi Rodzaju podkreśla: oboje – mężczyzna i kobieta, chociaż byli nadzy, nie doznawali wstydu 

(Rdz 2,25)137. W świetle całej wypowiedzi papieża należałoby zapytać, dlaczego właśnie nagość 

                                                           
134
Meditatio, 3. 

135
Tamże, 3. 

136
Tamże, 3. 

137
Por. tamże. 3. 



 

49 
 

mężczyzny i kobiety jest istotną cechą ich relacji. Co takiego jest odsłonięte, odkryte, po prostu 

nagie, i jako takie wydane oczom drugiego, że rodzi w sercu przedziwną fascynację całym 

stworzeniem ukrywającym się w innym? 

Temat znaczenia pierwotnej nagości mężczyzny i kobiety, stworzonych na podobieństwo 

Boga, zajmuje ważne miejsce w katechezach Jana Pawła II Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. 

Aby zrozumieć istotne znaczenia ukrywające się w zwięzłych sformułowaniach Medytacji, trzeba 

sięgnąć do tychże refleksji. 

Wpierw jednak należy poczynić pewne uwagi metodologiczne. Kiedy Jan Paweł II pisze 

o sensie pierwotnej nagości, opisanej przez Autora Księgi Rodzaju (2,25), zwraca uwagę na trzy 

ważne kwestie. 

Po pierwsze, termin „pierwotna nagość” nie ma znaczenia czasowego, danego w odległej 

przeszłości, niemającego wiele wspólnego ze współczesnym przeżyciem człowieczeństwa 

(jak sam Autor Katechez pisze – nie należy ono do „teologicznej prehistorii”)138. Właściwe 

rozumienie owego „pierwotnego” doświadczenia polega na tym, że „tkwi [ono] stale u korzenia 

wszystkich ludzkich doświadczeń”139. Argumentację skupioną wokół tematyki nagości 

mężczyzny i kobiety wypada więc traktować poważnie: w sposób unikający trywializacji czy 

powierzchownych opinii. 

Następnie papież dodaje drugą uwagę: fragment Księgi Rodzaju 2,25, który pozornie jakby 

nie współgra z całym wzniosłym opisem dzieła stworzenia, właśnie przez swoją pozorną 

niewspółmierność stanowi „jeden z kluczowych elementów pierwotnego objawienia”140. Bóg 

niejako sam daje do zrozumienia, że trzeba poddać analizie ten fragment opisu biblijnego. Innymi 

słowy, bogactwo znaczeń ukrytych w tym krótkim zdaniu wyjętym z Księgi Rodzaju domaga się 

poszerzonej perspektywy. 

Wreszcie trzecia intuicja Jana Pawła II: opis pierwotnej nagości, wyeksponowany w tak 

niezwykłym kontekście (warto przypomnieć – Stwórca czyni człowieka na swój obraz 

i podobieństwo), nie może być czymś przypadkowym. Dla biblijnej antropologii jest kluczem 

interpretacyjnym141 i pozwala spojrzeć od strony Boga Stwórcy, oraz zrozumieć, jakie miejsce 

zajmuje ostatecznie w ludzkiej naturze wymiar męskości i kobiecości. Powyższe uwagi 

uzmysławiają wielopłaszczyznowość i doniosłość rzeczywistości kryjącej się za – z pozoru 

prostymi – słowami „oboje, choć byli nadzy, nie odczuwali nawzajem wstydu” (Rdz 2,25). 

                                                           
138
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i kobietą stworzył ich, dz. cyt., s. 38. 

139
Tamże, s. 38. 

140
Tamże, s. 38. 

141
Tamże, s. 38. 



50 
 

Jakie konsekwencje wynikają z powyżej przytoczonych uwag? Papież zauważa, że taka 

perspektywa oznacza radykalny zwrot w rozumieniu „tych pierwotnych doświadczeń, w których 

jawi się jakby całkowita i bezwzględna oryginalność tej rzeczywistości, jaką jest człowiek: 

mężczyzna/kobieta, człowiek także przez swoje ciało”142. Stwierdzenie to całkowicie zmienia 

sposób patrzenia na ludzką naturę i każe wracać ciągle do owego „pierwotnego” doświadczenia, 

które „zdaje się spoczywać w takiej głębi, z jaką człowiek na co dzień nie obcuje, choć 

równocześnie stale jakoś ją zakłada i zarazem postuluje w świadomym procesie kształtowania 

swego własnego obrazu”143. Nie ma tu mowy o żadnym wyidealizowanym obrazie 

człowieczeństwa, ale o prawdzie o mężczyźnie i kobiecie, zamkniętej w słowach: „i widział Bóg, 

że wszystko, co stworzył, było bardzo dobre” (Rdz 1,31). 

W takim kontekście Jan Paweł II opisuje w Medytacji sens pierwotnej nagości w zwięzłym 

stwierdzeniu: „Bóg ogarnia mężczyznę i kobietę w całej prawdzie ich człowieczeństwa”144. Jest 

to całkowite przeorientowanie potocznych wyobrażeń o nagości, często kojarzonych ze wstydem, 

z jakimś ukryciem („ukryłem się, bo jestem nagi” Rdz 3,10). Należy wrócić do pytania, dlaczego 

to całkowite odsłonięcie, wyrażające się w nagości mężczyzny i kobiety, jest zdolne 

zakomunikować całą prawdę o człowieku.  

Hans Urs von Balthasar powołuje się na filozoficzną definicję, że „Prawda, ά-λήθεια, jest 

nieukrytością bytu”145. To już nie człowiek ukrywający się, ponieważ jest nagi, ale nagi dlatego, 

by mógł być całkowicie poznany, odsłonięty. Szwajcarski teolog w niezwykle oryginalny sposób 

interpretuje tajemnicę nagości. Daje temu wyraz, gdy pisze, że prawda obnażona domaga się 

ochrony ze strony rozumiejącej miłości, czy zgoła miłosiernego spojrzenia146. Doskonale zgadzają 

się z tym przekazem słowa Jana Pawła II, że nie ma już miejsca na odczucie wstydu tam, gdzie 

jest mowa o „jakiejś szczególnej «absorpcji wstydu przez miłość», a jest to miłość Boga 

samego”147. Nagość musi więc spotkać się z miłością. To tu pada odpowiedź o charakter więzi, 

jaka łączy mężczyznę i kobietę, którzy – chociaż nadzy – nie odczuwają z tego powodu wstydu. 

Miłość ta ma – z racji dwoistego sposobu istnienia jako mężczyzna i kobieta – swoją specyfikę. 

Benedykt XVI pisze: „Miłość pomiędzy mężczyzną i kobietą, która nie rodzi się z myśli i woli 

człowieka, ale w pewien sposób mu się narzuca, starożytna Grecja nazwała erosem148. Dość 

                                                           
142
Jan Paweł II, Mężczyzną i kobietą stworzył ich, dz. cyt., s. 38. 

143
Tamże, s. 38. 

144
Meditatio, 3. 

145
H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1. Prawda świata, przeł. J. Zychowicz, WAM, Kraków 2004, 

s. 191. 
146
Por. tamże s. 191. 

147
Meditatio, 3. 

148
Benedykt XVI, Deus caritas est, 3, Pallottinum, Poznań 2006.  



 

51 
 

niezwykle brzmi owo: „nie rodzi się z myśli i woli, ale się narzuca”. Cała siła erosa jest skupiona 

właśnie na tym momencie. Papież Ratzinger w swojej analizie miłości erotycznej wyraźnie odcina 

się od jej pogańskiego – jak to sam mówi – wymiaru149. Czy możliwe jest wobec tego skojarzenie 

miłości, o jakiej mówi Jan Paweł II w Medytacji, właściwej dla przeżywania całej prawdy 

człowieczeństwa, z miłością wyrażoną jako eros? Pomocne będą precyzyjne sformułowania 

Benedykta XVI dotyczące chrześcijańskiej wizji miłości erotycznej. Słowa te wprowadzają 

pewien przełom w myśleniu chrześcijan o rzeczywistości dotychczas – wydawałoby się – 

zarezerwowanej dla antropologii odrzucającej tradycję biblijną. 

Sam papież Ratzinger zauważa, że w greckiej wersji Starego Testamentu tylko dwukrotnie 

pada termin eros, a w Nowym Testamencie nie pojawia się on ani razu. Uprzywilejowanym 

terminem greckim na określenie miłości jest tu agape150. Czyżby więc usprawiedliwiony był 

pogląd, jakoby eros i agape wykluczały się wzajemnie, a nawet – wraz z pojawieniem się 

chrześcijaństwa – zostały sobie przeciwstawione? Trzeba zauważyć, że w pewnej mierze 

wpłynęłoby to na konieczność rewizji poglądów prezentowanych przez Autora Medytacji. Jak 

można bowiem odczytać w tym kontekście słowa Jana Pawła II, że „ta miłość pozwala im z całą 

prostotą i niewinnością obcować z sobą i cieszyć się sobą wzajemnie jako darem, pozwala im czuć 

się obdarowanymi swoim człowieczeństwem, które na zawsze ma zachować tę dwoistą postać 

męskości i kobiecości”151? Przecież obcowanie mężczyzny i kobiety ma w języku Biblii dość 

jednoznaczne konotacje. Papież nie boi się użyć tego terminu. Mówi o odczuwaniu, nie o decyzji 

woli bądź czysto racjonalnym wyborze. Wreszcie pojawia się dobitnie brzmiące sformułowanie 

dotyczące egzystowania na zawsze jako mężczyzna i kobieta – ale uwaga: dla siebie, nie: obok 

siebie – jako dar. Nieuniknione jest więc pytanie o sposób rozumienia, czy też o znaczenie 

wymiaru erotycznego i agapicznego oraz ich wzajemny stosunek. 

Papież Benedykt XVI – jak to zostało wspomniane wcześniej – wprowadza swego rodzaju 

przełom. Przede wszystkim ani nie odrzuca miłości erotycznej, ani jej nie przeciwstawia agape. 

Docenia antyczne intuicje, które wiązały rzeczywistość erosa z boskością. Z pewnym 

zastrzeżeniem: miłość erotyczna nie może być kojarzona ze zniewalającym działaniem 

instynktów. „Tak więc staje się ewidentne, że eros potrzebuje dyscypliny, oczyszczenia, aby dać 

człowiekowi nie chwilową przyjemność, ale pewien przedsmak szczytu istnienia, tej 

szczęśliwości, do której dąży całe nasze istnienie”152. Wyraźnie sformułowany zostaje 

                                                           
149
Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 4-5. 

150
Por. tamże, 3. 

151
Meditatio, 3. 

152
Benedykt XVI, Deus caritas est, 4. 



52 
 

cel rzeczywistości erotycznej: szczytowe doświadczenie istnienia, ostatecznie uwieńczone 

przekroczeniem tego, co daje wyłącznie przyjemność. Przyjemność jest tu odróżniona 

od przeżywania szczęścia. Papież Ratzinger potwierdza: miłość w wymiarze erosa i boskość 

obiecują wieczność, wyrywają z szarej, codziennej egzystencji. Jednakże eros musi zostać 

podporządkowany logice daru, zakładającego wyrzeczenie. „Nie jest to odrzuceniem erosa, jego 

«otruciem», lecz jego uzdrowieniem w perspektywie jego prawdziwej wielkości”153. Owa 

wielkość wyraża się w tym, że eros prowadzi nas ku ekstasis, wynosi poza nas samych. Dlatego 

domaga się oczyszczenia i ascezy154. Bez tej siły trudno jest wznieść się ponad to, co ziemskie, 

jednocześnie jednak siła ta wprowadza w życie człowieka ciągły niepokój, bo łączy się z ryzykiem 

oraz z koniecznością przekraczania siebie, wymogów własnej natury, zdobywania umiejętności 

godnej osoby: samoposiadania i samopanowania. Warunkiem powodzenia w odkrywaniu owego 

ekstasis (przekraczania siebie) będzie jednak zawsze miłość. Ale o jakim „poziomie” miłowania 

wypada mówić? 

Wspomniany wcześniej Hans Urs von Balthasar, opisujący odsłonięcie, jakie powoduje 

głęboko przeżyta relacja miłości, mówi, że u początków takiej relacji musi się znaleźć zdumienie 

(θαυμάζειν) – i to zdumienie w sensie najbardziej podstawowym – mianowicie, że „byt i wskutek 

tego prawda w ogóle, że to, co rzeczywiste, jest rzeczywiste i że prawda jest prawdziwa”. I dodaje: 

„istnieje pewna nie jawiąca się strona wewnętrzna […], która nie jawiąc się wyraża siebie 

w zjawiskach”155. Logika powyższego wywodu zamyka się w paradoksie: tajemnica odsłania 

siebie w zachwyceniu tym, co zewnętrznie dane, ale dzięki temu, że pozostaje wciąż tajemnicą.  

Podobne skojarzenie wywołują słowa Medytacji: Stwórca czyni mężczyznę i kobietę 

„zdolnymi do wzajemnego upodobania w sobie: kobieta jawi się w oczach mężczyzny jako 

szczególna synteza piękna całego stworzenia, i on jawi się w sposób podobny w jej oczach”156. 

Obydwoje – mimo ograniczenia wynikającego z ich natur – dosięgają samej tajemnicy stworzenia. 

Początkiem wszystkiego jest więc zdumienie, zachwyt niezrozumiałym pięknem drugiego, 

stający się siłą napędową rodzącej się miłości. Jakież pokrewieństwo w słowach obu Autorów 

w rozumieniu wagi owego greckiego terminu θαυμάζειν! Całkowicie naga zewnętrzność zdolna 

jest wywołać tak silny podziw wobec kochanego, że rodzi w sercu kochającego pewność: oto jest 

prawda. Miłość rodząca się w zdumieniu mężczyzny kobietą (i vice versa) – owa wspomniana 

                                                           
153
Benedykt XVI, Deus caritas est, 5. 

154
Tamże, 10. 

155
H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1, Prawda świata, dz. cyt., s. 192. 

156
Meditatio, 3. 



 

53 
 

przez papieża zdolność do wzajemnego upodobania – sama w sobie pozostaje wciąż tajemnicą, 

mimo że jeszcze bardziej objawioną. 

Dlaczego musi nią pozostać? Hans Urs von Balthasar dopowiada: „Czegoś, co jest 

pozbawione tajemnicy, nie sposób kochać […]. Miłość sama domaga się nie tylko posiadania 

i odsłonięcia, ale w takiej samej mierze czci, a zatem zasłonięcia”157. Tajemnica pierwotnej 

nagości Adama i Ewy nabiera w kontekście tych słów nowego sensu. Dokonuje się tu jakaś 

niewypowiedziana wymiana między tym, co oddaje się w darze, co prowokuje zachwycenie 

a odbiorcą, w którego sercu budzi najgłębszą cześć i szacunek.  

„To właśnie wielkość tajemnicy wprawia w zakłopotanie tego, który ją widzi, każe mu 

odwrócić od niej spojrzenie i właśnie wtedy, gdy przystępuje do niego bezpośrednio 

to, co najwznioślejsze, zamknąć oczy”158. Przytoczone słowa Hansa Ursa von Balthasara nie 

mówią nic o wstydzie w potocznym tego słowa znaczeniu. Są natomiast niezwykle precyzyjnym 

komentarzem do cytowanego już zdania z Medytacji Jana Pawła II o „absorbcji wstydu 

przez miłość”159. 

Kluczowym terminem, wprowadzającym równowagę w ten niezwykle delikatny układ sił 

między pragnieniem odsłonięcia, nagością a koniecznością pozostania tajemnicą, zasłonięciem, 

by móc kochać, jest właśnie omawiane wcześniej zdumienie, zachwyt. W nim zawiera się sens 

wyżej przytoczonego wyrażenia papieża o miłości, która przenika i ma moc przemóc niejako 

zawstydzenie. Miłość czyni to bowiem aż po odwrócenie wzroku – nie z powodu tegoż wstydu, 

ale z powodu zachwytu, jaki ogarnia kochającego.  

O jakiego rodzaju nagości, intymnym odsłonięciu mówi Jan Paweł II? W Katechezach 

pojawia się to pytanie niemal identycznie sformułowane160. Toteż w papieskim nauczaniu 

o mężczyźnie i kobiecie odnaleźć można najpełniejszą odpowiedź na powyższe pytanie. 

Podstawowe założenie brzmi: mężczyzna i kobieta są stworzeni w jedności dwojga, by móc 

wzajemnie doświadczać „uszczęśliwiającego odpoznania” swego człowieczeństwa „za pomocą” 

drugiego161. Jest tu wspomniana szczęściodajna obecność drugiego, i w takim znaczeniu są oni: 

kobieta i mężczyzna określeni jako pomoc. W Medytacji „pomoc” – biblijna Ewa, zinterpretowana 

została jako dar dany mężczyźnie, by zrozumieć siebie (dla kobiety jest nim mężczyzna), 

a dwoistość ich natur ma pozostać dla nich źródłem nieustannego zdumienia162. Papież zaznacza, 

                                                           
157
H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1, Prawda świata, dz. cyt., s.193. 

158
Tamże, s. 197. 

159
Por. Meditatio, 3. 

160
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 41. 

161
Por. tamże, s. 42. 

162
Por. Meditatio, 1. 



54 
 

że od początku opisu biblijnego dokonuje się to przez ciało, ponieważ ciało jest poddane 

zewnętrznej widzialności, a widzialna cielesność warunkuje stan, o którym Autor natchniony 

pisze: „byli nadzy, a nie doznawali nawzajem wstydu” (Rdz 2,25). Dlatego Jan Paweł II celnie 

zauważa: „Nietrudno ustalić, że nagość odpowiada tej pełni poczucia sensu ciała, jaka płynie 

z zewnętrznej widzialności”163. Pełny sens cielesności człowieka objawia się wtedy, gdy jest ono 

nagie. Papież nazywa to prawdą o wzajemnym obdarowaniu męskości kobiecością „właśnie 

dlatego, że byli nadzy”164. Z powyższych ustaleń płyną doniosłe wnioski. 

Pierwszy z nich odnosi się do braku poczucia wstydu mimo odsłonięcia – mówiąc wprost – 

nagości cielesnej. Otóż stan taki zakłada wyjątkowy rodzaj przeżywania drugiego, wewnętrzną 

dojrzałość, która musi charakteryzować sposób patrzenia na jego cielesność. Niejako wewnętrzne 

przeżycie tego, co objawia się w nagości cielesnej, rzutuje na taki sposób patrzenia, aby drugi nie 

odczuwał wstydu. 

Nagie ludzkie ciało „uzyskuje zupełnie nowe znaczenie, znaczenie nieporównywalne z całą 

«zewnętrzną» widzialnością świata. Wyraża bowiem osobę […]; wyraża więc ludzkie «ja» jako 

osobę w tym wszystkim, co jej «zewnętrzną» widzialność konstytuuje właśnie od wewnątrz”165. 

Papież formułuje oryginalną myśl o widzialnej cielesności, która jest powołana, by objawiać 

osobowy byt166. Sam Autor Katechez – co należy zaznaczyć – używa cudzysłowu w powyższym 

cytacie, aby podkreślić zewnętrzną widzialność ciała. Cudzysłów ten nie jest przypadkowy, 

bowiem wskazuje na równoczesność dwu znaczeń: dosłownego (nagość cielesna, widziana 

cielesnymi oczyma) oraz symbolicznego (nagość, która musi być objęta wzrokiem 

przekraczającym ramy czysto cielesne). Owa „zewnętrzność” jest dosłowna, ale zarazem 

wskazuje, że nagość drugiego musi być oglądana „od wewnątrz”. 

Powraca tu intuicja Hansa Ursa von Balthasara, że to, co w kochanym doskonale się odsłania, 

kochający przyjmuje, odwracając od niego wzrok – z szacunku, by nie naruszyć jego intymności. 

„Jest to tak, jak gdyby oko poznania było oślepione taką obfitością prawdy, jak gdyby akt poznania 

klękał, by przyjąć dar prawdy”167. By taka postawa była w ogóle możliwa, konieczne jest odkrycie 

tego, co Jan Paweł II nazywa komunią osób. Jeżeli ciało ludzkie wyraża osobę, to właściwe 

odczytanie najgłębszych znaczeń ukrytych w cielesności – objawiającej się przez nagość – 

                                                           
163
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 42. 

164
Tamże, s. 42. 

165
Tamże, s. 42-43. 

166
Por. J. McManus, Jestem swoim ciałem, tłum. K. Czerski, Wydawnictwo Homo Dei, Kraków 2013, 

s. 15. 
167
H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1, Prawda świata, dz. cyt., s. 198. 



 

55 
 

realizuje się w najintymniejszej więzi między mężczyzną a kobietą. Stąd pochodzi sławny termin 

communio personarum168. 

Drugi wniosek, wynikający z powyższych przemyśleń, prowadzi Autora Katechez 

do niezwykłej konstatacji: 

«Nie odczuwali nawzajem wstydu» – może w tej relacji oznaczać (in sensu obliquo) tylko 

taką głębię afirmacji tego, co immanentnie osobowe, w tym, co «widzialnie» kobiece 

i męskie, poprzez którą konstytuuje się «osobowa intymność» wzajemnej komunikacji 

w całej swojej radykalnej prostocie i czystości. Owej pełni «zewnętrznej» widzialności, 

o której stanowi nagość «fizyczna» (jeśli tak można powiedzieć), odpowiada «wewnętrzna» 

pełnia widzenia człowieka w Bogu, to znaczy wedle miary «obrazu Boga» (por. Rdz 1,27). 

Wedle tej miary człowiek właśnie «jest» nagi («byli nadzy» – Rdz 2,25), zanim «poznaje, 

że jest nagi» (por. Rdz 3,7-10)169. 

Dopiero w tym kontekście w pełni zrozumiałe stają się cytowane wcześniej słowa Jana Pawła II 

o absorbcji wstydu przez miłość. Zwraca uwagę fakt, że owa wzajemna, najintymniejsza komunia 

między mężczyzną a kobietą, jaka rodzi się dzięki przeżyciu nagości cielesnej, nie jest jedynie 

czymś symbolicznym. Jest ona przeżywana w całej swojej radykalnej prostocie i czystości. 

Oznacza to, że nie wolno wykluczyć nawet najbardziej fizycznego wyrazu tejże nagości. Owo 

brzemienne w skutkach stwierdzenie ściśle wiąże to, co czysto fizyczne i cielesne 

w człowieczeństwie, z wymiarem najgłębiej duchowym. Nie ma mowy o jakimkolwiek podziale 

na cielesne i duchowe, czy – co gorsza – o jakimś rozbiciu. Należy wspomnieć o nowatorskim 

stwierdzeniu papieża wskazującym, że to umiejętność głębokiego, delikatnego przyjęcia intymnej 

prawdy drugiego – odsłaniającej się w jej lub jego budowie cielesnej – jest warunkiem 

zrozumienia sposobu postrzegania człowieka w jego męskości i kobiecości. Stwórca widzi 

wszystko nagim170. 

Powstaje pytanie o wspomnianą wyżej głębię afirmacji, by odczytać nagość drugiego we 

właściwej perspektywie – perspektywie rodzącej się więzi. Powraca więc kwestia owej miłosnej 

więzi, która powinna charakteryzować komunię między mężczyzną a kobietą. Dlatego miłość 

upodobania (amor complacentiae) odgrywa w dalszej części obecnej refleksji kluczową rolę. 

Upodobanie łączy się z odkryciem sensu cielesnej nagości (w znaczeniu: nagie ciało to 

umożliwia). Nagość znajdująca upodobanie musi być zanurzona w miłości, która „sama czyni 

                                                           
168
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 43. 

169
Tamże, s. 43. 

170
Por. Jan Paweł II, Poezje zebrane. Tryptyk Rzymski, oprac. M. Skwarnicki, Biały Kruk, Kraków 

2003, s. 293. 



56 
 

siebie nocą, aby móc znieść nadmiar swej jasności. To miłość siebie samą sobą osłania i zasłania, 

ponieważ nie posiada w końcu nic innego, czym mogłaby siebie zakryć”171. 

Jeżeli odnosi się wrażenie, że cytowane słowa Hansa Ursa von Balthasara są zbyt oderwane 

od rzeczywistości, to tym samym ryzykuje się trywializację (tak dziś powszechną) tematyki 

związanej z najintymniejszą sferą ludzkiej natury. Głębia tajemnicy ukrytej w prostym biblijnym 

zdaniu: „byli nadzy, a nie odczuwali nawzajem wstydu” (Rdz 2,25) może być mierzona jedynie 

intensywnością miłości. Celowo w tym miejscu zostaje przywołany termin „intensywność”, 

ponieważ Hans Urs von Balthasar mówi o nadmiarze jasności, który jest nie do ukrycia. 

Niemożność ukrycia się miłości, jej nagość, staje się gwarantem jej głębi. To swoista 

„bezbronność” miłości stanowi o jej prawdzie. Ostatecznie miłość sama musi być naga, by mogła 

być miłością. Z perspektywy mężczyzny i kobiety „pierwotne znaczenie nagości odpowiada takiej 

prostocie i pełni widzenia, w której poczucie sensu ciała rodzi się jakby w samym sercu ich 

wspólnoty-komunii. Nazwiemy je oblubieńczym”172. Jan Paweł II mówi, że samo serce 

komunijnej więzi między mężczyzną a kobietą zakorzenione jest w rzeczywistości określonej: 

„oboje byli nadzy”. 

W takim dopiero kontekście amor complacentiae odsłania się jako eros-agape, bowiem 

upodobanie płynące z przeżycia nagości (eros) wiąże się ściśle z miłosnym wydaniem samego 

siebie (agape). Cielesność ludzka ma więc za ostateczny cel objawienie oblubieńczej więzi między 

mężczyzną a kobietą – tej więzi, która chciana jest przez samego Stwórcę. Specyfika tej 

oblubieńczej więzi wskazuje na pochodzenie od Boga, ponieważ to „Logos, pierwotna przyczyna 

– jest jednocześnie kimś, kto kocha z całą pasją właściwą prawdziwej miłości. W ten sposób eros 

zostaje w najwyższym stopniu uszlachetniony, a jednocześnie doznaje takiego oczyszczenia, że 

stapia się z agape”173. Nie można już mówić o dwóch rodzajach miłości: erotycznej i agapicznej, 

albo – co gorsza – przeciwstawiać ich sobie. „Miłość ma wiele twarzy”174 – pisze Jan Paweł II. 

Definiuje miłość upodobania jako bezinteresowną175, jako poruszenie rodzące się z samej głębi 

człowieczego serca, „w kręgu tej odwiecznej atrakcji, która towarzyszy dziejom mężczyzny 

i kobiety właśnie od początku”176. 

                                                           
171
H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1, Prawda świata, dz. cyt., s. 199. 

172
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 44. 

173
Benedykt XVI, Deus caritas est, 17. 

174
Meditatio, 3. 

175
Por. tamże, 3. 

176
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 147. 



 

57 
 

Słowa Benedykta XVI o erosie Boga w stosunku do człowieka – erosie, który jest 

jednocześnie agape – dopełniają obrazu177. Pasja, z jaką miłuje Logos, wspomniana wcześniej 

przez Autora Deus caritas est, musi charakteryzować się bezinteresownością, natomiast nie może 

być jej przeciwstawiona. Groziłoby to wtedy rozdzieleniem erosa i agape. Kluczem 

interpretacyjnym do właściwego pojmowania rzeczywistości określonej przez Jana Pawła II jako 

amor complacentiae jest zdumiewające zdanie Benedykta XVI: „Namiętna miłość Boga 

do swojego ludu – do człowieka – jest zarazem miłością, która przebacza. Jest ona tak wielka, 

że zwraca Boga przeciw Niemu samemu, Jego miłość przeciw Jego sprawiedliwości”178. Czyż nie 

jest prawdą – w świetle powyższych słów – że najgłębsze tajemnice kochający ujawnia 

kochanemu nie tyle we wzajemnym uścisku, co raczej wtedy, gdy rezygnuje z przywłaszczenia 

drugiego i zapomina niejako o sobie samym?179 Bóg tak namiętnie miłuje stworzenie, że sam 

siebie jest w stanie zanegować. Sprawiedliwość ulega namiętnej miłości. Ale namiętność ta musi 

przyjąć kształt szlachetnego pragnienia, by – po wyrażeniu siebie jako eros – objawić w taki 

właśnie sposób przebaczającą agape. Jakie warunki wobec tego musi spełnić ów eros, aby można 

go było określić mianem szlachetnego pragnienia? 

1.2.2. Eros w papieskich Katechezach 

Już pobieżna lektura Medytacji wystarcza, by zauważyć, że Jan Paweł II ani razu w tekście 

nie używa terminu eros. Zachodzi więc pytanie, czy wolno posługiwać się tym terminem 

w interpretacji całej bogatej rzeczywistości opisywanej przez papieża, która objawia się 

w oblubieńczej miłości – amor complacentiae. Nie wystarczy bowiem twierdzenie, że łacińskie 

amor może odpowiadać greckiemu eros. Wypada odwołać się do nauczania Jana Pawła II 

o znaczeniu erosa oraz o jego chrześcijańskiej interpretacji. Pozwoli to określić miejsce, jakie 

zajmuje eros w oblubieńczej miłości mężczyzny i kobiety, a w konsekwencji – jego miejsce 

w wielkiej wizji papieża zawartej w Medytacji. 

Jan Paweł II rozpoczyna od zdania z pozoru prostego, w którym stwierdza, że samym centrum 

stworzenia są „mężczyzna i kobieta, których od początku Bóg powołał, ażeby stawali się 

wzajemnie bezinteresownym darem dla siebie”180. Warto mieć na uwadze cel, w jakim człowiek 

został stworzony jako mężczyzna i kobieta: bycie dla siebie wzajemnie bezinteresownym darem. 

Zrodzenie potomstwa uwarunkowane jest komunią osób. W zamyśle Boga na czoło wysuwa się 

                                                           
177
Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 10. 

178
Por. tamże, 17. 

179
Por. H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1, Prawda świata, dz. cyt., s. 199.  

180
Meditatio, 2. 



58 
 

logika daru: nieodzowny warunek, by jakakolwiek płodność była możliwa. Papież daje temu 

wyraz, gdy wyraźnie zaznacza – co może nawet zaskakiwać – że pierwszymi słowami Stwórcy 

w kontekście stworzenia mężczyzny i kobiety nie są słowa ustanowienia małżeństwa181. 

W pierwszej kolejności mężczyzna i kobieta mają „potwierdzać wzajemnie swoje 

człowieczeństwo, zdumiewając się nad jego dwoistym bogactwem”182. Miłość upodobania jest 

więc ściśle powiązana z owym zdumieniem drugim, zachwyceniem płynącym z niepojętego daru 

dwoistości mieszkającej w jednej ludzkiej naturze. 

Ten właśnie cel nie uszedł uwagi cytowanego już wcześniej Włodzimierza Sołowjowa. 

Niemal identyczna intuicja towarzyszy jego refleksji na temat miłości erotycznej w dziele Sens 

miłości183. Autor zastanawia się, czy miłość mężczyzny i kobiety, wyrażająca się w relacji 

erotycznej, skutkuje ostatecznie tylko zrodzeniem potomstwa. Czyż bowiem po osiągnięciu tego 

celu nie znajduje swojego kresu? W takim ujęciu nad erotycznym wymiarem miłości, 

znamionującej wzajemny stosunek mężczyzny i kobiety, ostatecznie dominowałaby biologia. Nie 

ma tu miejsca na głębsze zachwycenie się drugim184. „Bardzo myliłby się każdy, kto by sądził, 

że w biblijnym opisie stworzenia człowieka dominuje biologia” pisze Jan Paweł II185. Kluczem 

do zrozumienia prawdziwego znaczenia i celu miłości erotycznej jest przeżycie piękna. „Można 

powiedzieć, że w ten sposób wraz ze stworzeniem kobiety Stwórca wyzwala w człowieku całe to 

olbrzymie dążenie do piękna […]. Kobieta stała się dla mężczyzny przede wszystkim źródłem 

podziwu”186. Wciąż jednak pozostaje bez odpowiedzi pytanie, jaki ma to związek 

z rzeczywistością erosa – pytanie w pełni uzasadnione, kiedy weźmie się pod uwagę fakt, że nawet 

w greckim przekładzie Biblii (Septuaginta) świadomie ani razu nie używa się terminu eros 

na określenie miłości187. 

W centrum powyższych przemyśleń – ich źródło odnajduje się w Medytacji – należy, 

jak wiadomo, umiejscowić przeżycie zdumienia. Przedmiotem tego zdumienia jest dar drugiego: 

zachwycenie mężczyzny pięknem kobiety. Wynikać ono musi z dostrzeżenia walorów 

                                                           
181
Meditatio, 3. 

182
Tamże, 1. 

183
Por. W. Sołowjow, Sens miłości, dz. cyt., s. 7. 

184
W. Sołowjow pisze: „W tym momencie spotykamy się z popularną teorią, która uznając miłość 

erotyczną za narzędzie instynktu gatunkowego lub za narzędzie rozmnażania, próbuje zwłaszcza wyjaśnić 

indywidualizację uczucia miłości u człowieka jako pewien rodzaj chytrości lub zachwytu, wykorzystywany 

przez przyrodę lub światową wolę dla osiągnięcia swoich szczególnych celów” w: Sens miłości, dz. cyt., s. 7. 
185
Meditatio, 3. 

186
Tamże, 3. 

187
Interesująca uwaga Andrei Milano: „Certo, questo termine eros non è originariamente biblico, è anzi 

volontariamente escluso nella totalità della traduzione greca della Bibbia ebraica, e ciò per una verosimile 

presa di distanza dalle sue forti implicazioni pagane” w: A. Milano, Donna e amore nella Bibbia, dz. cyt, s. 63. 



 

59 
 

kobiecości – walorów będących dla mężczyzny autentycznym darem, których on sam nie 

znajduje u siebie. 

To pragnienie wejścia w relację z drugim skutkuje jednocześnie zdolnością do oddania siebie 

drugiemu. Włodzimierz Sołowjow zauważa, że jedyną siłą zdolną pokonać naturalny egoizm 

drzemiący w człowieku jest miłość erotyczna, ponieważ „likwiduje ten niesłuszny stosunek, 

zmusza nas nie w abstrakcyjnej świadomości, a w wewnętrznym odczuciu i woli życia do uznania 

absolutnego znaczenia drugiego”188. W pierwszym impulsie, pod wpływem zachwytu drugim, 

człowiek zdolny jest zapomnieć o sobie samym. Należy podkreślić, że moc ta rodzi się w nim nie 

pod wpływem jakiejś kalkulacji czy głosu rozsądku. Przedziwne, jak ta pierwsza, niemal 

instynktowna reakcja, zamiast zwrócić się z całą swoją siłą ku szukaniu korzyści dla siebie, stawia 

drugiego w centrum zainteresowania. Ta niezwykła intuicja wywodzi się z przeżycia, które może 

być udziałem każdego, tak że można ją nazwać niemal naturalną. Nie jest to więc już zachowanie 

podyktowane czystym instynktem, lecz miłość o zabarwieniu erotycznym, pozwalająca mówić 

o ludzkim wymiarze relacji. Trzeba więc odejść od spłyconego, trywialnego pojmowania terminu 

eros, funkcjonującego współcześnie w przestrzeni publicznej, by zrozumieć, że „ludzka miłość 

i erotyka (...) mają charakter ikoniczny”189 

Jan Paweł II w swoim nauczaniu o mężczyźnie i kobiecie porusza temat erosa w jego 

najgłębszym sensie. Powołuje się na grecką tradycję filozoficzną i pisze: „Wedle Platona «eros» 

oznacza tę siłę wewnętrzną, która porywa człowieka ku wszystkiemu, co dobre, prawdziwe 

i piękne. Owo «porwanie» wskazuje w tym wypadku na intensywność podmiotowego aktu ducha 

ludzkiego”190. Dlatego papież zauważa, że taka interpretacja rzeczywistości erotycznej – 

określonej w dalszym ciągu przez Autora mianem relacji komunii między mężczyzną a kobietą – 

może być komentarzem do biblijnego tekstu Rdz 2,23-25191. Poczyniona uwaga wiąże 

bezpośrednio wymiar erotyczny z wymiarem komunijnym, wyraźnie wspominanym w tekście 

Medytacji. Wydaje się istotne, że Jan Paweł II wyznacza erosowi niepoślednie miejsce w swojej 

refleksji. Należy poczynić dwie uwagi do powyżej cytowanego fragmentu Katechez Mężczyzną 

i niewiastą stworzył ich. 

Najpierw Autor wskazuje, ku jakim treściom ukierunkowuje nas siła erosa. Są to dobro, 

prawda i piękno. Celem właściwie przeżywanej miłości erotycznej, znamionującej relację 

mężczyzny i kobiety, są transcendentalia – wartości nieprzemijające, a nie jedynie przemijające 

                                                           
188
W. Sołowjow, Sens miłości, dz. cyt., s. 18. 

189
J. Kupczak, Ciało jako ikona. O znaczeniu teologii ciała Jana Pawła II, art. cyt., s. 93-104. 

190
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 149. 

191
Por. tamże, s. 149. 



60 
 

przeżycie czy chwilowe uniesienie. Już w tym miejscu daje się zauważyć boską rzeczywistość. 

Wiecznotrwałość jest charakterystyczna dla boskości. Dobro, prawda i piękno to trzy kategorie 

pochodzące ze świata nadprzyrodzonego, a więc niemającego za swoje źródło człowieka.  

Po wtóre, jeżeli wartości te należą do sfery nadprzyrodzonej, to porwanie, o którym – w ślad 

za intuicją platońską – pisze papież, musi dotyczyć ducha. W ten sposób eros wiąże się ze światem 

wartości duchowych, mimo że ma początek w przeżyciu ciała. Intuicja ta będzie wyznaczać cały 

tok rozumowania Jana Pawła II. To wciąż konsekwencje jego centralnego założenia 

antropologicznego, mianowicie, że cielesność objawia człowieczeństwo – natomiast męskość 

i kobiecość są jednocześnie ludzkim sposobem objawienia podobieństwa do Stwórcy192. 

Przyjęcie takiej optyki prowadzi ku rozumieniu wyłączenia miłości erotycznej z kręgu 

znaczeniowego niegodnego ludzkiego serca, który papież nazywa – przez powołanie się na słowa 

Jezusa z Ewangelii (Mt 5,27-28) – płynącym jedynie z pożądania193. Wielkim nieszczęściem 

w pojmowaniu erosa stało się jego jednoznaczne powiązanie ze sferą seksualną i do niej jedynie 

ograniczone. Jan Paweł II daje temu wyraz, gdy konkluduje:  

Przy takim rozumieniu – trzeba by położyć prawie że znak równości pomiędzy «erotyczne» 

a «płynące z pożądania» (i służące zaspokojeniu samej pożądliwości ciała). Jeżeli tak, wobec 

tego słowa Chrystusa z Mt 5,27-28 zawierałyby sąd negatywny o tym, co «erotyczne», 

a zwracając się do serca ludzkiego, stanowiłyby zarazem jakąś surową przestrogę przed 

«erosem»194.  

Nie taką rzeczywistość Autor Medytacji nazywa sferą erotyczną, chociaż nie bagatelizuje 

wymiaru sensualnego i psychologicznego, mieszczących się w pojęciu erosa. Geniusz Karola 

Wojtyły polega właśnie na łamaniu utartych schematów myślenia. To jeden z przejawów owego 

„przewrotu kopernikańskiego”, o którym wspomniano już we wstępie do niniejszej pracy. Papież 

proponuje, by słowa Chrystusa nie tyle interpretować jako oskarżenie ludzkiego serca, ile jako 

jego wezwanie ku wartości przekraczającej wymiar czysto ludzki. Łączy tu doskonale platońską 

ideę erosa z przesłaniem płynącym z Ewangelii. Pragnienie tego, co dobre, prawdziwe i piękne, 

wzywa człowieka, aby trojaka pożądliwość, ciążąca na nim od czasu popadnięcia w grzech 

pierworodny, była przez niego przetworzona właśnie dzięki sile płynącej z przeżycia miłości 

erotycznej. Jan Paweł II pisze: „Godny «serca» ludzkiego jest taki kształt tego, co «erotyczne», 

                                                           
192
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 34. 

193
Por. tamże, s. 150. 

194
Tamże, s. 150. 



 

61 
 

który zarazem jest kształtem etosu: tego, co «etyczne»”195. Sam Autor mówi o niezwykłej 

doniosłości tego twierdzenia196. 

Od tego momentu eros odnajduje swoje miejsce w odkrywaniu oblubieńczego sensu ciała, 

do którego nieustannie są wezwani mężczyzna i kobieta. Oblubieńczość zakorzeniona 

w cielesności mężczyzny i kobiety, znajduje w ten sposób nowy klucz interpretacyjny. W obronie 

tej tezy wypada postawić dość śmiałe pytanie – jakie przeżywanie sfery erotycznej można nazwać 

ewangelicznym. 

Przede wszystkim Jan Paweł II wskazuje na dojrzałą spontaniczność płynącą ze stwórczej 

fascynacji męskością i kobiecością. „Słowa Chrystusa wymagają, aby człowiek w tej sferze, która 

zdaje się bez reszty udziałem ciała i zmysłów – a więc człowieka zewnętrznego – umiał być 

człowiekiem prawdziwie wewnętrznym”197. Wezwanie ewangeliczne nie każe pozbawić się 

naturalnej siły przeżywania fascynacji drugim (charakterystycznej dla sfery erotycznej), natomiast 

wskazuje, że owa „stwórcza atrakcja” powinna być odróżniona od samej pożądliwości. I tak 

papież zauważa, że  

czymś innym jest na przykład szlachetne upodobanie, a czymś innym zmysłowe pożądanie. 

Dlatego też pożądanie, gdy łączy się z takim upodobaniem, jest czymś innym niż samo 

pożądanie. Podobnie czymś innym jest – gdy chodzi o sferę bezpośrednich reakcji «serca» – 

samo zmysłowe podniecenie, a czymś innym głębokie wzruszenie, w którym nie tylko 

wewnętrzna wrażliwość, ale nawet sama zmysłowość inaczej odbiera integralną wymowę 

kobiecości czy męskości198. 

Analiza tego tekstu prowadzi do istotnych wniosków płynących z powyższych rozważań. 

Najpierw zwraca uwagę zwrot „szlachetne upodobanie”, jest bowiem niezwykle bliski terminowi 

miłość upodobania (amor complacentiae), znanemu już z Medytacji. Zaskakuje jednak coś 

innego: Jan Paweł II z odwagą włącza w przeżycie erotyczne nawet zmysłowe pożądanie, o ile 

tylko człowiek zdolny będzie swoje zmysłowe reakcje poddać szlachetności tegoż upodobania. 

Natomiast następną uwagą o zmysłowym podnieceniu czyni aluzję do cielesnego doświadczenia 

erosa w tych wszystkich reakcjach, które są właściwe ciału mężczyzny i kobiety. Należy zapytać, 

czy aż tak bardzo trzeba wchodzić w głąb sfery erotycznej, czy nie za bardzo po ludzku traktuje 

Karol Wojtyła ten temat. Pełne uzasadnienie będzie dane w toku następnych, pogłębionych 

rozważań. Jedno jest pewne: ewidentne piękno tych stwierdzeń, połączone z prawdą o ludzkiej 

                                                           
195
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 151. 

196
Por. tamże, s. 151. 

197
Por. tamże, s. 152. 

198
Tamże, s. 153.  



62 
 

miłości i o jej dobroczynnym wpływie na przyjecie drugiego w pełnym, cielesno-duchowym 

wymiarze jego męskości czy kobiecości. Oblubieńczy sens ciała mężczyzny i kobiety staje się 

miejscem, gdzie objawia się dobro, prawda, piękno. Eros nie jest wyrzucony poza nawias, jako 

coś cielesnego, niegodnego ludzkiego ducha. W uścisku z etosem, współprzenikający się z tym, 

co etyczne, wskazuje na Stwórcę. Tylko w takiej perspektywie „udziałem ludzkiego serca staje się 

jakby inna spontaniczność, o której nie wie lub bardzo mało wie «człowiek cielesny»”199. Jakże 

często „człowiekiem cielesnym” zdaje się być ten, kto mieni siebie duchowym. 

1.2.3. Zamysł Stwórcy – mężczyzną i kobietą stworzył ich na zawsze 

Dotychczasowa refleksja skoncentrowana była na pewnych uwarunkowaniach, czy też 

zewnętrznej strukturze, relacji między mężczyzną a kobietą jako obrazie wewnętrznego życia 

Osób boskich w Trójcy Świętej. Analiza komplementarności, oblubieńczego sensu ciała 

i znaczenia wymiaru erotycznego prowadzi do pytania o uzasadnienie antropologii opartej na 

jedności dwojga (mężczyzny i kobiety) zakorzenionej w cielesności. 

„Człowiek zostaje wprowadzony w tajemnicę Boga przez to, że jego wolność poddaje się 

prawu miłości, a miłość stwarza międzyludzką komunię”200. Powszechnie znaną definicję, 

że człowiek stworzony jest przez Boga, aby go czcił, poznawał i kochał Go, Jan Paweł II ujmuje 

w wyrażeniu: być wprowadzonym w tajemnicę Boga. Stąd bierze początek wszelka właściwie 

pojęta antropologia. W tym prostym stwierdzeniu ogniskuje się cała natura człowieka, wiecznego 

odkrywcy. Ostatecznie we wszystkich zjawiskach będzie on poszukiwał tajemnicy Stwórcy. 

Jednak czy taka interpretacja poszukiwania sensu człowieczeństwa wystarcza? Papież czyni aluzję 

do wolności człowieka, który – pierwotnie samotny – nie znajduje w sobie samym wystarczającej 

racji dla owego poszukiwania Boga, a nawet – dla swojego własnego istnienia. Musi paść w tym 

miejscu pytanie o tę wolność: w jakim sensie człowiek – byt stworzony, może być określony jako 

wolny. W jakim sensie to, co „naturalne” w człowieczeństwie, może ukierunkowywać go ku 

wyborowi Dobra Najwyższego – Boga? Wynikałoby stąd, że wolność człowieka jest jakoś 

zakorzeniona w jego naturze. Byłoby to dość ryzykowne twierdzenie, zwłaszcza że często 

o upadek człowieka obwinia się właśnie słabą naturę ludzką. 

Czy wobec tego można jeszcze wierzyć, że cielesno-duchowy byt – garść gliny, której formę 

nadaje dusza – jest powołany do wolności z samej swej natury? Hans Urs von Balthasar – w swoim 

komentarzu do refleksji Maksyma Wyznawcy – zwraca uwagę na fakt, że ten ostatni rozumie 

                                                           
199
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 153. 

200
Meditatio, 2. 



 

63 
 

naturę stworzenia jako fundament jego wolności. Etyka pozytywna greckiego Ojca – jak pisze 

szwajcarski teolog – „jest skonstruowana bardziej na fundamentalnych tendencjach natury niż na 

analizie wolnego aktu”. I dodaje: „Ideałem więc pozostaje doskonała harmonia między naturą 

a wolnością. Wina pozostaje faktem obcym w stosunku do tejże natury, która jest «tożsama 

z wszelkim dobrem»”201. Ważne jest tu potwierdzenie wartości natury. W powyższym zdaniu 

mowa o uwolnieniu jej od podejrzenia o spowodowanie upadku z powodu tkwiących w niej 

istotowo słabości czy braków. W ludzkiej, cielesno-duchowej naturze ciało zostało stworzone jako 

odpowiednik duszy, a rzeczy zmysłowe są odpowiednikami duchowych. Natomiast to potęga 

Boga Stwórcy spowoduje, że w zmartwychwstaniu wymiar cielesny, jako odpowiadający 

duchowemu, zostanie zachowany na sposób jemu właściwy, dla niego charakterystyczny. Przy 

czym struktura cielesno-duchowa – w doczesności rozbita – powróci do swojej pierwotnej 

jedności, jaką Bóg zamierzył dla niej od początku202. Ta na wskroś pozytywna wizja natury 

człowieczeństwa w jego duchowej cielesności jest ważnym punktem wyjścia do dalszej refleksji. 

Widoczne staje się już założenie obecne w tytule niniejszego podpunktu: dostrzec pełny sens 

stworzenia człowieka jako mężczyzny i kobiety oraz wydobyć znaczenie, jakie zyskuje ich 

wzajemna relacja w perspektywie Absolutu. 

Zanim podda się analizie celowość relacji między mężczyzną a kobietą – celowość zawartą 

w stwórczym zamyśle Boga – trzeba wpierw przyjrzeć się samej konstytucji człowieka. Jest to 

o tyle istotne, że – jak pisze Jan Paweł II – bez odkrycia pełnego sensu cielesności, i jej miejsca 

w człowieczeństwie, nie mogą być poprawnie rozumiane słowa o stworzeniu pierwszej kobiety203. 

W tekście Medytacji papież czyni aluzję do owej rajskiej rzeczywistości: stwierdza, że stworzenia 

„nie tylko umożliwiają mu [człowiekowi] przeżycie, ale także możliwość odnajdywania siebie 

samego”204. 

Mowa tu o sensie pierwotnej samotności (jak nazywa tę pierwszą konstytucję człowieka Jan 

Paweł II w Katechezach) i o jej znaczeniu dla odkrycia, jakim „cudem”, głębią znaczeń obdarzył 

człowieczeństwo Bóg, powołujący je do przeżywania komunijnej jedności. Skoro pierwotnie 

samotny w świecie człowiek mógł odnajdywać siebie wobec stworzeń i cieszyć się widzeniem 

Boga Stwórcy, to zachodzi uzasadnione pytanie o jego pierwotną konstytucję. 

                                                           
201
H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt., s. 129. 

202
H. Urs von Balthasar powołuje się na słowa Maksyma Wyznawcy: „il corpo è configurato all’anima 

e le cose sensibili lo sono alle spirituali, mentre la potenza divina risplende su tutti con una presenza visibile 

et efficace, d’ora in poi conservando per mezzo di se stessa a ciascuno nel modo che li spetta il vincolo 

indissolubile dell’unione nelle eternità infinite” za: H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt., s. 131. 
203
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 23-24. 

204
Meditatio, 1. 



64 
 

Papież w Katechezach poddaje refleksji sytuację wyjściową człowieka i pisze: „Oto stworzony 

człowiek znajduje się od pierwszej chwili swego istnienia wobec Boga niejako w poszukiwaniu 

swojej istoty, rzecz można, w poszukiwaniu swej definicji”205. W swojej analizie tekstu Księgi 

Rodzaju Jan Paweł II zwraca uwagę na fakt, że już nakaz uprawy ogrodu Eden (Rdz 2,15) oraz 

scena, w której Bóg obserwuje, jaką nazwę nada pierwszy człowiek stworzonym zwierzętom, 

stanowią o zaczątkach podmiotowości człowieka wobec Stwórcy. Nie jest on bowiem już tylko 

stworzeniem, ale ma uprawiać według własnej woli, nadawać znaczenie przez nazywanie – 

na podobieństwo swojego Boga. 

Powyższa ciekawa obserwacja doprowadza Autora Medytacji do końcowego wniosku: 

pierwsze przykazanie, dane człowiekowi odnośnie do wszystkich owoców ogrodu Eden oraz 

drzewa poznania dobra i zła, obrazuje moment wolności pierwszego człowieka. Ma on wybrać 

między życiem a śmiercią, między dobrem a złem. Papież nazywa to pierwszym momentem 

samoświadomości i samostanowienia człowieka – w ten sposób staje się on „partnerem 

Absolutu”206. Ten zdumiewający zwrot świadczy o skali autonomii rajskiego Adama, a także 

o jego godności i wielkości w oczach Stwórcy. O tym, jak istotne ma to znaczenie, świadczą słowa 

z Katechez: „Przede wszystkim jednak bez tak ugruntowanego znaczenia pierwotnej samotności 

człowieka nie może być zrozumiana i prawidłowo zinterpretowana cała sytuacja człowieka 

stworzonego «na obraz Boży», która jest sytuacją pierwszego i pierwotnego Przymierza 

z Bogiem”207. 

Doniosłość tego stwierdzenia docenia się dopiero w świetle dalszych przemyśleń papieża. 

Powraca tu echo dyskusji z początków niniejszego rozdziału: czy natura ludzka powinna być 

rozważana na gruncie czysto metafizycznych poszukiwań, czy też – zwrócić się ku wartości 

doświadczenia. 

Papież staje po stronie wartości doświadczenia ludzkiej cielesności, ponieważ dane jest ono 

ewidentnie już od początku istnienia człowieka. Jest w tym względzie wierny tradycji 

tomistycznej. Martin Rhonheimer, komentujący poglądy Tomasza z Akwinu, zauważa, że 

w człowieku nie istnieje jedynie zasada racjonalna, oddzielona od natury materialnej, cielesnej. 

Naturalne inklinacje, pochodzące od ciała, są zjednoczone ze świadomością i rozumnością, 

podobnie jak duch współprzenika się z ciałem. Nie można tych dwóch rzeczywistości traktować 

jako odseparowanych od siebie. „Dlatego inklinacja naturalna ma swoją własną inteligencję 

                                                           
205
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 22. 

206
Por. tamże, dz. cyt., s. 23-24. 

207
Tamże, s. 24. 



 

65 
 

i racjonalność, które – chociaż wynikają z samej natury – zawierają w sobie porządek rozumu”208. 

Człowiek jest „partnerem Absolutu” jako całość, a więc nie wolno z ludzkiej struktury wykluczać 

ciała. Co więcej, to właśnie dzięki udziałowi tegoż ciała w świecie istot stworzonych możliwe jest 

czynienie zadość poleceniu Boga Stwórcy, by czynić sobie ziemię poddaną. Jan Paweł II 

formułuje w ten sposób jedno z ważniejszych twierdzeń: „człowiek jest podmiotem nie tylko przez 

samoświadomość i samostanowienie, ale równocześnie przez swoje ciało, cielesną naturę. 

Konstytucja tego ciała jest taka, że pozwala mu być sprawcą specyficznie ludzkiego działania. 

W działaniu tym ciało wyraża osobę”209. 

Czas odejść od rozumienia człowieczeństwa jako duszy (siedziby wolnej woli i rozumu), 

która ożywia ciało (animalia). Cielesność oznacza to, co specyficznie ludzkie. Człowieczeństwo, 

mimo że pochodzące od Ducha (Stwórcy), odróżnia się od wszystkich istnień duchowo-

osobowych właśnie cielesnością. Ale papież dodaje ważną wskazówkę: chociaż człowiek dzieli 

swoje materialne istnienie ze światem stworzonym, jednakże jego cielesność różni się istotnie 

od cielesności innych stworzeń. Dowodem na to jest niezwykła intuicja, jaką Autor Medytacji 

dostrzega w sankcji charakteryzującej Boże przykazanie. Jan Paweł II pyta, co oznacza dla 

pierwszego człowieka: „jeżeli spożyjesz, umrzesz”210. 

Czego dotyczy owo „umrzesz”? Przecież nie tchnienia życia (duszy), pochodzącego 

w człowieku od nieśmiertelnego Ducha. Okazuje się, że cielesność właściwa człowiekowi jest 

inna niż zwierzęca – czysto materialna, i że w wyniku śmierci dotykającej ciało, umiera cały 

człowiek, ponieważ dusza rozdzielona z ciałem nie reprezentuje człowieczeństwa. „Tym samym 

okazało się, że «niewidzialne» bardziej stanowi o człowieku od «widzialnego»”. I papież kończy: 

„Alternatywa śmierci i nieśmiertelności (taka bowiem wyłania się z Rdz 2,17) trafia dalej niż 

w podstawowy sens własnego ciała – trafia bowiem w sens ostateczny nie tylko ciała, 

ale człowieczeństwa wyosobnionego wśród wszystkich istot żyjących, wśród «ciał»”211. Otóż to: 

sens istnienia człowieka jako ciało nie może być rozważany w jego podstawowym – chciałoby się 

powiedzieć – czysto naturalnym wymiarze. Nie chodzi tu więc jedynie o cielesność, którą 

człowiek dzieli ze światem stworzonym, zwierzęcym, ale o cielesność, która w wyniku wyboru 

(drzewo poznania dobra i zła) aspiruje do przebóstwienia (drzewo życia).  

To pozwala zrozumieć, czemu Jan Paweł II tyle miejsca poświęca tematyce pierwotnej 

samotności człowieka w obliczu Boga Stwórcy. Chce bowiem niejako uzupełnić poglądy, według 

                                                           
208
M. Rhonheimer, „L’inclinazioni del vissuto sessuale e loro ragionevolezza”, w: Amare nella 

differenza, Edizioni Cantagalli, a cura di L. Melina e S. Beraldinelli, Siena 2012, s. 431-439. 
209
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 26. 

210
Por. tamże, dz. cyt., s. 26. 

211
Tamże, s. 27. 



66 
 

których podobieństwo człowieka do Boga wyraża się przede wszystkim we „władzach duszy”, 

o wymiar charakteryzujący człowieczeństwo: jest nim materialne ciało. Dodatkowo zyskuje 

argument, jak tę cielesność pierwszego człowieka należy rozumieć, aby nie popaść w błąd 

naturalizmu czy wręcz biologizmu w odniesieniu do ciała. Autor Katechez wyraźnie sugeruje, 

że cielesność, która wyszła z ręki Stwórcy, ma o wiele więcej wspólnego z duchem (to, co 

„niewidzialne” z cytatu powyżej212) aniżeli z prochem ziemi (to, co „widzialne”). W takim dopiero 

kontekście można należycie zrozumieć w pełni niezwykłe zdanie papieża o „ciele objawiającym 

człowieka”213. 

Doskonale zgadza się to z nauką Maksyma Wyznawcy, poddającego rewizji poglądy 

starożytnych Ojców Kościoła. W przytoczonej już Liturgia cosmica Hans Urs von Balthasar 

zauważa, że grecki myśliciel unika dwóch wielkich pokus w interpretacji początków człowieka. 

Sprzeciwia się stwierdzeniu pochodzącemu od Orygenesa, który ukazuje duszę jako popadającą 

w zależność od ciała w wyniku pierwszego upadku. Jednocześnie odchodzi od niemal 

mitologicznej, pojmowanej na sposób czystego fenomenu, interpretacji stworzenia człowieka 

jako bytu anielskiego, znajdującej się u Grzegorza z Nyssy214. W obu tych wypadkach nie może 

być mowy o pozytywnej wizji cielesności u początków człowieka. 

Maksym Wyznawca wyjaśnia natomiast, że „chociaż Bóg stworzył naturę człowieka 

w zmysłowości, która jest mu właściwa, nie stworzył razem z nią pożądliwości i cierpienia”215. 

W ten właśnie sposób Jan Paweł II rozumie stworzoną cielesną naturę człowieka i na tym polega 

oryginalność jego myśli. Cielesność nie jest więc obarczona zmysłowością, przeciwnie: przez 

zmysłowość, zakorzenioną w ciele, wyraża się zamysł Stwórcy co do człowieka216. Przyczyną 

braku akceptacji dla zmysłowej cielesności pierwotnej ludzkiej natury, jako chcianej przez Boga, 

jest skoncentrowanie się na upadłej naturze człowieka, która w wyniku grzechu została poddana 

pożądliwości ciała. Wskutek decyzji pierwszego człowieka, kiedy to zamiast drzewa życia wybrał 

drzewo poznania dobra i zła, nastąpiło odwrócenie porządku stworzenia. Jak zauważa Hans Urs 

                                                           
212
Por. Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 27. 

213
Por. tamże s. 34. 

214
Por. H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt., s. 162. 

215
Maksym Wyznawca, Qu. a T. 61; 90,628AB, za: H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt., 

s. 163. 
216
H. Urs von Balthasar w swoim dziele Liturgia cosmica ukazuje istotną zmianę, jakiej dokonał 

Maksym Wyznawca w myśli greckich Ojców Kościoła: „la sua prossomità a un chiarificato concetto di 

natura, alla radicale innocenza e quindi all’imperituro senso positivo della consistenza creaturale nel suo 

complesso, fatta di spirito e sensi, di corpo e anima; un attegiamento, questo, che nasce dalla radice 

ellenistica, duplice eppure unitaria, del senso areopagitico della «distanza» nei confronti del Dio 

eternamente inaccessibile e sovraessenziale, e dell’organicità aristotelico-stoica del mondo corporeo-

psichico”, w: H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt., s. 167. 



 

67 
 

von Balthasar we wspomnianym wyżej komentarzu do dzieła Maksyma Wyznawcy, człowiek 

sięgnął po rzeczy boskie bez Boga i przeciwko Bogu. Oznaczało to „nakarmienie natury duchowej 

pokarmem właściwym dla tego, co zmysłowe, czasowe, zniszczalne, znaczyło zatruć ją 

w najintymniejszym wnętrzu i porzucić na pastwę śmierci”. I dodaje: „zaszło coś przeciwnego do 

tego, czego oczekiwał Adam: nie duch zasymilował rzeczywistość zmysłową (co było możliwe 

i przewidziane tylko w porządku wyznaczonym przez Boga), ale to zmysłowość podporządkowała 

sobie ducha”217. Winić należy nie cielesność, ale wybór pierwszego człowieka, który nie sprostał 

swojej własnej wielkości i nie odczytał należycie daru zmysłowości ukrytego w ciele. Jaki wniosek 

płynie z rozważań Jana Pawła II?  

Otóż trzeba przyjąć inną perspektywę „ciała objawiającego człowieka” niż jedynie tę, która 

wynika z doświadczenia doczesności, obarczonej grzechem. W Medytacji papież sugeruje, żeby 

spojrzeć na człowieka jako obdarowanego cielesnością, a nie – obciążonego nią. Powraca sens 

słów: „poczynać się na nowo”, a prawda tego stwórczego obdarowania światem, stworzeniem 

dociera do każdego człowieka do tego stopnia, że nawet niewierzący „zaczynają się modlić, 

wyznają, że to wszystko jest darem Stwórcy”218. Musi w tym miejscu pojawić się kolejne pytanie: 

jakaż to siła sprawia, że nawet niewierzący w Boga są skłonni do modlitwy. Odpowiedzią są słowa 

Autora Medytacji, otwierające drugą część niniejszej refleksji: 

Czytamy w Księdze Rodzaju, że w ostatnim dniu stworzenia Bóg powołał do istnienia 

człowieka: mężczyzną i niewiastą stworzył ich (por. Rdz 1,26-27). Stworzył, to w tym wypadku 

znaczy jeszcze bardziej: obdarował ich wzajemnie sobą. Obdarował mężczyznę kobiecością 

podobnej do niego istoty ludzkiej, uczynił ją dlań «pomocą», a równocześnie jego dał 

kobiecie. Tak więc człowiek od początku jest dany drugiemu człowiekowi przez Boga219. 

Interesująca jest przede wszystkim wzmianka o początku. Czyżby Jan Paweł II zapomniał 

o pierwotnej samotności stworzonego człowieka? Odpowiedzi należy szukać w Katechezach. 

„Cielesność i płciowość nie utożsamiają się bez reszty”. I papież dodaje: „fakt, że człowiek 

«jest ciałem», wchodzi w strukturę osobowego podmiotu w znaczeniu bardziej podstawowym niż 

fakt, że jest on w swej somatycznej konstytucji jako człowiek mężczyzną lub kobietą”220. Autor 

nie neguje, że pierwsze miejsce w stwórczym planie Boga zajmuje człowiek jako byt duchowo-

cielesny, samotny wobec Stwórcy, i że merytorycznie jest on wcześniejszy niż późniejsza relacja 

mężczyzny i kobiety. Warto zauważyć, że Jan Paweł II mówi przy tej okazji o „dwu odrębnych 

                                                           
217
H. Urs von Balthasar, Liturgia cosmica, dz. cyt., s. 159-160.  

218
Meditatio, 1. 

219
Tamże, 1. 

220
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 28. 



68 
 

«wcieleniach»: sposobach «bycia ciałem» tej samej ludzkiej istoty stworzonej «na obraz Boży» 

(Rdz 1,27)”221. 

Wobec takich rozważań odnosi się nieodparte wrażenie, że papież nie jest do końca 

konsekwentny. Jeżeli cielesność nie jest równoznaczna z płcią – z byciem mężczyzną lub kobietą, 

to trzeba zapytać o zasadność stwierdzenia, że męskość i kobiecość są wzajemnie dla siebie darem. 

Wystarczyłoby bowiem powiedzieć, że obdarowują się wzajemnie swoim człowieczeństwem.  

Jednakże Autor Medytacji nigdy nie zawęża horyzontu, raczej go poszerza. Stworzenie 

człowieka dokonuje się według jego słów w dwóch etapach. Po powołaniu go do istnienia jako 

samotnego, w drugim etapie rozegra się specyficzny dialog Stwórcy z człowiekiem („Nie jest 

dobrze, by człowiek był sam; uczynię mu zatem odpowiednią dla niego pomoc” Rdz 2,18). 

Zaznaczyć trzeba w tym miejscu, że to Bóg zauważa, że samotność tak stworzonego człowieka 

nie może być stanem ostatecznym. Jan Paweł II pisze, że „stworzenie dokonuje się jakby 

równocześnie w dwóch wymiarach: działanie stwarzającego Boga Jahwe przebiega w korelacji 

do procesu ludzkiej świadomości”222. 

To punkt zwrotny dla zrozumienia myśli papieża. Decydujący okazuje się drugi akt 

stworzenia: genezyjski sen Adama (człowieka), z którego budzi się jako mężczyzna (iš) i kobieta 

(išša)223. Bóg wyłania ich dwoje z jednego, samotnego bytu człowieczego. Godne uwagi jest, że – 

jak zaznacza Autor Katechez – człowiek samotny zapada w ów genezyjski sen z pragnieniem 

drugiego, podobnego sobie224. Giovanni Salmieri pisze, że narracja biblijna w tym miejscu wydaje 

się być wyraźnie poruszona, bowiem w żadnym innym wypadku, a jedynie w wypadku człowieka, 

główną rolę odgrywają nie mechanizmy biologiczne („abyście się rozmnażali”), ale pragnienie 

komunii225. To wydaje się kluczowe dla niniejszej refleksji. Okazuje się, że samotność człowieka 

była niejako „potrzebna” Stwórcy, by wzbudzić w nim tęsknotę za drugim – marzenie sięgające 

samej cielesnej natury innego226. 

                                                           
221
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt.,, s. 28. 

222
Tamże, s. 28-29. B. Ognibeni pisze: „«L’uomo non trovò». Ma nel testo ebraico l’uomo non è il 

soggetto del verbo, bensì il complemento. Il soggetto è lo stesso che aveva compiuto l’azione di modellare 

gli animali, il creatore quindi. In questo modo ha compreso anche l’antica versione greca detta dei Settanta 

che traduce “per l’uomo non fu trovato”: da chi non fu trovato? Da Dio. Non è l’uomo l’autore del giudizio 

che nessun animale è per lui un aiuto adeguato, ma il creatore stesso” w: B. Ognibeni, Il racconto biblico 

del primo uomo e della prima donna, Anthropotes XXII, nr 2 (2006), s. 361-382. 
223
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 29. 

224
Por. tamże, s. 30. 

225
Por. G. Salmieri, Differenza e indifferenza sessuale, Anthropotes XX, nr 2 (2004), s. 305-325. 

226
Ważny komentarz L. Meliny: „Lo svelamento dell’enigma di questa solitudine accade però solo 

nell’incontro con la donna e proprio qui si dà la rivelazione del significato del corpo e la possibilità di una 

esperienza autentica dell’intimità. Si tratta di relazione con un altro, ma di una relazione mediata dalla carne 



 

69 
 

Niezwykle brzmią słowa wzięte z Katechez: „nasz biblijny archetyp pozwala wnosić, 

że treścią tego marzenia jest drugie «ja» – ze względu na pierwotną samotność, że jest nią również 

«osoba»”227. Odpowiedzią na wcześniej pojawiającą się wątpliwość co do konsekwencji 

w refleksji papieskiej jest więc nie brak jasnej wizji człowieczeństwa, ale doskonały plan Boga, 

polegający na wyłanianiu się świadomości mężczyzny i kobiety, wraz z doświadczeniem 

wzajemnej tęsknoty. Jakże bliskie tej wizji jest stanowisko prezentowane przez Gianfrancesca 

Zuanazzi, który pisze, że „można powiedzieć, że cielesność wyraża dwoistą strukturę bytu: moje 

własne ciało domaga się «ty» w ciele drugiego”228. Cielesność, właśnie dzięki rzeczywistości płci, 

pozwala na przekraczanie bytu w jego indywidualności. Autor przytoczonego artykułu dodaje, 

że nawet sama struktura płci – od strony czysto biologicznej – wzywa człowieka do przekraczania 

siebie i wyjścia poza swoją autonomię. Jest bowiem jedyną funkcją życiową w ciele ludzkim, która 

jest niekompletna (w celu zrodzenia potomstwa), i domaga się obecności drugiego229. 

Tak dopełnione dzieło stworzenia – dwoiście pojęta natura człowieka jako mężczyzny 

i kobiety – może być ostatecznym obrazem Stwórcy, będącego Komunią Osób. „To ontologiczne 

znaczenie jedności i dwoistości jest zarazem znaczeniem aksjologicznym” – pisze Jan Paweł II 

w Katechezach230. Słowa wyżej zacytowane każą z niezwykłą powagą traktować tę rzeczywistość 

płciowości ciała w człowieczeństwie, która zdawała się być daleka od możności reprezentowania 

życia Trójosobowego Boga. O doniosłości tego stwierdzenia dla niniejszej refleksji niech 

zaświadczą inne słowa wielkiego papieża na temat wyżej wspominanej aksjologii w bytowaniu 

człowieka: 

Podstawowym faktem tego bytowania na każdym etapie dziejów człowieka jest to, że Bóg 

«stworzył ich mężczyzną i kobietą», stale bowiem tak ich stwarza i stale tym są. Zrozumienie 

podstawowych znaczeń, które zostały zawarte w samej tajemnicy stworzenia – tak jak znaczenie 

oblubieńczego sensu ciała (oraz podstawowych uwarunkowań tego znaczenia) – jest ważne 

i nieodzowne dla tego, kim człowiek stale jest i kim być powinien, a więc także: jak powinien 

kształtować całe swoje działanie. Jest istotne i ważne dla przyszłości ludzkiego etosu231. 

Nie wolno uronić ani jednego słowa z wyżej cytowanego nauczania, ponieważ wyznacza 

kierunek radykalnego zwrotu w sposobie postrzegania męskości i kobiecości we współczesnej 

                                                           
e vissuta nella carne”, w: L. Melina, Grammatica della differenza. La sessualità nell’orizzonte dell’amore, 

w: A cura di L. Melina e S. Beraldinelli, Amare nella differenza, art. cyt., s. 407-430.  
227
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 30. 

228
G. Zuanazzi, Espressione corporea dell’amore, art. cyt., s. 433-446. 

229
Por. tamże, s. 433-446.  

230
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 31. 

231
Tamże, s. 60. 



70 
 

(anty)cywilizacji. Jeszcze bardziej kwestionowana jest tu fałszywa wizja człowieczeństwa, 

rozpowszechniona w świecie chrześcijańskim. Przede wszystkim mężczyzna i kobieta to 

ostateczny projekt stwórczy Boga, od którego nie ma odwrotu. 

Co więcej, człowiek istnieje jako mężczyzna i kobieta nie tylko na każdym etapie dziejów– 

czyli nie wyłącznie w doczesności i w sensie czysto funkcjonalnym – lecz także mężczyzną 

i kobietą pozostanie na zawsze. Uwagę zwraca zwłaszcza sformułowanie: „stale ich tak stwarza 

i stale tym są”232. To jakby dobitne podkreślenie i wskazówka, aby nie wychodzić poza tę 

rzeczywistość – ściśle przez Stwórcę określoną – jaką jest mężczyzna i kobieta. Jest to aksjomat, 

czyli fundament, który pozwala zrozumieć główne wytyczne wszelkiej refleksji dotyczącej natury 

człowieczeństwa. Odstąpienie od niego grozi popadnięciem w fałsz. Dowodem na to jest dalszy 

ciąg tekstu. Jan Paweł II zaznacza w nim, że – należy podkreślić to z mocą – poszukiwanie 

podstawowych znaczeń, wpisanych w tę genezyjską dwoistość, zobowiązuje. Wśród nich na 

pierwszym miejscu jest oblubieńczy sens cielesności mężczyzny i kobiety. Warto podkreślić fakt, 

że papież wręcz wzywa do odkrywania relacji oblubieńczej, i to zakorzenionej w darze cielesności. 

Aluzja do badania wszelkich uwarunkowań, jakimi kieruje się owa relacja w cielesnej jedności 

dwojga, wskazuje jednoznacznie, że nie wolno wykluczyć z tej rzeczywistości jakiegokolwiek 

doświadczenia, tak w sferze ducha jak i ciała. W konsekwencji nie powinno się dzielić człowieka 

na duszę i ciało, jeżeli chciałoby się pozostać wiernym nauczaniu Jana Pawła II – bowiem ciało 

ludzkie stanowi o osobowym człowieczeństwie. 

Taka perspektywa domaga się poznawania języka właściwego cielesnej naturze mężczyzny 

i kobiety. Każdy człowiek powinien rozpoczynać drogę do odkrywania swojego życiowego 

powołania zawsze i jedynie od aksjomatu danego w różnicy płci. „Zapominanie o tym 

oznaczałoby przyjmowanie objawienia człowieka jako imago Dei w sposób połowiczny 

i cząstkowy”233. Wyraźnie taki właśnie sens zawierają papieskie słowa wzywające do 

kształtowania swojego działania w oparciu o całościową wizję człowieka. Trudno byłoby zatem 

w tym kontekście mówić o jakimś abstrakcyjnie pojmowanym człowieczeństwie, bowiem sam 

Stwórca pragnie ich mężczyzną i kobietą na zawsze. 

                                                           
232
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 60. 

233
A. Scola, Osoba ludzka. Antropologia teologiczna, tłum. L. Balter, Pallottinum, Poznań 2005, s. 182, 

oraz rozwinięcie tego tematu: H. Urs von Balthasar, Il tutto nel frammento, trad. it. di L. e P. Sequeri, Jaca 

Book, Milano 20173, s. 266-273. 



 

71 
 

1.3. STWORZENIE KOBIETY 

Tytuł niniejszego punktu nie jest jedynie prowokacją, ale ma na celu uświadomienie rozmiaru 

tajemnicy kryjącej się za biblijnym opisem stworzenia kobiety. W Medytacji Jan Paweł II ściśle 

wiąże osobę kobiety z doświadczeniem piękna. Proponowana w tym miejscu refleksja będzie 

zogniskowana wokół słów zaczerpniętych z Księgi Rodzaju w interpretacji papieża: „nie jest 

dobrze, żeby człowiek był sam” (Rdz 2,18). W niniejszej analizie Medytacji najpierw zostanie 

poddane pod rozwagę przeżycie pierwszego mężczyzny w obliczu kobiecości – doświadczenie 

pierwotnego zachwytu pięknem stworzenia, jako jedynego zdolnego odpowiedzieć na tęsknotę 

ludzkiej egzystencji. W tym kontekście pojawia się rola Stwórcy, który – w pewnym sensie – 

w tym ostatnim dziele stworzenia (kobiecie) „przeszedł samego siebie”. 

Druga część tejże refleksji będzie poświęcona znaczeniu ważnego terminu, dwukrotnie 

zasugerowanego w Medytacji: mowa tu o terminie odwieczna kobiecość (das ewig Weibliche) 

autorstwa Gertrudy von Le Fort. Przywołanie go przez Jana Pawła II zwraca uwagę na źródła 

papieskich inspiracji dotyczących znaczenia kobiecej natury. Autor Medytacji ewidentnie – 

poprzez podkreślenie wagi słów Gertrudy von Le Fort – wskazuje na wielką tradycję filozoficzną, 

która się za nimi kryje. 

1.3.1. Tęsknota męskiego serca 

„Nie jest dobrze, żeby człowiek był sam” (Rdz 2,18). Te słowa Biblii powinny zaskakiwać. 

Przecież stworzony człowiek, w pełni doskonałości swojej natury, ma przed sobą swojego Stwórcę 

i Boga. Dlaczego więc z ust Boga Stwórcy padają takie słowa? Czyż On, będący Pełnią, 

Ostatecznym Celem, ku któremu zwracają się wszystkie stworzenia (por. Psalm 104), nie 

powinien człowiekowi wystarczyć, skoro i człowiek sam znajduje się pośród tychże stworzeń? 

„Chcę uczynić mu pomoc, jemu [także: do niego] podobną” (Rdz 2, 18). Bóg widzi, że świat, 

który podarował ludziom – w szczególności świat zwierzęcy (a więc tak bardzo odpowiadający 

ludzkiej naturze) – nie zaspokoił oczekiwań Adama. Emmanuel Lévinas, komentujący pierwotną 

samotność mężczyzny, mówi, że jest on tym, „qui subsiste malgré la présence de Dieu”234. Jakże 

niepokojąco brzmi w kontekście obecności Boga owo „pomimo”. 

Jan Paweł II rozpoczyna Medytację bardzo osobistym wspomnieniem, wpisującym się 

doskonale w powyższą refleksję. Pisze: „Czy człowiek może powiedzieć drugiemu człowiekowi 

«Pan Bóg mi ciebie dał»? Jako młody duszpasterz usłyszałem od mojego kierownika duchowego 

                                                           
234
E. Lévinas, Difficile Liberté. Essais sur le judaïsme, Paris 1976, s. 54. 



72 
 

takie słowa: «Może Pan Bóg chce ci dać tego człowieka…»”235. Papież, komentujący te słowa 

zaznacza, że – mimo pobrzmiewającej w nich również nuty niepewności czy jakiegoś lęku – 

zawierała się w nich zachęta, aby zaufać Bogu, a nie sobie, ponieważ najwyraźniej człowiek nie 

jest dostatecznie mocny, by móc ten dar drugiego przyjąć236. Co takiego zawiera w sobie ów dar, 

że przyjęcie go wiąże się z ryzykiem? Czy Jan Paweł II mówi tu tylko o pierwszych latach posługi 

kapłańskiej młodego księdza i związanych z nimi trudnościach? 

Z pewnością nie wystarcza takie postawienie problemu, bowiem Autor Medytacji wskazuje 

na trud budowania relacji. Całe życie człowieka opiera się od początku na różnorodnych relacjach. 

Wszystkie one ogniskują się w tym boskim „nie jest dobrze, żeby człowiek był sam” (Rdz 2,18). 

Medytacja nawiązuje w pierwszej kolejności do odpowiedzi, jakiej sam Stwórca udziela 

człowiekowi, gdy stwarza tę pierwszą, podstawową relację – „mężczyzną i niewiastą stworzył 

ich” (Rdz 1, 27). Jedynie relację tego rodzaju papież określa mianem początku wszelkiego 

obdarowania. Dobrze współbrzmi z wypowiedzią Jana Pawła II uwaga Hansa Ursa von 

Balthasara, że „Ewa wystarczała Adamowi, podczas gdy nie wystarczały mu wszystkie zwierzęta, 

które poznał, i którym nadał imiona, i nad którymi panował. Jedyny jest jakościowo 

nieskończonym; podczas gdy wielu, w ich nieskończonej liczbie, nie osiąga upragnionej 

jakości”237. 

Można więc stąd wysnuć wniosek, że ów dar drugiego, który przysporzył młodemu 

kapłanowi Karolowi Wojtyle tyle trosk, ma charakter daru zamkniętego w zdaniu: „mężczyzną 

i kobietą stworzył ich” (Rdz 1,27)238. Tego rodzaju relacja musi mieć absolutne pierwszeństwo. 

Jan Paweł II nie zajmuje się jednakże jej genezą. Patrzy na nią z punktu widzenia swojego 

osobistego doświadczenia. Jest to doświadczenie mężczyzny obdarzonego pragnieniem drugiej, 

podobnej mu istoty. 

Podstaw do tego twierdzenia dostarcza dalszy ciąg Medytacji, gdzie Autor cytuje swoje 

wcześniejsze słowa: „Bóg mi ciebie dał”, w kontekście zachwytu, jaki wyraża mężczyzna na 

widok stworzonej kobiety239. Zachwyt ten daje wiele do myślenia, a mówi o tym papież 

w niezwykłych słowach: „Kobieta stała się dla mężczyzny przede wszystkim źródłem 

                                                           
235
Meditatio, 1. 

236
Por. tamże, 1. 

237
H. Urs von Balthasar, Il tutto nel frammento, dz. cyt., s. 168. 

238
D. Żukowska-Gardzińska zwraca uwagę, że dla stworzonego Adama spotkanie z Ewą staje się 

wyzwaniem: „Spotykają się dwie różne tożsamości, którym nie wystarczy budowanie konsensusu. Nie będą 

wtedy mogły naprawdę być ze sobą, ponieważ nie bedą mogły wyrażać siebie”, w: D. Żukowska-

Gardzińska, Dialog ocalenia w myśli Karola Wojtyły w: Jan Paweł II. Miara wielkości człowieka, pod red. 

D. Żukowskiej-Gardzińskiej, dz. cyt., s. 292. 
239
Por. Meditatio, 1.  



 

73 
 

podziwu”240. Nie sposób pozostać obojętnym wobec tego stwierdzenia. Wyraża ono najgłębsze 

przekonanie Jana Pawła II. Potwierdza to Autor, gdy przypomina, że wielokrotnie zwracał uwagę 

na to, że stworzenie kobiety to „ostatnie słowo Boga Stwórcy”241. Rodzi się pytanie: ku czemu ma 

prowadzić owo zachwycenie kobiecością, na co wskazuje. 

Kierunek poszukiwań wyznacza stwierdzenie: stworzona kobiecość źródłem podziwu. 

Źródło to początek, rzeczywistość pragnienia wypływająca z samych głębin bytu, odpowiedź na 

najgłębiej zakorzenioną tęsknotę męskiego serca. Czy jedynie serca? Jak już zostało wyżej 

wspomniane, papież mówi o człowieku – mężczyźnie, który poszukuje w stworzeniach tego 

świata „pomocy” podobnej jemu samemu, „a tę pomoc trzeba rozumieć w znaczeniu jak 

najbardziej podstawowym”242. Otóż to – nie może to być istota towarzysząca, czy nawet 

dopełniająca mężczyznę w jakimkolwiek sensie. Owo znaczenie podstawowe to pomóc 

mężczyźnie odkryć w nim samym źródło, znak nieskończonego pragnienia, które zaowocuje 

podziwem na poziomie podstawowym, czyli obejmującym całą jego stworzoną naturę. Warto 

zauważyć, jak kształtowały się poglądy na naturę męskości i kobiecości reprezentującą obraz 

Boga, wywodzące się jeszcze ze starożytności chrześcijańskiej, a obecne u Ojców Kościoła243. 

Wystarczy wspomnieć Ambrożego, który przyjmuje, że człowiek stworzony jest jako dusza, ale 

nie jako ciało244, czy zdanie Augustyna wyrażone w De Trinitate: „Człowiek stworzony jest na 

obraz Boga nie według formy ciała, ale według racjonalnego rozumu”245. Stwierdzenie to szeroko 

rozpowszechniło się w świecie chrześcijańskim, a skomentował je później Tomasz z Akwinu 

w swojej Summie Teologicznej246. W tym kształcie przedostało się ono do świadomości Kościoła, 

ze wszystkimi tego konsekwencjami247. Jaką wagę więc uzyskują słowa Karola Wojtyły, który 

ów podziw rodzący się w sercu mężczyzny kojarzy z wymiarem transcendentalnym, jakim 

jest piękno. 

„Można powiedzieć, że w ten sposób wraz ze stworzeniem kobiety Stwórca wyzwala 

w człowieku całe to olbrzymie dążenie do piękna”, wprawiając go w zachwyt, „który jest dla 

                                                           
240
Meditatio, 1. 

241
Tamże, 2. 

242
Tamże, 1.  

243
A. Scola pisze: „Niemniej wielka tradycja teologiczna, poczynając zwłaszcza od Ojców 

Aleksandryjskich i Augustyna, uważała za swą powinność umieszczać imago Dei w umyśle – mens 

człowieka, rozumianym jako siedziba intelektu i woli (względnie w jego duchowym wymiarze)”, w: A. Scola, 

Osoba ludzka. Antropologia teologiczna, dz. cyt., s. 182.  
244
Por. Ambrosius, Exameron, PL, VI, 8.45. 

245
„Non secundum formam corporis homo factus est ad imaginem Dei, sed secundum rationalem 

mentem”, w: Aurelius Augustinus, De Trinitate, PL, XII, 7.12. 
246
Por. STh., Ia, q. 93, art. 2. Odtąd będę korzystał z polskiego tłumaczenia: Św. Tomasz z Akwinu, 

Suma teologiczna, tłum. P. Bełch, Londyn 1975. 
247
Por. F. d’Agostino, Una filosofia della famiglia, Giuffrè Editore, Milano 2003, s. 164-165. 



74 
 

człowieka tak nieodzowny jak pokarm i napój”248. Piękno to, jeżeli dotyczy całości ludzkiej 

natury, tego podstawowego – jak wyżej zostało wspomniane – wymiaru człowieczego pragnienia, 

nie może dotyczyć jedynie duszy. Powołanie się przy tym przez Autora Medytacji na – ni mniej, 

ni więcej – obraz pokarmu i napoju, sugeruje jego nieodzowność. Skojarzenie z jakimś 

szczególnym pięknem, budzącym podziw w sercu mężczyzny, z pokarmem dającym życie nie 

tylko duszy, ale także i ciału (ponieważ nawet jeżeli mówi się o pokarmie dla duszy, to przecież 

dusza ludzka, będąca z zasady nieśmiertelną, nie potrzebuje być podtrzymywana przy życiu), daje 

do myślenia. 

Problem, jaki stwarza pojmowanie piękna jako zachwycenia stworzoną kobiecością, dobrze 

ilustruje refleksja Hansa Ursa von Balthasara. Autor ten zajął się kwestią obecności estetyki 

w teologii. W swoim dziele Verbum caro (które stało się inspiracją dla Josepha Ratzingera)249 

zauważa, że w historii myśli teologicznej temat piękna pojmowanego w kontekście estetyki, 

a więc wrażenia, jakie wywierało ono na zmysły, był spychany na margines, czy nawet traktowany 

podejrzliwie. Przez wieki wielcy teologowie zakładali, że piękno pojmowane estetycznie musi 

ustąpić, „aby odsłonić absolutny element religijny”250. Nawet jeżeli można dyskutować 

z poglądem Hansa Ursa von Balthasara, to należy zauważyć, że słusznie zwraca on uwagę 

na analizę wczesnych pism Augustyna. 

Okazuje się bowiem, że nawrócenie biskupa Hippony wiązało się z gwałtownym 

odrzuceniem piękna zmysłowego jako demonicznego, o podłożu manichejskim. Odtąd Augustyn 

całkowicie zwrócił się ku pięknu świętemu, utożsamionemu z tym, co jedynie duchowe251. Nie 

jest tajemnicą, że na Doktora Łaski miała wpływ jego osobista historia, szczególnie w kontekście 

relacji do kobiecości. Daje się tu odczuć silnie zarysowany dualizm, podział na to, co cielesne i na 

to, co duchowe, z oczywistą konotacją. Wzmianka o podłożu manichejskim nie jest tu uwagą 

o niewielkim znaczeniu, miała ona bowiem ogromny wpływ na późniejsze postrzeganie ludzkiej 

cielesności w świecie chrześcijańskim. Daje temu wyraz Jan Paweł II, gdy w Katechezach poddaje 

krytyce manichejską wizję człowieka252, a – przez opatrzenie komentarzem słów Pawła Apostoła 

                                                           
248
Meditatio, 3. 

249
W wywiadzie z P. Seewaldem Benedykt XVI wyraził się w następujących słowach o teologii 

H. Ursa von Balthasara: „Bliżej zainteresowałem się jego osobą w 1961 roku, kiedy z «Hochland» 

przysłano mi do wglądu dwa tomy jego rozpraw – Verbum caro i Sponsa Verbi. Chcąc napisać recenzję, 

musiałem je oczywiście gruntownie przeczytać. Od tego czasu Balthasar stał się dla mnie autorytetem. 

Widziało się w jego pracach teologię Ojców Kościoła, duchową wizję teologii uprawianej z odwołaniem 

się do wiary i kontemplacji, idącą w głąb, a jednocześnie będącą czymś nowym” w: P. Seewald, Benedykt 

XVI. Ostatnie rozmowy, tłum. J. Jurczyński sdb, Rafael, Kraków 2016, s. 175.  
250
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, trad. it. di G. Colombi, Morcelliana, Brescia 19753, s. 112. 

251
Por. tamże, s. 112. 

252
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 140 i następne. 



 

75 
 

o pożądliwości ciała, które walczy przeciwko duchowi (Ga 5, 16-17) – podkreśla fakt, że Autor 

Listu do Galatów nie utożsamia nigdy „ciała grzesznego” (sarx) z ciałem fizycznym, jak to czynili 

Grecy253. W podobnym duchu wyraża się Francesco d’Agostino, kiedy negatywnie ocenia 

poglądy Augustyna i Tomasza z Akwinu odwołujące się do wizji dualistycznej, charakterystycznej 

nie tyle dla chrześcijańskiego pojmowania człowieka, ale – jak się okazuje – dla mentalności 

antycznej254. Wyżej omówione prądy myślowe ewidentnie wywarły pewien wpływ na Ojców 

Kościoła, począwszy od Orygenesa. Obecność elementów filozofii greckiej w kształtowaniu myśli 

wczesnochrześcijańskiej nie podlega dyskusji255. Benedykt XVI, jakby tytułem dopowiedzenia 

zauważa: „dzisiaj nierzadko zarzuca się chrześcijaństwu, że w przeszłości było przeciwnikiem 

cielesności; faktycznie, tendencje tego rodzaju zawsze były”256. Jak się okazuje, owo „zawsze” 

powinno być także i dzisiaj dla chrześcijan z jednej strony przestrogą, z drugiej zaś punktem 

wyjścia do szerszych badań257. 

Tak ukształtowana wizja piękna człowieczeństwa, z nieskrywaną podejrzliwością odnosząca 

się do ciała, pozostała w ciągu dziejów – według Hansa Ursa von Balthasara – głównym nurtem 

w teologii Kościoła. Potrzeba było takich postaci jak Jan Paweł II z jego poezją, czy Benedykt XVI, 

„Mozart teologii”, by ostatecznie przełamać ten schemat258. Szwajcarski teolog bierze za przykład 

dzieła malarskie El Greca i kończy cierpką uwagą: „wydaje się, że sztuka hiszpańska doświadczyła 

w sposób najbardziej palący tego, jak przedmiot mający artystycznie odzwierciedlić to, co 

chrześcijańskie, jest tym, co właśnie estetycznie nim nie jest”259. Wobec tak surowej oceny trzeba 

postawić pytanie, w jaki sposób przedstawiać piękno ludzkiego ciała, by nie zagubić jego 

godności. Czy cielesność może być tematem sztuki chrześcijańskiej i przedstawiać piękno samego 

Boga? W epoce starożytnej stało się ono w swojej nagości przedmiotem czci religijnej, 

odzwierciedlało bowiem boskość. Czy chrześcijaństwo wobec tego doświadczyło regresu w tej 

dziedzinie w stosunku do antyku? 

                                                           
253
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 160. 

254
Por. F. d’Agostino, Una filosofia della famiglia, dz. cyt., s. 162-163.  

255
Por. H. Urs von Balthasar, Orygenes. Duch i ogień, tłum. S. Kalinowski, Wydawnictwo M, Kraków 

1995, s. 13. 
256
Benedykt XVI, Deus caritas est, 5. 

257
A. Milano zaznacza, że Benedykt XVI był pierwszym papieżem teologiem w historii, który 

w oficjalnym dokumencie, jakim jest encyklika Deus caritas est, łączy temat agape z erosem, co powinno 

być sygnałem do pogłębienia tej tematyki. Por. A. Milano, Donna e amore nella Bibbia, dz. cyt., s. 8.  
258
„Teologiczna refleksja nad fenomenem piękna jest Ratzingerowi niezwykle bliska. I w ogóle sztuka 

jako taka. Nieprzypadkowo mówi się o nim jako «Mozarcie teologii»”, w: J. Szymik, Światło z teologii, 

dz. cyt., s. 144.  
259
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 113-114. 



76 
 

Hans Urs von Balthasar zwraca się ku mistyce chrześcijańskiej i konkluduje, że piękno 

człowieczeństwa ocalone zostało w doświadczeniach mistycznych wielkich świętych. Wyrazem 

tego może być przedstawienie słynnej ekstazy Świętej Teresy z Ávili autorstwa Giovanniego 

Lorenza Berniniego. Szwajcarski teolog pisze: „Jeżeli ktoś chce, może postrzegać w dziele 

Berniniego coś niejednoznacznego, ale w rzeczywistości nie jest to tym, co można tam znaleźć, 

ile raczej dowodzi naszej niezdolności do dostrzegania bez pęknięcia rajsko-eschatologicznej 

wielkości czystego erosa (po tej linii prowadzi nas Pieśń nad Pieśniami)”260. Przez to niezwykle 

odważne stwierdzenie Hans Urs von Balthasar chce zwrócić uwagę, że – w świetle wcześniej 

dokonanych refleksji – nie można już się wycofać. Trzeba poszukiwać w kierunku odkrywania 

głębszego sensu wynikającego z tej stwórczej fascynacji dotykającej serca mężczyzny i kobiety, 

która jednak nie musi być zaraz kojarzona z pożądaniem261. Wybrzmiewają tu słowa Jana Pawła 

II, że „byłoby groźne, gdybyśmy nie umieli rozpoznać tego bogactwa, jakim jest każdy 

człowiek”262. Każdy człowiek jest przecież odbiciem piękna Boga, bowiem to „Bóg powołał 

do bytu człowieka i uczynił go pięknym, tak jak pięknym uczynił komunię osób: mężczyzny 

i kobiety”263. Nierozpoznanie kryjącego się za tym bogactwa oznacza nie tylko jakieś ubóstwo, 

ale – co gorsza – może prowadzić do niezrozumienia siebie samego, a w wyniku tego – swojego 

powołania. Poszukiwanie piękna jest podstawowym powołaniem człowieka, skoro owo piękno – 

jak wcześniej już powiedział papież – jest tak konieczne człowiekowi jak pokarm. Brak pokarmu 

to powolna śmierć. Czyż nie z tego właśnie powodu, że piękno budzi jakiś niepokój, porzuca się 

poszukiwanie go? Ze względu na ryzyko bycia porwanym przez siły, z trudem poddające się 

kontroli woli i umysłu, cielesność jest często odrzucana. Można by zapytać, co jest groźniejsze: 

fascynacja pięknem kobiecości, budząca się pod wpływem najgłębszej tęsknoty w sercu 

pierwszego Adama, czy odrzucenie kobiety, postrzeganej jako przyczyna upadku Adama 

(por. Rdz 3,12). 

Tymczasem według wielkiej wizji Jana Pawła II kobieta, będąca personifikacją piękna, 

„ostatnim słowem Boga Stwórcy”264, ma wywoływać w sercu mężczyzny nieustanną tęsknotę za 

pięknem. „Ewa to kobieta ze snów Adama, ale także wcielenie tego, co przekracza jego 

świadomość, wymyka się rozumieniu. Bóg wyprowadza ją ze snu mężczyzny […]. Jest 

odpoczynkiem Adama”265. Ponieważ poetycka wizja Fabrice’a Hadjadj oddaje istotę tajemnicy, 

                                                           
260
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 116. 

261
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 127. 

262
Meditatio, 2. 

263
Tamże, 3. 

264
Tamże, 2. 

265
F. Hadjadj, Kobieta i mężczyzna, tłum. M. Nowak, W drodze, Poznań 2013, s. 309. 



 

77 
 

domaga się języka poezji. Adam, według refleksji francuskiego filozofa, niejako „wyśnił” Ewę. 

Tylko Bóg mógł być Autorem Daru, który przekracza wszystko to, co znane Adamowi, jednak to 

Adam jest powołany, by być interpretatorem jej piękna. Ona jest tak bardzo Inna! Jakże celne 

skojarzenie odmienności kobiecości z odpoczynkiem Adama. Ta inność nie jest źródłem żadnego 

niepokoju, wręcz przeciwnie: Adam w tejże inności może się z rozkoszą pogrążyć. Jest to Dar 

godny samego Stwórcy. 

Potrzeba tu języka urzekającego pięknem, tak by poruszyć wewnętrzne struny męskiej 

wrażliwości. Dlatego Andrea Milano pisze, że swoje pierwsze słowa Adam wypowiada dopiero, 

kiedy pojawi się Ewa. Ta pierwsza artykulacja jest – co ciekawe – wypowiedziana językiem 

erosa266. Emmanuel Lévinas oddaje tę prawdę w swoim genialnym: „La Maison, c’est la Femme”, 

by zaraz potem dodać: „le doux en soi, l’origine de toute la douceur de la terre”267. 

Karol Wojtyła sięga do tego samego poetyckiego języka, gdy wskazuje, że Cyprian Kamil 

Norwid, „który miał ogromną intuicję tej prawdy, napisał, że piękno jest kształtem miłości”. I dalej 

zaznacza: „nie można tworzyć piękna, jeżeli się nie uczestniczy w tej miłości, jeżeli się nie 

uczestniczy w tym spojrzeniu, jakim Bóg od początku ogarnął stworzony przez siebie świat, 

a w tym świecie stworzonego przez siebie człowieka”268. Bóg kochający jest przez miłość Autorem 

wszelkiego piękna. Aby je zrozumieć, trzeba kochać jak Bóg, trzeba posiadać oczy Boga. Dobitnie 

mówi o tym papież, gdy zwraca się do każdego mężczyzny: „jesteś stróżem świętości jej ciała, ono 

ma pozostać dla ciebie przedmiotem czci. Wówczas będziesz się cieszył tym pięknem, jakim Bóg 

obdarzył ją od początku”269. Jakież skojarzenie cielesnego piękna danego w kobiecości 

z sacrum! 

Patrzenie na kobietę powinno rodzić w sercu mężczyzny skojarzenie z istotą piękna, którego 

wyrazem jest rozmiłowanie się w niej. Radość rodząca się w sercu mężczyzny nie ma nic 

wspólnego z pożądliwością, czyli sprowadzeniem kobiety do rangi przedmiotu służącego 

przeżyciu ekscytacji. Na nowo znajduje swój wyraz wspomniana już wcześniej miłość 

upodobania – amor complacentiae. Przeżycie piękna kobiecego ma być owocem, a nie 

produktem – odpowiedzią na wartość, jaką mężczyzna dostrzega w kobiecie. Przyjemność, jako 

owoc upodobania, jest bowiem ukierunkowana na wartość – dobro, którym jest kobieta sama 

w sobie. Natomiast czerpanie przyjemności pod wpływem pożądania – gdy kobiecość staje się 

narzędziem – będzie skutkowało jedynie produktem, sytuującym się zawsze poniżej wymiaru 

                                                           
266
Por. A. Milano, Donna e amore nella Bibbia, dz. cyt., s. 63. 

267
E. Lévinas, Difficile Liberté. Essais sur le judaïsme, dz. cyt., s. 52 i 54. 

268
Meditatio, 4. 

269
Tamże, 4. 



78 
 

człowieczeństwa270. Ta sama fascynacja może doprowadzić więc do dwojakich, całkowicie 

rozbieżnych skutków. Dlatego tak bardzo istotne jest, by doprecyzować, o jakim zachwycie 

pięknem kobiecym mówi Jan Paweł II i jaką radość ma na myśli. 

Już wyżej cytowany Hans Urs von Balthasar w zaskakujący sposób połączył te dwie 

wartości – wydawałoby się przeciwstawne – czystość widzenia i erosa, w jego wymiarze rajsko-

eschatologicznym271. Tylko na tak zarysowanym horyzoncie można właściwie pojmować 

pociągające, ekscytujące piękno kobiece (wyraźnie naznaczone erosem). W słowach papieża 

Polaka udzielające się piękno jest sposobem wyrażania się miłości, ale warunkiem, by piękno to 

właśnie tak odczytywać – jako miłość – jest uczestniczenie w spojrzeniu Boga. Ta niezwykle 

cenna uwaga pozwoli dostrzec w odpowiedniej perspektywie całą odsłaniającą się, delikatną 

problematykę. Koncentruje się ona na podstawowej kwestii: napięciu między eros a agape, 

między – u swych źródeł – pogańskim a chrześcijańskim, wreszcie między tym, co ludzkie, a tym, 

co boskie. 

Na tym gruncie może zrodzić się pytanie: czy uprawnione jest kojarzenie miłości naznaczonej 

erosem z sacrum, czy nie zostaje przekroczona – jak celnie określił to ceniony przez papieża 

Włodzimierz Sołowjow272 – cienka linia odgradzająca niebiańską Afrodytę Uranię od Afrodyty 

śmiertelnej273. Odpowiedź przynosi dalsza refleksja, zaczerpnięta z Medytacji. Karol Wojtyła 

cytuje słowa Pieśni nad Pieśniami, o której Hans Urs von Balthasar wspomina jako o drodze, na 

której należy interpretować znaczenie wzniosłego erosa: „O jakże piękna jesteś, przyjaciółko 

moja” (Pnp 1,15). Papież pisze: 

Przytoczone słowa mówią przede wszystkim o wielkim olśnieniu pięknem kobiecości, i to 

nie tylko, a w każdym razie nie przede wszystkim pięknem zmysłowym, ale bardziej jeszcze 

pięknem duchowym. Można nawet dodać, że to drugie warunkuje pierwsze. Samo bowiem 

piękno zmysłowe nie wytrzymuje zwykle próby czasu274. 

Pierwsza uwaga narzucająca się po przyjrzeniu się bliżej słowom papieża to wyraźnie 

zaznaczony podział na zmysłowe – dane w doświadczeniu doczesności (starzenie się) oraz 

duchowe – w znaczeniu: wieczne. Stwierdzenie to powinno uchronić przed błędną interpretacją, 

jakoby to, co zmysłowe, przyporządkowane cielesności, samo w sobie (jako zamysł stwórczy) 

miało ulec deprecjacji. Jan Paweł II proponuje hermeneutykę, według której powinno się 

                                                           
270
Por. J. Noriega, Enigmi del piacere, EDB, Bologna 2014, s. 117. 

271
Por. H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 116. 

272
Por. Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1994, s. 42. 

273
Por. W. Sołowjow, Dramat życiowy Platona w: Wybór pism, t. 3, tłum. J. Zychowicz, W drodze, 

Poznań 1988, s. 58-59. 
274
Meditatio, 5. 



 

79 
 

poszukiwać właściwego znaczenia piękna jako „kształtu miłości”. Jest ona bowiem 

rzeczywistością dostępną jedynie częściowo w doświadczeniu doczesnego życia, natomiast 

swoimi źródłami sięga wieczności. 

Druga uwaga dotyczy specyficznego określenia, jakie pada z ust papieża: olśnienie pięknem 

kobiecości. W jakim znaczeniu mowa tu o nieprzemijającym, i czy aby na pewno Autor Medytacji 

odsyła do eschatologii? 

1.3.2. Mężczyzna i kobieta przeobrażeni w pięknie 

Aby lepiej zrozumieć, czym jest owo „nieprzemijające”, należy odwołać się do refleksji 

Józefa Tischnera: „Najpierw trzeba powtórzyć jedno: żaden byt jako byt nie nosi w sobie 

usprawiedliwienia tego, że jest i tego, czym jest […]. Istnienie samo w sobie nie wyklucza 

absurdu”275. Tylko wartość absolutna usprawiedliwia istnienie przedmiotu. Piękno – jak pisze 

polski filozof – należy do takich wartości. „Ucieleśnione w człowieku piękno ukazuje się więc 

od początku jako wartość, która usprawiedliwia jego istnienie”. Istnieje więc ucieleśnione, 

dostępne dla zmysłów piękno, sprawiające, że „taki byt powinien istnieć naprawdę”276. 

Pojawia się tu wartość, którą jest prawda – wartość transcendentalna. Wieczność objawia się 

przez prawdziwie istniejący byt. Józef Tischner powołuje się na Sørena Kierkegaarda i pisze, 

że aby do końca odkryć prawdę o pięknie drugiego człowieka, potrzebna jest genialność zmysłów. 

„Tylko zmysłowość doprowadzona do doskonałości może dotknąć czaru drugiego […]. 

To powinno trwać wiecznie!”277. Jednakże wspomniany geniusz zmysłów polega nie na 

intensywności przeżycia, gromadzeniu coraz większej ilości doznań, ponieważ ostatecznie „próby 

zbudowania całości z części, jak to wykazała psychologia postaci, nie doprowadzają do celu”278. 

Odpowiedź zarysowana przez Sørena Kierkegaarda pobudza do odkrycia, że nie chodzi o sumę 

wrażeń płynących ze świata zmysłów, ale o ich syntezę, która wiedzie ku jedynej, unikalnej 

rzeczywistości – ku pięknu Innego. „Piękno transcenduje wszelkie jakości zmysłowe, choć się 

od nich nie odrywa”279. Dostrzec można tu pewien paradoks: mimo że zmysłowość wydaje się 

wielkością ograniczającą, niezdolną oddać wiecznego piękna, to jednocześnie jest konieczną glebą 

dla jego objawienia. 

                                                           
275
J. Tischner, Filozofia dramatu, Édition du dialogue, Paris 1991, s. 97. 

276
Tamże, s. 97. 

277
Tamże, s. 99-100. 

278
Tamże, s. 100. 

279
Tamże, s. 100. 



80 
 

Głębiej jeszcze rzeczywistość tę ujmuje Hans Urs von Balthasar. Piękno bezpośrednio 

ujawnia wszelką bezpodstawność podstawy bytu. „Tym samym jest ono przede wszystkim 

bezpośrednim wyjawieniem nieogarnionego nadmiaru wyjawienia we wszystkim, co wyjawione, 

wiecznego «zawsze więcej», jakie zawiera się w samej istocie bytu”280. Pobrzmiewa tu sens 

zachwytu, niemożność ogarnięcia tego, co jest spełnieniem samego Adama w jego głębi: wieczne 

„zawsze więcej”, podczas gdy w samym sobie człowiek dostrzega brak możliwości adekwatnej 

odpowiedzi. Nie może to być jedynie estetyczne zjawisko, budzące zadowolenie, ale „całkowicie 

niepojęte stwierdzenie, że istota rzeczywiście jawi się w zjawisku (które przecież nie jest istotą), 

i to jawi się jako istota, która wiecznie jest czymś więcej niż ona sama, która zatem nigdy nie może 

zjawić się ostatecznie”. I genialna konkluzja szwajcarskiego teologa, że „właśnie ten wieczny 

stopień wyższy wyraża się stopniem równym”281. 

Wieczność, trwanie jest tym, co przekracza zdolność ludzkiego pojmowania, ujęcia w myślowe 

schematy, a jednocześnie istnieje – jest bytem. Piękno zawarte w zjawisku – a w kontekście 

rozważań o zachwycie Adama pierwotną kobiecością: piękno konkretnej kobiety – zdolne jest 

trwać wiecznie, to znaczy komunikować już nie tylko ludzki wymiar, ale samą boskość. Tylko to, 

co boskie, jest trwałe, nieśmiertelne. Piękno (kobiecości) odsyła do nieśmiertelności. To, co 

wyższe, w jakiś niepojęty sposób wyrażone jest tym, co „tylko” ludzkie. Dlatego Karol Wojtyła 

pisze, że słowa z Pieśni nad Pieśniami: „o, jakże piękna jesteś, przyjaciółko moja” (Pnp 1,15), 

świadczą o olśnieniu pięknem kobiecości, a na końcu akapitu zaskakuje: „Długa droga prowadziła 

mnie do odkrycia «geniuszu kobiecego», ale Opatrzność sama sprawiła, że przyszedł czas jego 

rozpoznania, poniekąd nawet olśnienia nim”282. Wynika stąd, że papież kojarzy geniusz 

kobiecości z pojęciem piękna. Olśnienie nim – czy nie jest aluzją do pierwszego zachwytu Adama 

na widok rajskiej Ewy? 

W świetle tak pojętej „wieczności” doświadczenia zmysłowego propozycja odczytywania 

słowami Pieśni nad Pieśniami pierwotnego, wzajemnego zachwytu mężczyzny i kobiety jawi się 

jako nowatorska, ale i w pełni usprawiedliwiona. Przy tym zaskakiwać może fakt, że standardowe 

rozumienie słów biblijnej księgi miłosnej odnosi się najczęściej do rzeczywistości ziemskiej, 

w ścisłym sensie – małżeńskiej, która zazwyczaj „nie wytrzymuje próby czasu”. Piękno postrzega 

się więc w całym jego przejawie cielesno-duchowym, ale poza wymiarem doczesnym. O tym, 

że słowa Pieśni nad Pieśniami są najodpowiedniejszym kluczem interpretacyjnym do opisu 

pierwszego zdumienia mężczyzny pięknem kobiecości, można dowiedzieć się od samego Autora 

                                                           
280
H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1, Prawda świata, dz. cyt., s. 206. 

281
Tamże, s. 207. 

282
Meditatio, 5. 



 

81 
 

Katechez. Papież daje temu wyraz: „zwięzły tekst Rdz 2,23, zawierający słowa pierwszego 

mężczyzny na widok stworzonej – «wziętej z niego» – niewiasty, może być uznany za prototyp 

biblijnej Pieśni nad Pieśniami”283. 

Jaki charakter miłości, rodzącej się z zachwytu drugim człowiekiem, opiewa natchniona 

księga? W tekście Medytacji nie pada ani razu słowo erotyczna, niemniej analiza powyższych 

tekstów każe przyjrzeć się pięknu kobiecości objawionej mężczyźnie, które zachowuje właśnie 

ten swój specyficzny charakter. 

Jan Paweł II w Katechezach podaje klucz interpretacyjny, według którego powinno się 

odczytywać biblijny opis ludzkiej miłości zawarty w Pieśni nad Pieśniami. W Medytacji papież 

posługuje się cytatem nawiązującym do piękna kobiety, i co ważne, kobiety – przyjaciółki. 

W Katechezach wskazuje, że Pieśń nad Pieśniami, chociaż jest tekstem biblijnym i często była 

odczytywana w kontekście alegorii komunii między Jahwe a ludem izraelskim, to w pierwszej 

kolejności opowiada o ludzkiej miłości. „Nie sposób jej odczytywać inaczej, jak tylko na 

przedłużeniu tego, co zostało zapisane w pierwszych rozdziałach Genesis jako świadectwo 

«początku»”, z całą cielesnością, widzialną i przemawiającą do człowieka właśnie językiem ciała, 

a „Pieśń nad Pieśniami świadczy o tym, jakie jest bogactwo tej «mowy», której pierwszy zapis 

znajdujemy już w Rdz 2,23-25”284. 

Pierwotny sens tekstu biblijnego jest więc sensem dosłownym. Niezwykle celna intuicja 

Autora Katechez, by powiązać zachwyt pierwszego stworzonego mężczyzny nad pięknem 

kobiecości z Pieśnią nad Pieśniami, prowadzi w konsekwencji do doniosłych wniosków. 

Przede wszystkim można mówić o pełnym wymiarze tego, co Karol Wojtyła nazywa „mową 

ciała”: „Nawet powierzchowna analiza Pieśni nad Pieśniami przemawia za tym, żeby w tej 

wzajemnej fascynacji słyszeć «mowę ciała»”285. Przedmiotem tej mowy jest „kobiecość 

oblubienicy i męskość oblubieńca w bezpośrednim doświadczeniu widzialności”286. Nie można 

mieć żadnych wątpliwości co do konkretności słów wypowiadanych przez papieża. Cała 

fascynacja drugim ma swój początek w ciele widzialnym i w jego pięknie w całej cielesnej 

specyfice, charakterystycznej dla kobiety i mężczyzny. Biblijna księga mądrościowa dostarcza 

wystarczających racji, by móc tak twierdzić. 

 

                                                           
283
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 32. 

284
Tamże, s. 330. 

285
Tamże, s. 331. 

286
Tamże, s. 331. 



82 
 

Othmar Keel w komentarzu do Pieśni nad Pieśniami kieruje się identyczną intuicją: miłosna 

księga biblijna jest dobrym komentarzem do drugiego rozdziału Księgi Rodzaju, a przeżycie 

obecności drugiego jest przede wszystkim uszczęśliwiające. Miłość rodząca się między 

zakochanymi „dąży do takiej sytuacji, jaka była w raju”287. Charakter tej miłości nie może budzić 

żadnych wątpliwości. 

Chociaż miłość w PnP nie jest traktowana jako czysto zwierzęcy popęd, jeszcze mniej 

miejsca zajmuje w niej, jako przeciwieństwo rozkoszy cielesnych, miłość duchowa, która 

postrzega człowieka jako półanioła i w swojej prostackiej pysze dyskredytuje wszelkie dobro 

wspólne dla człowieka i zwierzęcia, jako «żądze ciała». Każda ludzka przyjemność stymuluje 

cielesne, duchowe i psychiczne siły człowieka. Takie widzenie wydaje się oczywistością i nie 

musi być formułowane w polemice z platońsko-hellenistyczną postawą288. 

Cielesne, wręcz fizyczne piękno człowieczeństwa, takie, jakim ono się jawi, jednocześnie 

nieoderwane od wymiaru osobowego, jest przedmiotem zainteresowania Autora Pieśni nad 

Pieśniami. Radykalne stwierdzenie o prostackim postrzeganiu treści, wokół których ogniskuje się 

to piękno (a treścią tą jest samo piękno ludzkich zachowań komunikowanych przez różnicę płci) 

skłania, by ze czcią i szacunkiem przyjrzeć się temu, co cieleśnie męskie i kobiece. Cześć nie 

oznacza jednak sakralizowania tej rzeczywistości. Othmar Keel zauważa, że „to, iż cała dziedzina 

życia, traktowana przez sąsiednie religie jako sakralne misterium i boski bieg wypadków, pojawia 

się tutaj w zupełnie odmitologizowanej postaci, jest teologicznym osiągnięciem najwyższej 

rangi”289. Tak sformułowany pogląd przenosi dyskusję o dosłownym (bądź metaforycznym) 

odczytywaniu treści Pieśni nad Pieśniami na zupełnie inny poziom. Dla niniejszej refleksji ma 

ogromne znaczenie ostatnie twierdzenie Autora komentarza: chociaż punktem wyjścia musi być 

badanie źródeł i świata wyobrażeń obecnych w obcych kulturach, to sens piękna ludzkiej miłości 

powinien być umieszczony w perspektywie teologii najwyższej próby. Ma to znaczenie z tego 

względu, że nie wolno na ołtarzu sensu metaforycznego składać całego ludzkiego piękna 

zawartego w poetyckich obrazach. Obrazy te mają sens jednoznaczny! A więc nie trzeba uciekać 

od dosłowności tekstu, ale podążać w głąb, pytać o zamysł Stwórcy (najwyższą teologię), który to 

zamysł tak wiele razy był podawany w wątpliwość. Ten ostateczny teologiczny wymiar jest dany 

nie w konstrukcji rozumowej, nie w rozważaniach intelektualnych, ale w pięknie ciała mężczyzny 

i kobiety, będącym obrazem Boga. 

                                                           
287
O. Keel, Pieśń nad pieśniami, tłum. B. Mrozewicz, Zysk i S-ka, Poznań 1997, s. 52-53. 

288
Tamże, s. 53. 

289
Tamże, s. 55. 



 

83 
 

Podobnie Gianni Barbiero zauważa, że cały świat przywołany w komentowanej wyżej 

księdze biblijnej nie ma charakteru mitologicznego. Opisuje go poetyckim, lirycznym językiem 

i tak należy go odczytywać. Porównania używane przez oblubieńców w opisie piękna cielesnego 

– inaczej niż we współczesnym kręgu cywilizacyjnym – nie tyle odnoszą się do metafor czy 

wyobrażeń wzrokowych, co raczej kierują czytelnika wprost ku poetyce ciała, zmysłów 

i wszystkiego, co jest siłą jednoczącą cielesności i duchowości – duszy i ciała. Opis piękna 

oblubienicy, obecny w Pieśni nad Pieśniami, nie opiera się na modelu wizualnym, ale skupia się 

na ciele kobiecym jako centrum wszelkiej energii życiowej całego wszechświata, a przede 

wszystkim świata, którego obrazem jest szczególnie ziemia Izraela290. Dlatego Fabrice Hadjadj, 

jako syn Narodu Wybranego, z całą precyzją przekazuje tę samą intuicję: Ukochana kobieta „jest 

całym kosmosem, który mogę zamknąć w ramionach. W niej splatają się królestwa minerałów, 

roślin i zwierząt, a nawet aniołów”291. 

Pobrzmiewa tu z pewnością echo Medytacji, w której można przeczytać, że w darze drugiego 

człowieka odkrywa się „poniekąd cały świat”292. Jakże śmiało brzmią te z pozoru proste słowa 

papieża, gdy w tle słychać często stwierdzenie, że Bóg sam wystarczy. Trzeba wyobraźni mistyka, 

aby zbyt uproszczone widzenie piękna mężczyzny i kobiety nie sprowadziło tajemnicy do rangi 

instynktu. Wnikliwy czytelnik Pieśni nad Pieśniami zauważy, że bardziej niż samo zewnętrzne 

widzenie dominuje tu stan ducha Autora natchnionego, a wraz z nim całe bogactwo emocji 

wywoływanych przez obraz oblubienicy. I to także w tym znaczeniu należy rozumieć „cały świat” 

we wspomnianym już wyżej tekście Medytacji. Fabrice Hadjadj symbolicznie porównuje owo 

piękno kobiecości do otaczającej człowieka przyrody. „Dlatego taką wagę posiada wyrażenie, 

które jest «wyznaniem wiary» w 8,6: «(Miłość jest) płomieniem Jah»”293. Toteż Andrea Milano 

posuwa się jeszcze o krok dalej i pisze: „Mocny jak śmierć jest eros” (według tego Autora 

oryginalne hebrajskie ’ahabâ tłumaczyć należy jako eros)294. Jedyne wyznanie wiary w całej 

natchnionej księdze, jaką jest Pieśń nad Pieśniami! 

Poczynione wyżej uwagi i cała troska o precyzyjne zrozumienie wydźwięku strof miłosnej 

księgi biblijnej mają ogromne znaczenie dla umiejętnego uchwycenia znaczenia miłości, którą 

również Jean-Luc Marion nazywa erotyczną. Ta najwyższa forma miłości dostępna w relacjach 

międzyludzkich ma swoje źródło w Księdze Rodzaju, co nie jest dziełem przypadku. Piękno 

                                                           
290
Por. G. Barbiero, Cantico dei cantici, Paoline, Milano 2004, s. 27, 29. Zwraca uwagę bardzo bogaty 

materiał bibliograficzny. 
291
F. Hadjadj, Kobieta i mężczyzna, dz. cyt., s. 50. 

292
Meditatio, 4. 

293
G. Barbiero, Cantico dei cantici, dz. cyt., s. 27. 

294
Por. A. Milano, Donna e amore nella Bibbia, dz. cyt., s. 97. 



84 
 

wywołujące właśnie taki rodzaj miłości („Płomień Pana”) musi być wielkością nie tylko 

bezinteresowną, czystym udzielającym się darem (bytem, którego istota jest wiecznie czymś 

więcej, niż obraz może wyjawić), lecz także wielkością potężną, wyrywającą z objęć śmierci. Taki 

rodzaj miłości może zrodzić się tylko w boskim pięknie. Mowa tu o miłości niejako 

„ponadbytowej”, przekraczającej to, co jest. „Kochać bez istnienia – to definiuje miłość bez 

istnienia. Prosta formalna definicja miłości obejmuje jej zwycięstwo nad nicością, a więc nad 

śmiercią. Miłość wskrzesza”295. Według Jeana-Luca Mariona miłość ta, paradoksalnie 

„niezależna” od bytu, jednocześnie nieskończenie przekracza sam byt, jego – w istocie – brak 

możliwości nadania samemu sobie sensu (ponieważ żaden byt nie może usprawiedliwić swojego 

istnienia). Taka miłość nie podlega śmierci. Może być dana, ale nigdy posiadana, oczekiwana, ale 

nie sprowokowana, pożądana, ale nigdy zasłużona. Absolutne piękno ukrywa się w niej, ponieważ 

to jej „własna bezsilność czyni ją potężną”296. Kluczowe jest tu wyrwanie ze stanu śmierci – 

pragnienie, by miłość trwała wiecznie nie potrzebuje żadnego uzasadnienia, zakorzenienia 

w bycie. Ona sama jest bytem, więcej: ona jedynie jest bytem samoistnym, ponieważ piękno, które 

objawia miłość (jest kształtem miłości), usprawiedliwia samo siebie. 

Słusznie zatem Hans Urs von Balthasar stwierdza, że Pieśń nad Pieśniami stanowi serce 

teologii i nieprzypadkowo stała się ona centralnym motywem wielu dzieł mistycznych. Według 

szwajcarskiego teologa, piękno zawarte w tej księdze potrafiło przekuć płomienną miłość 

przedwiecznego Ojca – agape na oblubieńczą miłość Chrystusa do Kościoła, której nie sposób 

nadać innego miana niż eros297. Przy tym nie wolno odczytywać Pieśni nad Pieśniami w znaczeniu 

czysto metaforycznym – w czym Hans Urs von Balthasar zgodny jest z opinią Jana Pawła II298 – 

aby nie pozbawiać jej sensu dosłownego, pełnego treści erotycznej. „Pod żadnym pozorem nie 

wolno sakralizować sensu dosłownego tej pieśni w taki sposób, by przedstawić go a priori jako 

«sceniczne uobecnienie misterium», zatracając jednoznacznie dosłowny sens słów”299. 

Pełna symboliki miłosnej księga biblijna „wibruje od erotycznego napięcia”, a postać 

Szulamitki, wybranej spośród tysięcy obecnych w haremie królewskim kobiet, jest „niepokalana” 

(cóż za intuicja Autora!)300, wyjątkowa z powodu niepowtarzalnego swojego uroku. Oblubieniec 

poddaje się pięknu tej jedynej kobiety. Hans Urs von Balthasar otwarcie pisze, że „ta pieśń, tak 

                                                           
295
„Aimer sans l’être – cela définit l’amour sans l’être. La simple définition formelle d’aimer inclut 

sa victoire sur le rien, donc sur la mort. L’amor ressuscite” w: J. L. Marion, Le Phénomène érotique, dz. cyt., 

s. 125. 
296
Tamże, s. 152. 

297
Por. H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 138.  

298
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 327-328. 

299
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 136.  

300
Por. tamże, s. 136-137. 



 

85 
 

bardzo ryzykowna, była jednak konieczna w tej mierze, w jakiej ludzki έρως (który zawiera 

w sobie έρως całej natury) jest siłą napędową ludzkiej miłości”301. Aluzja do ryzyka, zawartego 

w słowach biblijnej księgi, daje do myślenia. Jest tu wciąż obecne napięcie między czysto ludzkim 

zachwytem a jakby zawstydzeniem, obawą, że ta siła może mieć efekt niszczycielski. 

Jan Paweł II wobec takich obaw podsuwa ważne wskazanie: „Miłość też wyzwala szczególne 

przeżycie piękna, które koncentruje się na tym, co widzialne, chociaż ogarnia równocześnie całą 

osobę. Przeżycie piękna kształtuje upodobanie”302. Piękno więc musi być powiązane z miłością, 

nie może być tylko estetycznym przeżywaniem danej rzeczywistości, ale przeżyciem eks-

statycznym, porywającym poza to, co widzialne, ograniczone – ku temu, co wszechogarniające. 

Jak to będzie przedstawione w dalszej części niniejszego rozdziału – doświadczenie upodobania 

pozwala wyjść (eks-), zostać wyrwanym poza samą śmierć: tę śmierć, którą Jacques Derrida 

paradoksalnie określa jako właściwe źródło transcendencji, a lęk człowieka w obliczu śmierci 

nazywa jedynym powodem narodzin idei duszy303. Jakże odmienna – by nie powiedzieć: 

przygnębiająca – to perspektywa! Dopiero tak ukazane przez papieża-filozofa znaczenie piękna, 

jako rzeczywistości przemieniającej ludzką egzystencję, pozwala zgodzić się ze słowami Cypriana 

Kamila Norwida cytowanymi w Medytacji: piękno, jako kształt miłości, na to jest, „aby się 

zmartwychwstało”304.  

Ostatnim akordem niniejszej refleksji będzie odpowiedź na pytanie: jakie horyzonty 

otwierają się przed człowiekiem „zachwyconym”, czy też „pochwyconym” przez piękno, 

szczególnie w kontekście piękna kobiecości, danego w doświadczeniu rajskiego mężczyzny305.  

W swoich Katechezach Jan Paweł II zgadza się, że miłość opisana słowami Pieśni nad 

Pieśniami, mająca swój początek w zachwyceniu drugim człowiekiem, ma konotację erotyczną. 

„Można powiedzieć, że ów biblijny poemat z całym bezbłędnym autentyzmem odtwarza ludzkie 

oblicze erosa”306. Podobnie stwierdza Hans Urs von Balthasar, kiedy mówi o wyraźnie 

erotycznym wydźwięku natchnionej księgi307. 

Wobec takich świadectw nie sposób nie zapytać o powiązania piękna z erosem. Na pozór 

rzecz wydaje się prosta – mężczyzna i kobieta są wyposażeni przez Stwórcę w naturalną 

                                                           
301
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt.,, s. 137. 

302
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 331. 

303
Por. J. Derrida, Donare la morte, trad. it di L. Berta, Jaca Book, Milano 2002, s. 52-53. 

304
Meditatio, 4. 

305
Por. Meditatio, 2. Por. także A. Milano: „Ma l’eros, che traboccò nel grido di giubilo di Adamo, 

riecheggia sempre di nuovo nella storia, ogni volta che un cuore d’uomo viene afferrato, trapassato dallo 

stupore della scoperta dell’amore nei confronti dell’altro – da – sé, la donna (Gen 2,23)”, w: A. Milano, 

Donna e amore nella Bibbia, dz. cyt., s. 99-100. 
306
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 343. 

307
Por. H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 136. 



86 
 

skłonność, powodującą, że obydwoje dążą do duchowo-cielesnej komunii. W tak pojętym 

znaczeniu piękno ogranicza się jednak do czysto ludzkiego przeżycia zachwycenia, które 

nieuchronnie zmierza do kresu. Nie trzeba przekonywać, że takie zawężone postrzeganie roli 

piękna nie wystarcza. Czy Bóg, stwarzający człowieka mężczyzną i kobietą, nie dał im pragnienia 

nieskończoności? Czy w sercu człowieka nie mieszka paląca tęsknota za trwaniem – trwaniem 

właśnie tego, co piękne? Zostało wyżej powiedziane, że ludzkie, zmysłowe doświadczenie przez 

przeżycie piękna może ukierunkować na to, co wieczne. Pod jakim warunkiem jest to możliwe? 

Włodzimierz Sołowjow, analizujący doświadczenie erotyczne, zauważa, że kiedy staje się 

ono udziałem człowieka, ziemskiej istoty, od razu go przemienia – kochający obdarzony zostaje 

nową siłą nieskończoności. Nawiązuje do odkrycia Platona: prawdziwym powołaniem erosa jest 

płodzić w pięknie308. Owo tajemnicze płodzenie w pięknie rosyjski filozof ujmuje w zdaniu: 

„na czymże innym może polegać jego [piękna] prawdziwy i ostateczny cel, jeśli nie na tym, aby 

samą śmiertelną naturę czynić nieśmiertelną?”309. Perspektywa, otwierająca się dzięki tak 

rozumianemu „zrodzeniu w pięknie”, jest doprawdy imponująca. Należy w takim razie zadać 

pytanie: czy misterium miłości erotycznej ukryte w treści Pieśni nad Pieśniami rzeczywiście jest 

zdolne przekroczyć bramy śmierci. 

Jan Paweł II pod koniec swojego komentarza do biblijnej księgi miłosnej zaznacza, że ludzka 

miłość erotyczna, będąca tematem tej księgi, poddana jest pewnemu istotnemu ograniczeniu. 

„Zdajemy się więc przybliżać do tego wymiaru, w którym «eros» szuka dopełnienia inną jeszcze 

prawdą miłości”310. 

Włodzimierz Sołowjow doskonale wyraża tę „inną prawdę”, gdy doprecyzowuje, że nie może 

tu być mowy jedynie o wymiarze duchowym. Eros płodzi, tworzy nie tylko w myśli, nie jest 

kontemplacją nieśmiertelnych, odwiecznych prawd. „Jego bezpośrednim przedmiotem nie są 

uchwytne umysłem idee, lecz pełne życie cielesne”, ponieważ chociaż „triumf umysłu polega na 

czystej kontemplacji prawdy, triumf miłości – na pełnym wskrzeszeniu do życia”311. Wyłania się 

tu zupełnie nowa perspektywa. Zachwycenie prowadzi nie tylko do jedynie estetycznych 

wzruszeń, ale – prócz przeżycia dotknięcia nieskończoności – rodzi intuicję życia wiecznego, i to 

wiecznego w sensie cielesnym. 

Hans Urs von Balthasar zawiera tę myśl w krótkim komentarzu do wspomnianego wcześniej 

odkrycia Platona. Pisze, że platoński eros jest „pragnieniem, które aspiruje do boskich, 

                                                           
308
Por. W. Sołowjow, Dramat życiowy Platona w: Wybór pism, t. 3, dz. cyt., s. 62-63. 

309
Tamże, s. 64. 

310
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 347. 

311
W. Sołowjow, Dramat życiowy Platona w: Wybór pism, t. 3, dz. cyt., s. 64. 



 

87 
 

absolutnych głębokości, konkretyzujących się w tym, co widzialne dla kochającego, a co odnajduje 

[kochający] w formie piękna ukochanego”312. Pragnienie to nigdy nie przestaje obejmować 

kochanej osoby, a może zrealizować się tylko w perspektywie wieczności313.  

Jednym słowem można tu mówić o pełnym ludzkim wymiarze wskrzeszenia do życia w ciele, 

z uwagi na to, że dusza ludzka jest nieśmiertelna. Piękno rodzące miłość pełni więc rolę pomostu 

między doczesnością a wiecznością. Piękno cielesne już w jakiś sposób komunikuje 

nieśmiertelność – budzi w człowieku pragnienie niezmiennego trwania. Włodzimierz Sołowjow 

powołuje się na zamysł Boga – stworzenia człowieka jako mężczyzny i kobiety – a także 

przypomina, że dopiero cielesno-duchowa natura jest w pełni obrazem Stwórcy. W takim razie 

zadaniem miłości erotycznej w jej boskim przejawie będzie przywrócenie obrazu Bożego 

w śmiertelnym człowieczeństwie, co wyrazić się może tylko przez zjednoczenie tego, co męskie 

z tym, co żeńskie w wiecznym trwaniu. „Prawdziwym zadaniem miłości jest rzeczywiste 

obdarzenie jej przedmiotu wiecznym trwaniem, rzeczywiste uchronienie go od śmierci 

i przemijania, ostateczne przeobrażenie go w pięknie”314. 

Perspektywa taka jest nieosiągalna dla natury ludzkiej. Potrzeba tu wydarzenia, które jako 

jedyne zmienia bieg historii ludzkości i przerywa fatalny krąg narodzin ku śmierci. Jest nim 

zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa. Dokładnie to ma na myśli Hans Urs von Balthasar, gdy 

doprowadza do konkluzji: każdy człowiek, doświadczający ziemskiego erosa, ma obowiązek 

w życiu doczesnym pokonać jego czysto ludzką, niszczącą siłę, aby odkryć erosa niebiańskiego. 

Ten oblubieńczy bankiet (jak szwajcarski teolog nazywa opis spotkania mężczyzny i kobiety 

w Pieśni nad Pieśniami), który ostatecznie urzeczywistnia się w relacji Chrystusa do Kościoła, nie 

może się spełnić inaczej, jak tylko w wiecznym trwaniu. Dzieje się tak, „ponieważ έρως, 

podniesiony tu ponad wszelką dialektykę końca właściwą wszelkiej naturze organicznej, […] 

jest bezpośrednio umieszczony na linii między pierwotnym Edenem a oblubieńczą ucztą 

eschatologiczną”315. 

Dopiero piękno człowieczeństwa, rodzące się na styku Eden – Eschaton, wyłonione 

w tajemnicy wcielenia, śmierci i zmartwychwstania Chrystusa, pozwala zrozumieć ostateczny cel 

tego pierwotnego zachwytu człowieczeństwem. Hans Urs von Balthasar pisze, że w ten sposób 

pojmowana miłość – pełnia wszelkiej miłości, wieczna młodość i radość, ów eschatologiczny 

bankiet, czyli miłość jako eros – jest konieczna. „Ponieważ chodzi tu o wcielenie i wszelki sens 

                                                           
312
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 111. 

313
Por. tamże, s. 111. 

314
W. Sołowjow, Dramat życiowy Platona w: Wybór pism, t. 3, dz. cyt., s. 66. 

315
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 137. 



88 
 

oblubieńczy w jednym ciele, w Eucharystii, w męce i w zmartwychwstaniu, nie można bez niej 

[miłości jako eros], przemienionej, przekroczyć progu Nowego Testamentu”316. 

Zaskakuje bezwzględna potrzeba, niezbędność wymiaru erotycznego, ale – co wyraźnie 

zaznaczono – przemienionego. Wymiar ten jest włączony w tajemnicę Boga samego. Można od tej 

chwili mówić o chrześcijańsko pojętym boskim erosie, jako ostatecznym wyrazie piękna 

w stworzeniu. Piękno zamknięte w treści Pieśni nad Pieśniami musi być zatem odczytywane na 

sposób przeżycia właściwego miłości ludzkiej (erotycznej), ale jednocześnie wyprowadzającej 

człowieka ku innemu horyzontowi miłości – ku agape317, będącej zarazem owym boskim 

wymiarem erosa. Daje temu wyraz szwajcarski teolog w konkluzji: „Pieśń nad Pieśniami 

przedstawia się jako poezja, a więc jako zapowiedź rzeczywistości, która zaktualizuje się 

w obecności Chrystusa i w Kościele […], podniesiona więc ponad wszelki upadek”318. Biblijną 

pieśń miłosną powinno się wobec tego odczytywać w perspektywie eschatologicznej, gdzie 

mężczyzna i kobieta w pięknie komunii będą w pełni odzwierciedlać, kim jest Bóg. 

1.3.3. Odwieczna kobiecość 

W jakim celu Bóg powołał kobietę? Budząca zachwyt mężczyzny, może ona radować się 

darem, jakim Stwórca uczynił jej kobiecość. „Wówczas ta «wieczna kobiecość» (das ewig 

Weibliche) będzie znowu nienaruszonym darem ludzkiej cywilizacji, natchnieniem twórczości 

i źródłem piękna, które na to jest, «aby się zmartwychwstało» (Norwid)”319. Aż trudno odnieść się 

do skondensowanej treści powyższych słów. Postawione pytanie dotyczy powołania kobiety 

w szerokim sensie, nie jedynie faktu jej stworzenia, czy innymi słowy – co jest istotą tego 

powołania. Radowanie się (a może zachwycenie?) całą rzeczywistością, tym wszystkim, kim 

kobieta jest sama w sobie. Jaką tajemnicą musi być ów dar, jak przerasta wszelkie domysły, 

refleksje, świadczy o tym fakt, że Jan Paweł II – by oddać jego najgłębszy sens – ucieka się do 

terminu das ewig Weibliche – odwieczna kobiecość. I dodaje: ta odwieczna kobiecość, będąca 

źródłem piękna w stworzeniu, mocą tego piękna zdolna jest pokonać śmierć320. 

Rodzi się pytanie, czy nie ma w tym przesady. Zmartwychwstanie może być przecież tylko 

dziełem Boga samego. Czy istnieje upersonifikowane piękno, które nie podlega prawu śmierci? 

                                                           
316
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 137. 

317
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 347. 

318
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 137. 

319
Meditatio, 4. 

320
Tamże, 4. 



 

89 
 

Papież nie cofa się w swojej refleksji i dochodzi do konkluzji w postaci pytania retorycznego: 

czyż nie dane zostało „to piękno, które swój szczyt znajduje w Bogarodzicy”321. 

Wszystko jest po to, „aby się zmartwychwstało”. Odniesienie do życia wiecznego wskazuje 

na rzeczywistość wieczną, istniejącą, nieśmiertelną. Jedyny istniejący odwiecznie to sam Bóg. Czy 

więc można tym samym określeniem obdarzyć kobiecość? Aby wniknąć w tajemnicę piękna 

zdolnego przywrócić śmiertelne stworzenie do życia, trzeba zapytać, w jakim znaczeniu Autor 

Medytacji mówi o odwiecznie istniejącej kobiecości. 

Termin das ewig Weibliche zaczerpnął papież z twórczości Gertrudy von Le Fort. Powołuje 

się na tę myślicielkę już na początku Medytacji (pod koniec punktu pierwszego) oraz jeszcze raz 

w punkcie czwartym (wyżej przytoczonym). Natomiast raz jeden spotkać można to wyrażenie 

w Katechezach Jana Pawła II, ale w nieco innym kontekście. Mowa jest o przeciwstawieniu 

odwiecznej fascynacji – mężczyzny kobiecością kobiety i kobiety męskością mężczyzny – 

pożądaniu, które pojawiło się w ich sercach w wyniku grzechu. Pada tu stwierdzenie, że owo 

„Odwiecznie kobiece („das Ewigweibliche”), podobnie zresztą jak odwiecznie «męskie», również 

i w całej swojej historyczności, stara się uchylić od pożądania”322. 

To ważne uzupełnienie pozwala zbliżyć się do właściwego sensu określenia „odwieczna” 

kobiecość. Mówimy bowiem także o odwiecznie męskim. Oznacza to, że chodzi o naturę ludzką 

pojętą jako integralną całość. Francesco D’Agostino dodaje, że w wyrażeniu „wieczne” (Ewig – 

Weibliche) chodzi o wagę, jaką odgrywa w ludzkiej naturze męskość i kobiecość, skoro są one 

wielkościami wiecznymi, nieśmiertelnymi. Nieśmiertelna dusza ludzka jest współprzenikająca się 

z nieśmiertelnym ciałem męskim i kobiecym, a więc naznaczonym płcią. Ma to ogromne 

znaczenie dla rozumienia rzeczywistości eschatonu323. 

Z Medytacji wynika jednak, że owa natura stworzona nosi charakter kobiecy. Na czym opiera 

papież swoje twierdzenie? By odpowiedzieć na to pytanie, trzeba uciec się do analizy wyżej 

wspomnianego dzieła Gertrudy von Le Fort zatytułowanego Das ewig Weibliche. 

Niemiecka filozof już we wstępie zaznacza, że przemieniające światło wiecznej kobiecości, 

pozwalające na głębsze zrozumienie kryjącej się tu symboliki, zogniskowane jest w postaci Maryi 

Panny, „jako wyrażającej cały świat stworzony, reprezentującej w równym stopniu mężczyznę 

i kobietę”324. Mówi dalej, że w Kościele katolickim metafizyczne pojęcie kobiecości zostało 

                                                           
321
Meditatio, 4. 

322
Jan Paweł II, Mężczyzną i kobietą stworzył ich, dz. cyt., s. 127. 

323
Por. F. D’Agostino, Una filosofia della famiglia, dz. cyt., s. 172-173. 

324
G. von Le Fort, La donna eterna, Istituto di Propaganda Libraria, trad. it. di G. F. Ajroldi, Milano 

1936, s. 21.  



90 
 

najdoskonalej sformułowane właśnie dzięki postaci Najświętszej Dziewicy. Przy tym sam Kościół 

od początku określał siebie rodzajem żeńskim i był utożsamiany z Matką Pana. 

Jeden jest Kościół, a więc i jedyny. Tak jak Bogurodzica jest jedyna, a jednocześnie jest 

jedyną kobietą. „Tylko w Niej metafizyczne misterium kobiecości przybrało formę, a więc stało 

się uchwytne”325. Maryja – w dogmatyce katolickiej określana jako Niepokalana – przez swoją 

konkretność w istnieniu objawia wszelkie stworzenie u jego zarania. „Oznacza objawienie 

wszystkiego, czym był człowiek przed upadkiem: świętym obliczem stworzenia, które wyszło 

z rąk Boga, obrazem Boga odciśniętym w człowieku”326. Autorka zauważa, że skoro Niepokalana 

odzwierciedla boski porządek stworzonej ludzkości, to Dziewica Zwiastowania jest boskim 

obrazem człowieczeństwa. Co przez to niemiecka filozof chce powiedzieć? 

Otóż na poparcie tezy, że stworzenie naznaczone jest charakterem kobiecości, zwraca uwagę 

na fakt zwiastowania Maryi, kiedy to wypowiada Ona swoje „niech mi się stanie” (Łk 1,38). 

Człowiek nie może ofiarować Bogu nic więcej niż siebie samego. W ten sposób wyraża on swoją 

pasywność: oddaje siebie, nie mając nic ponad to, co otrzymał od Stwórcy. 

Pasywność już od starożytności uważano za cechę charakterystyczną pierwiastka żeńskiego, 

a w filozofii greckiej postrzegano ją jako negatywną. Jednakże w porządku chrześcijańskim uległo 

to odwróceniu. Dzięki łasce kobiece poddanie wywarło decydujący wpływ na dzieje zbawienia. 

Zgoda Maryi na wcielenie Syna Bożego była jej ofiarowaniem siebie. To totalne oddanie siebie 

jest typowo kobiecą cechą i jednocześnie wyraża w pełni religijny wymiar człowieka. Wszelka 

adoracja Boga, wszelki akt czci sił kosmosu wobec Stwórcy dokonuje się za pośrednictwem figury 

kobiety – oblubienicy327. 

Gertruda von Le Fort czerpie inspiracje dotyczące odwiecznej kobiecości ze spuścizny 

Mikołaja Bierdiajewa328. Rosyjski filozof jest przedstawicielem szerszego nurtu obejmującego 

takich myślicieli, jak Włodzimierz Sołowjow, Paweł Florenskij czy Sergiusz Bułgakow329. Idea 

odwiecznie kobiecego, istniejącego w zamyśle Boga pojawia się właśnie u Włodzimierza 

Sołowjowa. Jaka intuicja usprawiedliwia takie twierdzenie? Filozof pisze: „ta druga jedność, 

różna, chociaż i nieoddzielna od pierwotnej jedności Boga, jest względem Boga jednością 

pasywną, żeńską, gdyż w tym wypadku wieczna nicość (czysta potencja) przyjmuje pełnię życia 

                                                           
325
G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 25. 

326
Tamże, s. 25. 

327
Por. tamże, s. 26. 

328
Por. tamże, s. 92. 

329
Cenna analiza poglądów wymienionych myślicieli autorstwa H. Paprockiego znajduje się w dziele 

S. Bułgakowa, Ikona i kult ikony. Zarys dogmatyczny, tłum. H. Paprocki, Wydawnictwo Homini, 

Bydgoszcz 2002, s. 138-142. 



 

91 
 

Bożego”330. Uzasadnia, że świat, chociaż stworzony z nicości, istnieje odwiecznie w Bogu, a więc 

nie jest już nicością, ale bytem nieustannie przyjmującym życie. To właśnie owo przyjmowanie, 

poddanie się – charakterystyczne dla natury kobiecej – sprawia, że całe stworzenie ma w sobie 

pierwiastek żeński331. I chociaż osnowę odwiecznej kobiecości stanowi nicość, to jednak „nicość 

ta jest wiecznie ukryta przez przejmowaną od Boga postać absolutnej doskonałości”332. 

Dalsza refleksja prowadzi do uszczegółowienia problemu: odwieczna kobiecość w Bogu – 

przez miłość pełną czci – ma wcielić się w konkretną, stworzoną, ziemską kobiecość, daną 

kochającemu, tak by można w niej znaleźć odbicie tej istniejącej odwiecznie333. Mikołaj 

Bierdiajew dodaje, że ten idealny obraz kobiecości realizuje się konkretnie w ideale Matki – 

Dziewicy. Dochodzi do wniosku, że w macierzyństwie przejawia się dusza świata, a łono kobiece 

odzwierciedla rodzącą ziemię. Dziewiczość natomiast jest źródłem niewinności, która w duszy 

męskiej wywołuje kult i uwielbienie334. Męska zasada, ze swojej strony „oderwana od zasady 

kobiecej jest bezsilna i bezradna, jest abstrakcyjna i nie może utwierdzić idealnego obrazu 

człowieka”335. Mikołaj Bierdiajew dobitnie podkreśla dziewiczość jako wartość integrującą naturę 

ludzką rozdartą po grzechu pierworodnym. Dlatego za zasługę chrześcijaństwa uznaje 

wprowadzenie kultu dziewictwa (mimo ewidentnej dla wszystkich kultur wartości macierzyństwa) 

i powiązanie go z kultem Najświętszej Maryi Panny336. 

To krótkie itinerarium pozwala na zrozumienie inspiracji, ale i kierunku refleksji Gertrudy 

von Le Fort. Wszystko, co powie o odwiecznej kobiecości, będzie ostatecznie odniesione do 

postaci Niepokalanej Dziewicy. Jednocześnie niemiecka filozof nie zagłębia się w jedynie 

teoretycznych rozważaniach, ale dotyka problematyki kobiety w jej konkretności. To punkt 

styczny z refleksją Jana Pawła II. Autor Medytacji daje wyraz temu samemu poglądowi, ponieważ 

dzieli z Gertrudą von Le Fort podobną w istotnych treściach wizję337. 

 

 

                                                           
330
W. Sołowjow, Sens miłości, dz. cyt., s. 44. 

331
W tym kontekście bardzo ważna intuicja H. Ursa von Balthasara: „L’elemento femminile 

rappresenta la creatura di fronte al Creatore”, w: Il tutto nel frammento, dz. cyt., s. 272.  
332
W. Sołowjow, Sens miłości, dz. cyt., s. 44. 

333
Tamże, s. 44. 

334
Por. M. Bierdiajew, O przeznaczeniu człowieka, tłum. H. Paprocki, Antyk, Kęty 2006, s. 247. 

335
Tamże, s. 247. 

336
Tamże, s. 243. 

337
Por. Meditatio, 4. Jan Paweł II cenił myśl rosyjskich filozofów M. Berdiajewa i W. Sołowiowa, 

por. John Paul II’s Letter to the Dean of the Departament of Philosophy, Wojtyła Studies, Vol.I, No. 2 

(Aug. 2024), s. 8-11. 



92 
 

Przede wszystkim Maryja Dziewica, chociaż przyniosła rodzajowi ludzkiemu zbawienie 

w sensie religijnym, to paradoksalnie właśnie dlatego można Ją utożsamić z absolutnym sensem 

zbawienia338. Tym samym wszystko to, co Gertruda von Le Fort odnosi do sfery religijnej, dotyczy 

wszelkiej rzeczywistości, której na imię kobieta. W ten sposób „«odwiecznie kobiece», kiedy 

«dostępuje nieba», pada na twarz przed odwiecznie boskim: ostatnim misterium Niepokalanej jest 

Stworzyciel”339. Kobiecość, odwiecznie przyjmująca boskie życie, przerasta wszelkie 

stworzenie – przerasta z pewnością także i zasadę męską. Zawiera w sobie całe stworzenie – także 

mężczyznę. Dlatego w tym kontekście pierwszą tajemnicą Maryi będzie virgo mater340. 

Dziewictwo, według Gertrudy von Le Fort, w świecie doczesnym kojarzy się z absurdem. 

Taki los kobiety postrzega się bardziej jako „wybrakowane małżeństwo i wybrakowane 

macierzyństwo” niż sensownie zrealizowane powołanie. Ale ukrywa się tu niezwykle subtelna 

prawda: „jedynie egzystencja jawiąca się jako pozbawiona jakiejkolwiek wartości jest zdolna 

wydobyć w stopniu najwyższym istotę wartości osoby”341. 

Dziewiczy stan jest ekstremalnym ubóstwem, w którym dopiero można dojrzeć całe 

bogactwo osobowości. Ta genialna w swym wyrazie intuicja pozwala zupełnie przeorientować 

sposób postrzegania dziewictwa i ukierunkować je na wartości wiecznotrwałe. Macierzyństwo 

z czysto biologicznego staje się duchowe, obejmujące wszystkich, którzy tego zapragną. 

Na zarzut, że przecież kobieta będąca matką biologicznie także może realizować ten ideał, 

należałoby odpowiedzieć słowami Apostoła Pawła: „już nie ja żyję, ale żyje we mnie Chrystus” 

(Ga 2,20), to znaczy – dziewica jest w szczególny sposób wolna, by być matką w szerszej 

perspektywie. Macierzyństwo biologiczne podlega uwarunkowaniom wynikającym z relacji 

z bliskimi. Kobieta pod wieloma względami wolna od tego rodzaju ograniczeń (dziewica) wybiera 

swoje macierzyństwo, nie jest zdeterminowana biologicznie. 

Jednak ostateczna wartość stanu dziewiczego sprowadza się do tego, że reprezentuje ono 

najwyższą, unikalną wartość osoby jako takiej – pozbawionej jakiejkolwiek zasługi z dokonanych 

dzieł, osobistych sukcesów, czy wypełnienia swojego szczególnego powołania. A zatem stan ten 

jest znakiem odwiecznej kobiecości, ponieważ dotyczy każdej kobiety, która przez swoją 

kobiecość – pokorną, cichą i ukrytą za męskim aktywizmem – potrafi być gwarantem tego, 

co niewidzialne w świecie zbyt często ceniącym tylko to, co widzialne342. 

                                                           
338
Por. G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 37.  

339
Tamże, s. 39. 

340
Tamże, s. 46. 

341
Tamże, s. 51. 

342
Tamże, s. 58. 



 

93 
 

Gertruda von Le Fort maluje obraz dziewicy odniesionej do ideału odwiecznej kobiecości, 

nie po to, by wzywać do abstrakcyjnych refleksji. Zapytuje o kształt tego ideału w konkretnej 

egzystencji kobiecej. Jak już zostało wyżej opisane, kształt ten objawia się w pokornym fiat mihi 

(czyli w gotowości współpracy stworzenia ze swoim Stwórcą). Bogurodzica Dziewica nie jest 

jakimś odległym, niedosiężnym wzorem, ale raczej wyznacza kurs w życiu każdej konkretnej 

kobiety. Powinien on przejawić się nie w aktywizmie, ale w oddaniu343. 

Obraz odwiecznej kobiecości, ujawniający się w dziewictwie, musi zostać dopełniony 

macierzyństwem. Poczęcie i zrodzenie dziecka to rzeczywistości specyficznie kobiece, przy czym 

fizyczne rodzenie prowadzi kobietę aż po „totalną ofiarę z własnej osobowości”344. Ciekawostkę 

stanowi uwaga Autorki, że w sztuce starożytnej Grecji praktycznie nie występuje przedstawienie 

matki i dziecka. Starożytność jest jakby chłodna w tym wymiarze. Warto nadmienić, że podczas 

gdy w różnych kulturach i religiach kobieta matka kojarzona jest z ziemią, to w biblijnej wizji 

pojawia się motyw życia. Ewa (hebr. Havah) oznacza żyjącą – matkę wszystkich żyjących 

(Rdz 3,20)345. Dopiero jednak chrześcijaństwo w Bogarodzicy odkrywa tajemnicę kobiety, 

niosącej życie wieczne (Chrystusa). Nie można przedstawić istoty macierzyństwa w oderwaniu 

od dziecka – począwszy od dzieciątka aż po Pietę346. Jakie stąd płyną wnioski? 

Otóż zrodzenie fizyczne odsyła do większej tajemnicy. Dziecko, które się rodzi, „nie rozrywa 

jedynie łona matki, ale rozrywa jej serce” – jak wstrząsająco pisze Gertruda von Le Fort347. 

Tajemnica, o której mowa, dotyka egzystencji człowieka jako takiego, nie jedynie zrodzonego 

dziecka. Macierzyństwo gwarantuje przebaczającą dobroć, bez której życie świata stałoby się 

piekłem. Tu spotyka się ono z dziewictwem – znowu, tak jak w przypadku dziewiczej kobiecości, 

kobieta matka przyjmuje wszystko to, co słabe, nieukończone, pozbawione znaczenia. Kobieta 

obejmuje człowieczeństwo, z punktu widzenia świata ubogie i bezużyteczne. Nie działa tu logika 

użyteczności: wykorzystać potencjał ludzki tak, jak eksploatuje się potencjał ziemi. „Mali i słabi, 

«ubodzy» tej ziemi istnieją po to, by doprowadzić ludzi do miłosierdzia bożego”348. 

Jakże bogata perspektywa otwiera się w tym stwierdzeniu! Każda kobieta matka – wzorem 

Maryi, Matki Boga-Człowieka – może stać się matką miłosierdzia. W takim przyjęciu 

wszystkiego, co słabe, zawiera się ostateczne znaczenie macierzyństwa duchowego, dostępnego 

także kobiecie pozbawionej własnego potomstwa. Macierzyństwo duchowe jest jednak wciąż 

                                                           
343
Por. G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 54. 

344
Tamże, s. 104. 

345
Por. A. Milano, Donna e amore nella Bibbia, dz. cyt., s. 71. 

346
Por. G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 106. 

347
Tamże, s. 109. 

348
Tamże, s. 115. 



94 
 

darem natury. To stwierdzenie zaskakuje, ponieważ każe dostrzec w samej naturalnej skłonności 

wymiar nadnaturalny. Kobieta ma w sobie taką zdolność! Gertruda von Le Fort daje temu pięknu 

wyraz, gdy zauważa, że doskonałym tego obrazem jest „Madonna Holbeina, która tuli 

w ramionach nie Dzieciątko Jezus, ale chorego synka ofiarodawczyni”349. 

Wydaje się, że przy analizie misterium macierzyństwa zagubiony został wymiar wieczności. 

Czysto naturalnie pojmowane macierzyństwo, które także w wymiarze ducha odnosi wszystko do 

tego świata, jest związane z dzieckiem, a więc nie nawiązuje koniecznie do tego, co wieczne. Przy 

bliższym oglądzie niemiecka filozof zauważa jednak, że macierzyństwo nie tyle poddane jest 

czasowości, co przekracza tenże wymiar: przekazuje życie w nieskończoność. Kobieta, która 

troszczy się i opiekuje, chroni życie, utrwala w czasie wieczność350. W ten sposób pojawia się 

temat nadprzyrodzoności. Natura zapowiada łaskę. Fizyczne zrodzenie okazuje się nie owocem, 

ale dopiero pierwszym stopniem na drodze do narodzin nadprzyrodzonych. Można w ten sposób 

mówić o przejściu od macierzyństwa według porządku natury do macierzyństwa duchowego. 

Znakiem nowego życia z łaski jest sakrament chrztu. Symbolicznie macierzyństwo duchowe 

wyraża się przez ciekawy fakt – otóż należy zauważyć, że podczas sprawowania sakramentu 

chrztu to nie naturalna matka staje się gwarantem przekazywania życia Bożego, ale jest nim matka 

chrzestna. Matką ochrzczonego dziecka może być jedynie córka Kościoła351. Wyraźnie zaznacza 

się linia przejścia od natury ku nadprzyrodzoności. Rola kobiety, która przyjmuje nowe życie 

niejako swoim kosztem, nie kończy się w momencie narodzin, ale oddanie siebie przejawia się 

także w wychowywaniu. Człowiek, naturalnie poczęty dzięki mężczyźnie, jest ostatecznie 

dzieckiem Stwórcy, co niesie poważne konsekwencje. 

Kobieta mimo zrodzenia cielesnego nie rodzi ducha. Nie może więc zrodzić człowieczeństwa 

uformowanego według jej pragnienia. Ona jedynie otrzymuje w darze, a nie stwarza, więc tym 

bardziej nie posiada, dlatego świadomość oddania dziecka staje się dla kobiety źródłem 

nieustannego cierpienia. „Matka żyje w synu, ale syn nie żyje w matce”352. Ostateczne powołanie 

kobiety matki zawiera się więc w słowach Zbawiciela: „Kto przyjmuje jedno z tych dzieci w Moje 

imię, Mnie przyjmuje” (Mk 9,37). Dostrzeganie oblicza Chrystusa w obliczu najmniejszego: 

w tym wyraża się zrozumienie powołania do macierzyństwa w jego najwyższym wyrazie. W tym 

punkcie znowu zbiegają się drogi powołania dziewiczego i macierzyńskiego. Gertruda von 

Le Fort widzi w obydwu tych wymiarach odblask odwiecznie kobiecego: „dziewica musi przyjąć 

                                                           
349
Por. G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 117. 

350
Tamże, s. 120.  

351
Tamże, s. 129. 

352
Tamże, s. 132. 



 

95 
 

w sobie koncepcję macierzyństwa duchowego, a matka – powrócić na nowo do dziewictwa 

duchowego”353. Tylko w ten sposób – na miarę zacytowanych wyżej słów – każde indywidualne 

powołanie kobiece dostąpi swojej pełni. Każda kobieta, w której życiu – pod warunkiem 

zrozumienia i przyjęcia maryjnego ancilla Domini – dokona się rekonstrukcja odwiecznej 

kobiecości, zostaje bezpośrednio włączona w powołanie Maryi, Matki-Dziewicy. Maryja więc nie 

oznacza jedynie zbawienia kobiety, ale oznacza zbawienie, które dokonuje się tylko przez 

kobietę354. Odwieczna kobiecość zyskuje tym samym wymiar konieczności w dziejach człowieka. 

Dietrich von Hildebrand zauważa: „na pytanie dlaczego kogoś kochamy, nie potrafimy 

wskazać na wartości uzasadniające naszą miłość” i dodaje: „trudność ta wynika przede wszystkim 

z tego, że istnieje więcej jakości wartościowych niż pojęć, jakich używamy na ich określenie”355. 

W naszym założeniu owe „jakości wartościowe”, o których wyżej mówi niemiecki filozof – 

zbierające w sobie wszystkie inne wartości – to piękno, sprawiające, że druga osoba staje się 

drogocenna. Odwieczna kobiecość, jako virgo-mater, reprezentuje te jakości – nieznajdujące dla 

siebie odpowiedniego określenia. 

Ostatnią, a jednocześnie kluczową wartość uosobioną w pięknie, trudną do scharakteryzowania, 

Gertruda von Le Fort określa mianem sponsa. „Ale misterium charitatis jako tajemnica 

oblubieńcza nie jest tajemnicą «mater», ale raczej przynależy do «sponsa», która ma swoje miejsce 

między «virgo» i «mater»”356. Przy czym każda z tych rzeczywistości przenika się wzajemnie 

z pozostałymi i dopiero jako kompletna, współprzenikająca się, określa w pełni to, co nazywa się 

życiem kobiecym. Istotnie, trzeba bowiem wskazać na życie, kiedy mowa jest o wieczności. 

Wiecznie żyjąca kobiecość oddaje dopiero w całości sens powyższych przemyśleń – żyjąca, 

a więc spajająca wymiar dziewiczy i macierzyński w jeden organizm z całym jego dynamizmem. 

Wyraża się on w archetypie oblubieńczym. Dotychczas była mowa o kobiecie jako wartości 

osobowej samej w sobie (virgo) oraz o kobiecie jako miejscu, w którym objawia się dar Stwórcy 

(mater). Teraz pojawia się kobieta w jej stosunku do mężczyzny, a więc w tej relacji, która ma 

miejsce „od początku” – Έν αρχή (Rdz 1,1). Dla mężczyzny kochającego kobietę nie traci ona 

nigdy rysów pierwszej oblubienicy z okresu ich „rajskiego narzeczeństwa”. 

Niemiecka filozof w sposób oryginalny komentuje, jak sakramentalny związek małżeński jest 

wzorem dla wszelkich relacji między mężczyzną a kobietą. Za tak rozumianą więzią oblubieńczą 

„idą w ślad wszystkie możliwe więzi między mężczyzną a kobietą, działające w celu stworzenia 

                                                           
353
Por. G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 140.  

354
Por. tamże, s. 140. 

355
D. von Hildebrand, Istota miłości, tłum. W. Paluchowski, Fronda, Warszawa, s. 96-97. 

356
G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 59. 



96 
 

pewnego porządku duchowego: nie istnieje jedynie żona związana Sakramentem, ale także 

przyjaciółka, ukochana mężczyzny”357. Stąd wniosek, że szczytem, a więc najwyższym 

przejawem wszelkich relacji znamionujących spotkanie mężczyzny i kobiety, jest rys oblubieńczy 

(archetypiczny). Okazuje się wobec tego, że rzeczywistość ta nie jest zarezerwowana jedynie 

dla małżonków. Jest to niewątpliwie pewna nowość. 

Czy kobieta jest przyjaciółką mężczyzny także w znaczeniu więzi oblubieńczej, 

tak właściwej małżeństwu? Aby nie pozostawić co do tego wątpliwości, Gertruda von Le Fort 

dodaje, że „misterium charitatis istnieje na świecie także jako tajemnica duchowego stworzenia 

mężczyzny i kobiety – istnieje i owszem «sponsa», współpracownica ducha mężczyzny”358. Odtąd 

termin oblubienica na stałe towarzyszy odniesieniu do mężczyzny. Przede wszystkim tajemnica 

ta rozumiana jest jako głębsza relacja, wyrażona przez biblijny termin „poznanie”. Autorka 

rozszerza zdecydowanie jego znaczenie i mówi, że – aby kobieta mogła stawać się oblubienicą 

wobec mężczyzny – on sam musi „poznawać” ją jako odmienny wymiar człowieczeństwa, 

w którym kompletna odmienność, różność, (a więc i komplementarność!) jest rzeczywistością 

absolutną. 

Karol Wojtyła wyraża niemal identyczną myśl, ale postępuje o krok dalej. Omawia w dziele 

Miłość i odpowiedzialność znaczenie miłości pożądania – bowiem taki rys miłości musi się między 

oblubieńcem i oblubienicą pojawić – i mówi, że przemienia się ona w miłość życzliwości (amor 

benevolentiae). Miłość pożądania „winna do tego zmierzać w każdym stanie i w każdym przejawie 

ich współistnienia oraz obcowania. W szczególnej mierze jednak winna zmierzać do tego 

w małżeństwie”359. Nowość leży w tym, że po pierwsze – Autor rozprawy o ludzkiej miłości 

dopuszcza zaistnienie zjawiska, któremu nadaje nazwę miłość pożądania, a więc akceptuje jako 

zasadniczo dobre doświadczenie płynące z cielesnego przeżywania atrakcyjności drugiego. 

Po wtóre – podobnie jak Gertruda von Le Fort – nie rezerwuje tego przeżycia jedynie dla miłości 

małżeńskiej, chociaż wyraźnie wskazuje, że jest ona szczególnie uprzywilejowanym miejscem 

takiego doświadczenia. Karol Wojtyła zdaje się dostrzegać, jaką trudność może sprawić wielu 

osobom tak śmiałe stwierdzenie z jego strony, dlatego dopowiada: „nie trzeba tego taić ani 

ukrywać. Prawdziwa miłość życzliwości może bowiem iść w parze z miłością pożądania, a nawet 

z samym pożądaniem”360 – oczywiście pod warunkiem przekształcania pożądania w amor 

benevolentiae.  

                                                           
357
G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt.,, s. 61.  

358
Tamże, s. 61. 

359
K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność, dz. cyt., s. 78. 

360
Tamże, s. 78. 



 

97 
 

Tak rozumiana relacja pozwala zrozumieć, że kobieta – oblubienica mężczyzny – „tak, jak 

wprowadza radość w jego samotne życie, tak przenosi go poza wszelkie granice jego własnej 

osoby”361. Jest to chyba jeden z najlepszych komentarzy do Księgi Rodzaju 2,27. To już nie 

kobieta – pomoc, ale klucz każdego mężczyzny do zrozumienia siebie, więcej nawet: to ukryta 

w kobiecości moc transcendująca jego samego. Pobrzmiewa tu echo zachwytu pierwszego 

mężczyzny w raju na widok pierwszej kobiety. Wszystko to dzieje się dlatego, że „we współpracy 

kobiety, oblubienicy swojego ducha, mężczyzna dostrzega swoje własne dzieło stwórcze jako 

współpracę z dziełem Boga, jedynego Stwórcy”362. Kobieta, postrzegana zawsze w odniesieniu 

do ostatecznego celu – do Boga, jest współpracownicą mężczyzny jako oblubienica jego duszy. 

Natomiast – jak zaznacza Gertruda von Le Fort – będąc oblubienicą mężczyzny, nie przestaje być 

oblubienicą Chrystusa, do którego należy w pierwszej kolejności. 

Jak to interpretuje sama Autorka? Niebezpieczeństwo pojawić się może tam, gdzie kobieta 

oddala się od Boga i wówczas w swoim oddaniu mężczyźnie traci wszelkie granice: „bez 

powiązania z wiecznością, utracone zostają tak rzeczy wieczne, jak i ziemskie”363. Zaskakuje 

kontekst wypowiedzi niemieckiej filozof. Upatruje oddalenia od Boga i od Jego stwórczego 

zamiaru nie tylko w niewolniczym poddaniu się mężczyźnie, ale i w fałszywej idei feminizmu, 

zaprzeczającej kobiecości przez zanegowanie mężczyzny. Brak zrozumienia dla tego, czym 

powinno być oddanie mężczyźnie według stwórczego, Bożego porządku, skutkuje albo 

odrzuceniem mężczyzny, albo zniewoleniem nim364. Ruch feministyczny nie stanowi zatem 

pozytywnej odpowiedzią dla kobiety, a nawet – ponieważ narzuca kobiecie modę, sposoby 

zachowania głoszone w imię jej wyzwolenia oraz równościową ideologię – paradoksalnie 

powoduje zanegowanie samej idei kobiecości. 

Gertruda von Le Fort cytuje Mikołaja Bierdiajewa i pisze, że to odwieczna kobiecość – a nie 

kobieta zrównana z mężczyzną czy wyemancypowana – jest nadzieją na przyszłość świata. To ona 

zyska nowe i o wiele większe znaczenie w odnowie ziemskiej rzeczywistości, zagrożonej 

apokaliptycznym upadkiem. „Chodzi o przywrócenie na nowo mysterium charitatis, jako 

jedynego boskiego porządku, w którym spotkają się – nieważne, w jaki sposób – mężczyzna 

i kobieta w akcie stworzenia, aby wrzucić na nowo w ogień totalność istnienia. Jeśli ta odnowa nie 

powiodłaby się, nastąpiłaby ostateczna ruina”365. Jakież ogromne znaczenie zyskuje w świetle 

tych słów relacja, o której Jan Paweł II mówi, że jest ustanowioną na zawsze i konieczną, 

                                                           
361
G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 65. 

362
Tamże, s. 73. 

363
Tamże, s. 82-83. 

364
Por. tamże, s. 83. 

365
K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność, dz. cyt, s. 92-93. 



98 
 

a zrozumienie podstawowych uwarunkowań tejże oblubieńczej relacji „jest ważne i nieodzowne 

dla tego, kim człowiek stale jest i kim być powinien”366. 

W ostatniej refleksji niemiecka filozof zwraca uwagę na zbawienie, jakie niesie światu 

odwieczna kobiecość w wymiarze transcendentnym. Do mężczyzny należy odczytanie i realizowanie 

go w doczesności, to on bowiem jest z natury agens – działający. Wzorem pozostaje tu kobiecość 

w jej doskonałym przejawie: Najświętsza Maryja Panna jako ta, która będąc virgo i mater, jest 

przede wszystkim oblubienicą (sponsa) ducha. Sama Autorka pisze „ducha” małą literą367. 

O jakiego więc ducha chodzi? Otóż osoba Maryi jest tutaj odniesiona do osoby każdej kobiety – 

oblubienicy ducha męskiego. Zwiastowanie Najświętszej Pannie to zarazem zwiastowanie całemu 

stworzeniu. Dlatego kobieta jest oblubienicą, będącą w obliczu mężczyzny dziewicą i matką, 

a tym samym reprezentującą jedyną Dziewicę-Matkę. To Bogarodzica, obecna jakby w istocie 

kobiecości, jest zasadą życia i działania mężczyzny jako najistotniejsza część jego rzeczywistości. 

W ten sposób odwieczna kobiecość realizuje się przez maryjne powołanie kobiety. „Maryja 

reprezentuje swoje córki, a jej córki reprezentują ją”368. Pozostaje na koniec zapytać, jak Maryja – 

wzór odwiecznej kobiecości – w swoim życiu realizowała ideał oblubienicy męskiej duszy. 

By odpowiedzieć na to pytanie, trzeba przyjrzeć się szczególnej relacji, jaka łączyła Maryję 

z Józefem, jej Oblubieńcem. 

Podsumowanie 

Architektura pierwszego rozdziału niniejszej pracy opiera się na stwierdzeniu wziętym 

z Medytacji Jana Pawła II, w którym to Autor tajemnicę trynitarną opisuje w kategoriach relacji 

Osób, a więc z perspektywy personalistycznej. Tajemnica trynitarna wyraża się najdoskonalej – 

według papieża – w komunii między mężczyzną a kobietą, jako obrazie sposobu bytowania Trójcy 

Świętej. Oryginalność tej wizji ma swoje zakorzenienie w teologii ciała, dla której tekst Medytacji 

– w mojej opinii – stanowi najlepszy komentarz. Dlatego też w centrum pierwszej części rozdziału 

znalazła się problematyka komplementarności osób: tak mężczyzny i kobiety, jak i ich prawzoru – 

Osób boskich w tajemnicy Trójcy Świętej. 

Konsekwencją tych rozważań jest analiza relacji między mężczyzną a kobietą tak, jak ją 

zamierzył Stwórca. Medytacja stawia z kolei w centrum zainteresowania pojęcie amor 

complacentiae (miłość upodobania) – oś, wokół której interpretować należy ową niezwykłą 

                                                           
366
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 60. 

367
Por. G. von Le Fort, La donna eterna, dz. cyt., s. 142. 

368
Tamże, s 142. 



 

99 
 

komunię osób mężczyzny i kobiety: niezwykłą, ponieważ zakorzenioną w cielesności ich obojga. 

Stąd z punktu widzenia drugiej części pierwszego rozdziału pracy ważna jest relacja, zachodząca 

między pojęciami: eros i agape. Ukazana została współzależność obydwu aspektów tej jednej 

w istocie miłości, a jej właściwe rozumienie w kontekście ludzkim domaga się wciąż powrotu 

do „początku” – owego pierwotnego zamysłu Boga, danego w opisie stworzenia z Księgi Rodzaju. 

W trzeciej części rozdziału pierwszego poruszona została kwestia tajemnicy piękna obecnego 

w ostatnim akcie Boga Stwórcy: stworzenia kobiety. Tekst Medytacji nie pozostawia wątpliwości 

co do wagi tejże tajemnicy i podkreśla centralne znaczenie piękna kobiecości pośród całego 

stworzonego świata. Rozważanie to doprowadza do pytania o nadprzyrodzone znaczenie kobiecej 

natury i ogniskuje się wokół powtarzanego w Medytacji określenia „odwieczna kobiecość” 

(das ewig Weibliche), pierwotnie autorstwa Gertrudy von Le Fort. Celem tak postawionego 

pytania jest doprowadzenie do konkluzji spajającej w jedną całość bogatą refleksję rozdziału 

pierwszego – kobieca natura, ukonkretyzowana w Bogarodzicy Maryi, jest paradygmatem dla 

wyrażonej przez Jana Pawła II w Medytacji tajemnicy piękna. Tajemnica ta, obecna w Bogu 

Trójcy, przenika całą rzeczywistość stworzoną. 

  



100 
 

 

 

 

ROZDZIAŁ II 

Paradygmat biblijny 

JÓZEF I MARYJA JAKO FUNDAMENTALNY MODEL  

PIERWOTNEGO ZAMYSŁU 

Aby uniknąć pułapki idealizmu czy abstrakcyjnego myślenia – mogących narzucać się 

czytelnikowi po lekturze pierwszego rozdziału pracy – trzeba sięgnąć do biblijnego paradygmatu. 

Paradygmat ten odnajdujemy w relacji oblubieńczej mężczyzny i kobiety, która to urzeczywistnia 

się w osobach Józefa i Maryi, ewangelicznych oblubieńcach. 

Punktem wyjścia będzie adhortacja Jana Pawła II Redemptoris custos, dotycząca postaci 

Świętego Józefa i jego roli, jaką odegrał u boku Maryi w obliczu kairosu – momentu 

kulminacyjnego w dziejach ludzkości. Dlaczego przywołana zostaje postać Józefa? 

Otóż dokument papieski ujmuje syntetycznie w jedną całość zarówno starożytną tradycję 

chrześcijańską, jak i myśl nowożytną, borykającą się niejednokrotnie z fenomenem tej jedynej, 

a jednocześnie tak po ludzku rozumianej relacji mężczyzny i kobiety. Celowo zostało tu użyte 

słowo borykająca się, ponieważ od początku dziejów chrześcijaństwa temat tej szczególnej więzi 

budził kontrowersje, a nawet spotykał się z pewnego rodzaju ostracyzmem. Wystarczy przyjrzeć 

się ikonograficznym przedstawieniom Świętego Józefa, by zrozumieć wpływ teologii Wschodu 

na kształtowanie obrazu Cieśli z Nazaretu. Starzec Józef zostaje praktycznie oddzielony od 

tajemnicy Maryi – Matki poświęconej całkowicie swojemu Synowi. Czy wobec takiej wizji, nowe 

podejście do tematu relacji Józefa i Maryi, zaproponowane w papieskiej adhortacji, może znaleźć 

swoje uzasadnienie w katechezach Mężczyzną i niewiastą stworzył ich? Co więcej, czy można 

stwierdzić, że właśnie teologia ciała stanowi dla Jana Pawła II klucz do interpretacji więzi łączącej 

tę ewangeliczną parę oblubieńców? 

Aby uzasadnić powyższą tezę, przyjdzie uciec się ponownie do tekstu Medytacji, co pozwoli 

na zastosowanie właśnie takiego klucza interpretacyjnego oraz wyznaczy kierunki dalszych 

poszukiwań. W tym kontekście przyjdzie zmierzyć się z kolejnym, ważnym pytaniem: 



 

101 
 

czy możliwe jest – a jeśli tak, to pod jakim warunkiem – opisanie tej jedynej, najświętszej relacji 

oblubieńczej między dwojgiem Świętych za pomocą tekstów biblijnej Pieśni nad Pieśniami. 

Odpowiedź na to pytanie umożliwi przełożenie realiów tej wyjątkowej w swoim rodzaju więzi 

na doświadczenie każdego mężczyzny i każdej kobiety.  

Pozostaje ostatnia kwestia, wynikająca wprost z wyżej zaproponowanych rozważań, 

mianowicie, uzasadnienie twierdzenia, że relacja oblubieńcza Józefa i Maryi – tak jak ją rozumie 

Jan Paweł II – może być wzorem życia małżeńskiego i konsekrowanego jednocześnie. Uwagę 

zwraca zwłaszcza zwrot jednocześnie, ponieważ to właśnie ta cecha więzi oblubieńczej Świętych 

z Nazaretu każe przeformułować i w innej perspektywie niż tylko doczesna, umieścić znaczenie 

terminu „oblubieńczy sens ciała”. Może się to wydać propozycją dość zaskakującą, ale trzeba 

zadać pytanie, czy w świetle Medytacji oraz wynikającego z niej nauczania zaprezentowanego 

przez Jana Pawła II w teologii ciała, eschaton ma szansę spotkać się z doczesnością. 

2.1. RELACJA OBLUBIEŃCZA JÓZEFA I MARYI 

W jednym z najważniejszych fragmentów Medytacji Jan Paweł II nawiązuje do postaci Józefa 

z Nazaretu, Oblubieńca Maryi Panny. Często podaje się w wątpliwość sens omawiania relacji, 

jaka łączyła Józefa z Maryją. Przywołuje się przy tym jako argument brak dostatecznych 

świadectw w Ewangelii. 

Papież w komentarzu do tego jedynego w dziejach związku, odwołuje się do genialnego 

klucza interpretacyjnego – jest nim teza zaprezentowana w tej części katechez Mężczyzną 

i niewiastą stworzył ich, która odnosi się do zamysłu Stwórcy wobec Adama i Ewy. Autor 

Medytacji wyraźnie sięga do głównych założeń teologii ciała i aplikuje je do relacji 

ewangelicznych oblubieńców. Stąd wynika nasze zainteresowanie tekstem adhortacji apostolskiej 

Redemptoris custos, ponieważ w niej odnajdziemy terminy i wyrażenia charakterystyczne 

dla nauczania papieskiego o mężczyźnie i kobiecie. 

Kwintesencją rozważań będzie odwołanie się do tekstu Medytacji, gdzie w ściśle określonym 

kontekście wspominany jest Święty Józef w oblubieńczej relacji do Maryi. Zdumiewający w swej 

głębi tekst pozwoli odsłonić niejako drugie dno rozumienia biblijnej Pieśni nad Pieśniami 

w odniesieniu do ewangelicznych oblubieńców. Jednakże punktem zwrotnym będzie odkrycie 

znaczenia, jakie odsłania się w wyniku poczynionych refleksji. Jan Paweł II na nowo bowiem 

formułuje sens relacji między mężczyzną a kobietą i stawia tę więź – co należy podkreślić – 

w centrum każdego ludzkiego doświadczenia. 

  



102 
 

2.1.1. Redemptoris custos 

Funkcjonuje w przestrzeni publicznej powszechnie znany i powtarzany slogan, że o Świętym 

Józefie nic nie można powiedzieć, ponieważ nie wypowiada na kartach Ewangelii żadnego słowa. 

Niestety, wydaje się to niektórym wystarczającym uzasadnieniem niewielkiego zainteresowania 

postacią Cieśli z Nazaretu. Cóż bowiem może o sobie powiedzieć Józef milczący?  

W oficjalnym nauczaniu Kościoła postać tego wielkiego Świętego stała się tematem 

encykliki papieża Leona XIII. Dokument ten, wydany w 1889 roku, noszący tytuł Quamquam 

pluries, jest pierwszą tej rangi wypowiedzią Najwyższego autorytetu w Kościele katolickim. 

Wcześniej Święty Oblubieniec Maryi jest wzmiankowany raczej okazyjnie, także przez wielkich 

Świętych (jak choćby przez Świętą Teresę z Ávili w autobiografii Księga mojego życia)369. 

Jan Paweł II kontynuuje tradycję Leona XIII: w swojej adhortacji Redemptoris custos sięga do 

wielu źródeł, w tym także do tradycji Ojców Kościoła, i do wyżej wzmiankowanej encykliki 

Quamquam pluries. W sto lat po dokumencie Leona XIII polski papież wydobywa przede 

wszystkim rys oblubieńczy Józefa, a wraz z nim – i Maryi, jego Oblubienicy. Tak silnie położony 

nacisk na tym właśnie wymiarze – wymiarze oblubieńczym czyni tę adhortację wyjątkową. 

Można zapytać, cóż w tym wyjątkowego. Przecież już papież Jan XXIII polecił do mszału 

rzymskiego (kanonu) dodać wezwanie Świętego Józefa Oblubieńca370. 

U Jana Pawła II wyjątkowy jest sposób rozumienia tego wymiaru. W analizowanym tekście 

Medytacji wspomina się tylko raz imię Świętego Cieśli z Nazaretu, ale jakże brzemienne 

w skutkach jest to jedno, jedyne zdanie. Józef jest tu wzorem mężczyzny, który przyjmuje 

kobietę – Maryję: „«Nie bój się wziąć do siebie Maryi» (Mt 1,20). «Nie lękaj się przyjąć», 

to znaczy uczyń wszystko, ażeby rozpoznać dar, jakim ona jest dla ciebie”371. W tym zwięzłym 

stwierdzeniu papież przede wszystkim zwraca uwagę na mężczyznę – Józefa postawionego 

w obliczu daru kobiety – Maryi. 

Wspomina – co zastanawia – o lęku przed przyjęciem tego daru. Zauważyć należy, 

jak ogromny ładunek emocjonalny ma tu sam termin „przyjąć” (co podkreśla Autor, ujmujący to 

wyrażenie w cudzysłów). 

We wspomnianej już adhortacji Redemptoris custos Jan Paweł II mówi, że słowa 

wypowiedziane do Męża sprawiedliwego przez anioła są bardzo znamienne. Podkreśla przy tym, 

                                                           
369
Por. Święta Teresa od Jezusa, Księga mojego życia, przeł. D. Wandzioch, Flos carmeli, Poznań 2007, 

s. 90.  
370
Por. Święta Kongregacja Obrzędów, Dekr. Novis hisce temporibus (13 listopada 1962): AAS 54 

(1962), s. 873. 
371
Meditatio, 5. 



 

103 
 

że „Bóg, który przemawia do Józefa słowami anioła, zwraca się do niego jako do Oblubieńca 

Dziewicy z Nazaretu. To, co dokonało się w Niej za sprawą Ducha Świętego, oznacza 

równocześnie szczególne potwierdzenie więzi oblubieńczej372. W tekście oryginalnym 

dokumentu zwraca uwagę użycie kursywy dla podkreślenia wagi wypowiedzi: najpierw to sam 

Bóg mówi do Józefa – choć przez anioła – a więc objawia swoją wolę. Dotyczy ona – i to także 

podkreśla Autor dokumentu – prawdy o więzi, jaka łączy Świętych z Nazaretu. Bóg tę więź 

potwierdza, a nie anuluje. Więcej nawet: Stwórca potwierdza – przez wyjątkowe wybranie Maryi 

na Matkę Wcielonego Słowa – charakter tejże relacji, jako właśnie oblubieńczej. Dziecko nie 

zajmuje miejsca swojego ziemskiego ojca, nie staje się powodem do jakiegoś zdystansowania się 

Maryi do Józefa. Tak być może wyobrażałaby sobie tę sytuację umysłowość ograniczona czysto 

doczesnymi, ludzkimi kategoriami. Odwieczny Ojciec natomiast zdaje się niemal „zaprzeczać” 

samemu sobie, ponieważ – jak pisze papież – zwraca się do Józefa jako do Oblubieńca Dziewicy 

z Nazaretu, która ma przecież pozostać dziewicą! 

Aby móc przejść do dalszego toku rozumowania, trzeba zapytać, czy istnieje jakiś logiczny 

związek, jakiś ślad papieskich katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył ich w analizowanym 

tekście adhortacji Redemptoris custos. Odpowiedź narzuca się niejako samoistnie – cały dokument 

o Świętym Józefie przeniknięty jest wprost treściami zaczerpniętymi z Katechez. Autor Medytacji 

stwierdza: „I oto na progu Nowego Testamentu, jak niegdyś na początku Starego, staje para 

małżonków”373. Aluzja do Adama i Ewy z Księgi Rodzaju wskazuje od początku na klucz 

interpretacyjny użyty przez papieża.  

Porównanie więzi, jaka łączyła Józefa i Maryję, do relacji między Adamem a Ewą jest 

śmiałym zabiegiem. Natychmiast bowiem sprawia, że upada argument, jakoby ta święta para 

oblubieńców z kart Ewangelii była wyjątkiem poza zasięgiem ludzkiego losu i zwykłych ludzkich 

aspiracji. Należy przy tym rozgraniczyć papieską wizję Maryi jako Ewy i Józefa jako Adama – 

opartą na teologii ciała – od przyjętej w Kościele interpretacji Nowej Ewy-Maryi i Nowego 

Adama-Chrystusa, obecnej w starożytnej Tradycji chrześcijańskiej. Dlatego właśnie używamy 

terminu klucz interpretacyjny, ponieważ Autor Medytacji, doskonale zgadzający się z Tradycją 

Kościoła374, proponuje nowe spojrzenie na tajemnicę stworzenia. 

Odtąd Jan Paweł II posługuje się językiem teologii ciała – tym samym, którym opisuje 

pierwszą rajską relację z Księgi Rodzaju. W zdumiewającym fragmencie w punkcie siódmym 

omawianej adhortacji – w którym papież pisze o miłosnej więzi łączącej Józefa z Maryją – pojawia 

                                                           
372
Jan Paweł II, Redemptoris custos, TUM, Wrocław 2000, 18. 

373
Tamże, 7. 

374
Por. Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, dz. cyt., s. 157. 



104 
 

się stwierdzenie, że „właśnie to małżeństwo w pełnej «wolności» realizuje «oblubieńczy dar 

z siebie», przyjmując i wyrażając ową miłość”375. Wyrażenia ujęte w cudzysłów odnoszą 

do szerszej perspektywy i każą zastanowić się nad ich znaczeniem. 

Przede wszystkim relacja miłosna dokonuje się w pełnej wolności. Autor zatem zakłada, 

że nie istniał żaden przymus, żadne nakazane zwyczajem układanie się co do losów przyszłych 

małżonków ze strony ich rodzin – nawet jeśli w ówczesnych realiach ingerencja rodziców 

w decyzję o zaślubinach była pożądana i dobrze widziana. Taka argumentacja byłaby jednak 

niewystarczająca. Owa «wolność» świętych oblubieńców oznacza coś znacznie więcej. Dlatego 

drugi wniosek można wysnuć na podstawie następującego zdania: „Zbawiciel rozpoczął dzieło 

zbawienia od tej dziewiczej i świętej unii”376. Czyż Trójjedyny Bóg, który jest Pierwszy Miłością 

i Dawcą Miłości, mógłby wkroczyć w świat inaczej niż przez doskonale objawiającą się komunię 

miłości właśnie w tym mężczyźnie i w tej kobiecie? Z tego powodu nie można mówić jedynie 

o kontrakcie ślubnym. 

Punktem odniesienia do głębszego zrozumieniu analizowanego wątku dziewiczej i świętej 

unii, charakteryzującej wzajemną miłość Józefa i Maryi, będzie dla nas refleksja Étienne’a Greneta. 

Francuski teolog wprowadza pewne istotne novum: ewangeliczne słowa o „Dziewicy poślubionej 

mężowi” (Łk 1,27) interpretuje w świetle Księgi Rodzaju, gdy to Bóg Stwórca przyprowadził do 

Adama kobietę wziętą z jego boku (por. Rdz 2,22)377. Nowość w myśleniu Autora artykułu polega 

na tym, że na miejscu Ewy stawia Dziewicę Maryję – nie jedynie jako zapowiedź realizującego 

się w Niej zbawczego planu Boga, ale jako potwierdzenie Jej pierwotnego wezwania do relacji 

z mężczyzną. Księga Rodzaju wyraźnie wskazuje na pierwsze powołanie kobiety. 

Dopiero takie ujęcie zmienia perspektywę, ponieważ można założyć, że mimo swojego 

powołania do dziewiczego macierzyństwa, Maryja wcale nie zamierza być samotną. Jak bowiem 

byłoby to możliwe, skoro to właśnie Ona jest w pełni tą kobietą, która „z mężczyzny została wzięta”, 

a ściślej mówiąc – dla mężczyzny, jako najdoskonalsza przedstawicielka kobiecego świata? 

Argument przemawiający za pierwotnym wezwaniem Maryi do oblubieńczej relacji 

z Józefem – na wzór rajskiej communio pierwszych rodziców – w niczym się nie sprzeciwia 

dziewiczemu macierzyństwu Bogarodzicy. A nawet – jak pisze Étienne Grenet – „byłoby 

wywróceniem jej powołania, gdyby się chciało widzieć ją samotną. Jak więc Maryja może być 

kobietą bez zjednoczenia z Józefem?”378. 

                                                           
375
Jan Paweł II, Redemptoris custos, 7. 

376
Tamże, 7. 

377
Por. É. Grenet, Czyż ja jestem na miejscu Boga?, przeł. L. Balter, Communio 2 (170), 2010, s. 17-33. 

378
Tamże, s. 17-33. 



 

105 
 

W tak postawionym pytaniu odsłania się doskonale istota naszych rozważań. Wypada 

bowiem z całą mocą podkreślić, że w odpowiedzi na nie kryje się treść znana z Katechez Jana 

Pawła II: kobieca natura Dziewicy z Nazaretu objawia się do końca jedynie w oddaniu 

prowadzącym do zjednoczenia z wybranym mężczyzną. Ono definiuje sens Jej jestestwa. 

Tym samym Maryja nie odnajdzie sensu swojego istnienia jako kobieta, jeśli będzie go 

poszukiwać poza relacją z mężczyzną. Także i Ona podlega temu samemu – wywodzącemu się 

z raju – prawu Bożemu, ponieważ „w tajemnicy stworzenia mężczyzna i kobieta zostali 

w szczególny sposób wzajemnie «dani» sobie przez Stwórcę, i to nie tylko w wymiarze tej 

pierwszej pary ludzkiej i pierwszej zarazem komunii osób, ale w całej perspektywie bytowania 

rodzaju i rodziny ludzkiej”379.  

W takim kontekście zupełnie nowego sensu nabiera sytuacja Józefa. Przyjęcie daru tej miary, 

jaką reprezentowała kobiecość Maryi, Matki Boga, musiało być wyzwaniem, wykraczającym 

poza przyrodzone zdolności Oblubieńca Dziewicy z Nazaretu. Znajduje się On niejako na miejscu 

biblijnego Adama – ma prawo z lękiem zapytać siebie: „czy ja jestem na miejscu Boga?” 

(Rdz 50,18-19). Przecież to Adam, jako pierwszy mężczyzna w dziejach, został postawiony wobec 

daru Ewy – pierwszej kobiety niejako na miejscu Stwórcy. Adam musi więc reprezentować 

samego Boga – oto w jakim położeniu znalazł się Józef. 

„Trzeba było niewątpliwie, aby pojawiła się najpierw dziewica, by mężczyzna znalazł się 

w wymiarach swej własnej tajemnicy”380. Aluzja poczyniona przez Étienne’a Greneta – odnośnie 

do odkrycia tożsamości mężczyzny dzięki dziewiczemu darowi kobiety – łączy historię powołania 

Adama i Ewy w raju z historią sięgającą nowotestamentalnych oblubieńców u progu nowego 

stworzenia (por. Ap 21,5). Oboje – Józef i Maryja nawiązują w swoim powołaniu do stanu 

pierwszych rodziców sprzed grzechu pierworodnego. Dlatego muszą być odtąd postrzegani 

w obrębie tajemnicy, jaką jest powołanie do więzi oblubieńczej każdego z nich, odmienne od 

powołania do małżeństwa znanego w doczesności, wykluczającego stan dziewiczy. W swoim 

dziewiczym związku doświadczają głęboko pojmowanej wolności: wolności daru bez 

zdeterminowania w kierunku „pożądliwego patrzenia”381. Czystość serca tej miary paradoksalnie 

wyklucza wszelkie idealizowanie rzeczywistości. Dopełnia to obrazu Józefa i pozwala go widzieć 

                                                           
379
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 60. 

380
É. Grenet, Czyż ja jestem na miejscu Boga?, art. cyt., 17-33.  

381
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 196. 



106 
 

wyłącznie jako dziewiczego – wbrew różnorodnym apokryficznym opowieściom o podłożu 

gnostyckim382 – zjednoczonego z Dziewicą Maryją. Jest to stwierdzenie niezwykłej wagi. 

Papież w analizowanym fragmencie adhortacji Redemptoris custos wskazuje na „oblubieńczy 

dar z siebie” jako właściwy sposób wyrażania sobie wzajemnej miłości przez Józefa i Maryję. 

Przywołuje tym samym jeden z głównych motywów teologii ciała, niezwykle pojemny w swej 

treści383. Nie mówimy o symbolicznym oblubieńcu czy przybranym ojcu. Można wręcz zapytać, 

jak umiejscowić w kontekście tych słów często spotykane wezwanie Najświętszej Dziewicy jako 

Oblubienicy Ducha Świętego. Tarcisio Stramare, wytrawny józefolog, słusznie zauważył, 

że nawet Ewangelie Dzieciństwa (według Mateusza i Łukasza) unikają tego typu tytulacji Maryi 

(przedstawianie Ducha Świętego jako Jej Oblubieńca), by uniknąć jakichkolwiek pozorów 

teogamii, ale „również dlatego, że odwraca wciąż uwagę teologii od jedynego i prawdziwego 

oblubieńca – męża Maryi, jakim jest św. Józef”384. Realność więzi oblubieńczej ewangelicznych 

Świętych, jej w pełni ludzki wymiar, stanowi warunek konieczny do odniesienia jej do całego 

bogactwa teologii ciała Jana Pawła II. On sam pisze w adhortacji Redemptoris custos te ważne 

słowa: „«Mąż sprawiedliwy» z Nazaretu posiada nade wszystko wyraźne rysy oblubieńca”385. 

Tekst opisuje niemalże duchowo-fizyczną fizjonomię tego mężczyzny życia Najświętszej 

Dziewicy. W dodatku papież, widzący w Józefie nade wszystko oblubieńca, siłą rzeczy – na 

zasadzie wzajemności – nie może inaczej postrzegać Maryi. Relację Józefa i Maryi traktuje jak 

najbardziej dosłownie i realnie. Umiejscawia ją w kategoriach rzeczywistości ludzkiej, a nie – 

w przestrzeni teologii mistycznej, odnoszącej się do relacji innego porządku – oblubieńczej więzi 

między Duchem Świętym a Niepokalaną. To z kolei stwierdzenie pozwoli w dalszym toku analiz 

przejść do odpowiedzi na pytanie o zasadność interpretacji tej szczególnej więzi mężczyzny 

i kobiety – Józefa i Maryi w kategoriach biblijnej Pieśni nad Pieśniami, ze wszystkimi doniosłymi 

konsekwencjami prezentowanej argumentacji. 

Prawda o oblubieńczym darze z siebie zyskuje w nauczaniu papieża z Polski jeszcze głębsze 

znaczenie: oblubieńczy sens ciała wpisuje się w wymiar komunijny relacji mężczyzny i kobiety. 

Czy można znaleźć uzasadnienie dla tak daleko posuniętej interpretacji? Odpowiedź przynosi 

jeden z najbardziej poruszających fragmentów adhortacji apostolskiej. Jan Paweł II pisze: 

                                                           
382
Na temat źródeł pism apokryficznych oraz ich wpływu na pisma kanoniczne NT, por. Nuovo Grande 

Commentario Biblico, a cura di R. E. Brown, J. A. Fitzmyer, R. E. Murphy, Edizione Italiana, Queriniana, 

Brescia 20022, s. 1394-1399. 
383
Papież Franciszek bez cienia wątpliwości napisze, że „wielkość św. Józefa polega na tym, że był on 

oblubieńcem Maryi i ojcem Jezusa”, por. Franciszek, Patris cordae, 1, Wydawnictwo AA, Kraków 2020. 
384
T. Stramare, Ewangelia tajemnic ukrytego życia Jezusa, tłum. L. Balter, Polskie Studium 

Józefologiczne, Kalisz 2007, przypis 114, s. 117.  
385
Jan Paweł II, Redemptoris custos, 18. 



 

107 
 

„«Józef… wziął swoją Małżonkę do siebie, lecz nie zbliżał się do Niej, aż porodziła Syna» 

(Mt 1,24-25). Te słowa wskazują zarazem na inną bliskość oblubieńczą. Głębia tej bliskości, 

duchowa intensywność zjednoczenia i obcowania osób – mężczyzny i kobiety – ostatecznie 

pochodzi od Ducha, który daje życie (por. J 6,63)”386. W akapicie poprzedzającym papież 

nadmienia, że od Ducha Świętego pochodzi wszystko to, co po ludzku godne i piękne w tejże 

relacji, a co odnosi do autentycznej komunii Osób w tajemnicy Trójcy Świętej387! Powraca echem 

treść pierwszego rozdziału niniejszej pracy. Ogromne znaczenie zyskuje powiązanie oblubieńczej 

relacji Józefa i Maryi z – wspomnianym przez Autora Medytacji – wewnętrznym życiem 

Trójjedynego Boga. 

Pojawia się tu ewidentnie pewien logiczny związek w całej refleksji papieża Wojtyły. 

W powyższym cytacie uwagę zwraca niezwykle subtelne powiązanie między „nie zbliżał się 

do Niej” a „inna bliskość oblubieńcza” (zapisane kursywą). Przy czym ciągle należy pamiętać, że 

chodzi wciąż o wszystko, co po ludzku godne i piękne. Aby nie popaść w żadną ze skrajności, 

należy sięgnąć do treści nauczania obecnych w Katechezach, w których Jan Paweł II wyjaśnia, na 

czym polega oblubieńczy sens ciała danego człowiekowi na początku stworzenia. Trzeba odnieść 

się bowiem do tego samego Autora, by odsłonić przyświecające mu intencje w analizowaniu tak 

delikatnej kwestii jak tajemnica relacji ewangelicznych świętych oblubieńców. Z jednej strony 

mówimy o ich dziewiczej relacji („nie zbliżał się do Niej”), z drugiej – wyraźnie zaznaczono 

bliskość oblubieńczą, nie jakąkolwiek inną. Czy można powiązać znaczenie ciała ludzkiego 

z oblubieńczą bliskością w kontekście dziewiczego związku? 

Jan Paweł II, interpretujący sytuację Adama i Ewy u początków stworzenia – jeszcze przed 

upadkiem, mówi: „aby wyjaśnić samą ową niewinność wzajemnego przeżycia ciała, musimy 

niejako odsłonić, na czym polega sama wewnętrzna niewinność wymiany daru osoby”388. Przy 

odniesieniu powyższego cytatu do Józefa i Maryi można założyć, że jako mężczyzna i kobieta, 

obdarzeni łaską czystego serca jak nikt inny ani przedtem, ani potem, przeżywali swoją relację 

jako autentycznie ludzką, a więc w doświadczeniu męsko-kobiecej cielesności. 

Dotykamy niezwykle delikatnej materii – tematu bliskości Józefa i Maryi. Tylko Jan Paweł 

II oferuje narzędzia, które pozwolą zgłębić tę trudną problematykę. Polski papież w nawiązaniu 

do rajskich realiów dopowiada, że „mężczyzna i kobieta wzajemnie są dla siebie darem poprzez 

prawdę i naoczność swego ciała w jego męskości i kobiecości”. Uwidacznia się w ten sposób 

najgłębszy i zarazem jednoznaczny sens tego, co określamy pierwotną nagością. „Chodzi więc 

                                                           
386
Jan Paweł II, Redemptoris Custos, 19. 

387
Por. tamże, 19. 

388
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 56.  



108 
 

o takie «odebranie», czy też przyjęcie, które wyraża i podtrzymuje w ich wzajemnej nagości 

znaczenie daru, a poprzez to samo ugruntowuje wzajemną godność daru”389. Józef odbiera więc 

dar Maryi właśnie przez to, że „nie zbliża się do Niej”, ponieważ jest Ona dla niego darem tej 

miary, że to niejako on sam okrywa (osłania sobą) Jej nagość, i w ten sposób staje się gwarantem 

Jej dziewictwa. 

Maryja jest dla Józefa przedmiotem czci do tego stopnia, że może Ona czuć się „bezpieczna 

wobec oczu brata”390. Nie musi się w żadnym wypadku obawiać naruszenia Jej niewinności. 

Wobec tego nie ma już miejsca na odczucie wstydu spowodowanego przedmiotowym 

potraktowaniem piękna kobiecej natury w jej cielesności. Trzeba zrozumieć, czym dla 

mężczyzny – Józefa mogło być głębokie wzruszenie w odbiorze kobiety – Maryi. To zupełnie 

inna kategoria przeżywania drugiego – aż po wymiar doświadczenia swego rodzaju nagości, 

całkowitej nieukrytości (ά-λήθεια), gdzie ewangeliczni oblubieńcy najściślej jednoczą się ze sobą, 

nie przez zamknięcie oczu na piękno natury innego, lecz przez całkowite oddanie siebie temuż 

miłującemu pięknu. Wypada jednocześnie wyraźnie dać do zrozumienia, że nasza refleksja na 

temat tego rodzaju nagości nie dotyczy w żaden sposób wymiaru seksualnego. Wspaniale to 

ujmuje Jan Paweł II, gdy pisze, że takie wzajemne przenikanie się mężczyzny i kobiety „zdaje się 

podmiotowo wykluczać jakiekolwiek «zepchnięcie w przedmiot». W nim odsłania się sam 

podmiotowy profil miłości, o której można zarazem powiedzieć, że jest najgłębiej 

«przedmiotowa», gdyż żywi się wzajemnie samą «przedmiotowością» daru”391. 

Kluczem dla zrozumienia słów papieża pozostaje upodmiotowiająca moc miłości, która 

przemienia i uszlachetnia przedmiot – jakim jest ciało w jego szczególnie ludzkim wyrazie – 

właśnie dzięki temu, że ów przedmiotowy wymiar cielesności można przyjąć tylko jako wolny 

dar. Ciało Maryi staje się w ten sposób dla Józefa owym „Świętym Świętych” jerozolimskiego 

Przybytku, którego nigdy się nie narusza, a które pozostaje nieustannym centrum jego męskiego 

pragnienia, niezdeterminowanego pożądliwością ciała. Józef może zachwycać się pięknem 

Oblubienicy, pozostawać pod Jej kobiecym urokiem bez doświadczenia cielesnego pożycia. 

Dokładnie to wyrażają słowa polskiego papieża o miłości wywyższającej osobowo kobiecą naturę 

Dziewicy z Nazaretu, a zarazem – o powracającym do Józefa zachwycie nad Jej naturalnym 

pięknem.  

 

                                                           
389
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 56.  

390
Meditatio, 4. 

391
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 61. 



 

109 
 

Na gruncie powyższych refleksji może zrodzić się pewna wątpliwość co do realizmu tak 

przedstawionej relacji między ewangelicznymi oblubieńcami. Owszem, sama idea jest piękna, ale 

nie ma wiele wspólnego z doświadczeniem dostępnym człowiekowi. Co więcej, taka wizja 

z perspektywy grzechu pierworodnego wydaje się być po prostu niemożliwa. Jednak czy wolno 

kwestionować prawdziwość takiej relacji tylko na podstawie czysto ludzkiej perspektywy? 

W wypadku Maryi nie trzeba przecież udowadniać Jej stanu niewinności (dogmat o Niepokalanym 

Poczęciu). Także Józef może być odbierany w całej swojej męskiej oczywistości, obdarzonej 

wyjątkową łaską z racji zadania wyznaczonego mu u boku swojej Oblubienicy. Z pewnością do 

Niej można odnieść słowa Świętego Pawła o Chrystusie: „we wszystkim do nas podobny, oprócz 

grzechu” (Hbr 4,15). Nie do utrzymania jest zatem pogląd, jakoby Maryja traktowała Józefa – 

mężczyznę, swojego Oblubieńca – na jakimś „angelicznym” poziomie. Dalecy jesteśmy od 

naturalistycznej wizji ich przeczystej relacji, ale zarazem nie wolno zapominać, że pozostała ona 

wciąż oblubieńczą więzią, wyrastającą z piękna ludzkiej cielesno-duchowej komunii osób. 

Dodatkowo uzmysłowić sobie należy, że ten piękny mężczyzna był dziewiczym ojcem Syna 

Bożego, a więc musiał w jakiś sposób przypominać Jezusa, zrodzonego z ciała Maryi 

(por. Ga 4,4). Moment narodzin Syna Bożego nie dokonał się na jakichś pseudoduchowych 

wyżynach – był faktem bezspornie cielesnym (Verbum caro factum est, por. J 1,14), a ich 

świadkiem – choćby bardzo dyskretnym – był Oblubieniec Józef. 

Fabrice Hadjadj w sugestywnych słowach daje wyraz niewystarczalności nawet 

najintymniejszej małżeńskiej bliskości, która w konfrontacji z bogactwem wewnętrznego świata 

nigdy nie dosięgnie swojej istoty. Pisze: „Tajemnicy, którą dostrzegałem w mojej żonie, moje 

ramiona nie potrafiły ogarnąć, a pocałunki i pieszczoty, choćby najbardziej żarliwe, nie mogły 

przeniknąć do głębi. Moje zmagania z tajemnicą kończyły się zawsze kapitulacją”392. Chociaż 

Józef po ludzku został pozbawiony – czy raczej sam wycofał się z możliwości doświadczania tak 

bliskiej relacji z Maryją – to przecież na zawsze pozostaje Oblubieńcem w głębszym, 

subtelniejszym wymiarze niż francuski filozof.  

Z rozważań powyższych wynika, jak decydujące jest pytanie o postawę Męża 

sprawiedliwego w stosunku do Jego Oblubienicy. Nie był obdarzony podobnym przywilejem 

co Ona (Niepokalanego Poczęcia). Jaką podstawę przyjąć, by interpretować czyste spojrzenie, 

delikatność gestów Józefa? 

 

                                                           
392
F. Hadjadj, Kobieta i mężczyzna, dz. cyt., s. 331. 



110 
 

Jan Paweł II udziela genialnej odpowiedzi: „Józef, który był posłuszny Duchowi, odnalazł 

w Nim samym źródło miłości – swej oblubieńczej, męskiej miłości. Była to miłość większa od tej, 

jakiej mógł oczekiwać «mąż sprawiedliwy» wedle miary swego ludzkiego serca”393. To doskonale 

sportretowany Józef: męska, oblubieńcza, wyrazista miłość do kobiety (źródłem tej miłości jest 

Duch Święty), szlachetność charakteru (mąż sprawiedliwy), wreszcie – przekroczenie miary 

czysto ludzkich odruchów, naznaczonych choćby tylko cieniem złej pożądliwości, w odniesieniu 

mężczyzny do kobiety (miara ludzkiego serca). Papież zdaje się w ten sposób ukonkretniać ważne 

stwierdzenie Świętego Tomasza z Akwinu – gratia non tollit naturam sed perficit (łaska nie usuwa 

natury, lecz ją udoskonala)394. Nie mamy zatem do czynienia z wyidealizowanym, niemożliwym 

do zrealizowania obrazem relacji oblubieńczej. W przeciwnym razie czymś nierealnym byłby 

także opis rajskiej więzi Adama i Ewy, a w konsekwencji – biblijny przekaz stałby się oszustwem. 

Kwestia łaski, o której wspomina Akwinata wyżej, wskazuje zatem na konieczność wiary, a nie 

ludzkich dywagacji. Jeśli zabraknie głębokiej wiary, że „dla Boga nie ma nic niemożliwego” 

(Łk 1,37), pozostanie tylko miejsce na sceptycyzm zaprawiony szczyptą ironii. To konieczny 

warunek, aby zbliżyć się do tajemnicy ewangelicznych Oblubieńców. 

Tę wyjątkową w dziejach relację Jan Paweł II określa lapidarnie: „Liturgia wysławia Maryję 

jako «zjednoczoną z Józefem, mężem sprawiedliwym, więzią miłości dziewiczej i oblubieńczej»”395. 

Jakże paradoksalnie brzmi tak niewinnie brzmiące zdanie! Oboje zjednoczeni w oblubieńczej, 

najściślejszej przecież relacji, a pozostają dziewiczymi. 

Czy wobec paradoksu rodzącego się z powyższych wniosków wypada pogodzić się z tym, 

że odpowiedź na pytanie o charakter relacji Józefa i Maryi pozostaje poza zasięgiem wszelkiej 

refleksji? Czy musi pozostać ostatecznie w sferze tajemnicy czy – co najwyżej – domysłów? 

Jan Paweł II wskazuje na coś innego: tajemnica wymaga pogłębionego studium. 

2.1.2. Oblubieniec i Oblubienica. 

Dla przejrzystości dalszych wywodów należy skonfrontować się z odważnym skojarzeniem, 

zaproponowanym w tytule podpunktu. Czy w ogóle stosowne jest mówienie o więzi Józefa i Maryi 

językiem biblijnej księgi miłosnej – Pieśni nad Pieśniami? Pytanie tym bardziej uzasadnione, 

że Maryję nazywa się czasem Oblubienicą Słowa396. Jednak Benedykt XVI wyraźnie daje 

                                                           
393
Jan Paweł II, Redemptoris Custos, 19. 

394
Por. STh., I, 1, 8 ad 2. 3. 

395
Jan Paweł II, Redemptoris Custos, 20. 

396
Jak wiele trudności może sprawić zrozumienie oblubieńczej więzi Józefa i Maryi, wystarczy 

przytoczyć następujący komentarz: „Prawdziwymi oblubieńcami są Jezus i Maryja. Wesele w Kanie 



 

111 
 

do zrozumienia, że w teologii biblijnej Maryja, „będąc głęboko przeniknięta słowem Bożym, 

może stać się Matką Słowa Wcielonego”397. Maryja jest Matką Słowa w sensie ściśle biblijnym. 

Wobec powyższych rozważań trzeba się odwołać do tekstu Medytacji. Papież nie tylko 

komentuje w nim Księgę Rodzaju, lecz także włącza do swoich przemyśleń następujące zdanie: 

„«O, jakże piękna jesteś, przyjaciółko moja» (Pnp 1,15). Jeżeli Pieśń nad Pieśniami jest przede 

wszystkim poematem o miłości ludzkich oblubieńców, to równocześnie przy całej swej 

konkretności jest ona otwarta na wielką liczbę znaczeń”398. Jeżeli mówimy o ludzkich 

oblubieńcach, to czemuż nie odnieść ich do najdoskonalszej oblubieńczej pary – Józefa i Maryi? 

Dodatkowy argument stanowi aluzja papieża: mówi o jednoznaczności opisu biblijnego, 

a zarazem odsyła do bogactwa skrywającego się za obrazami Pieśni nad Pieśniami. 

To stwierdzenie pozwala znaleźć punkt zaczepienia do dalszych pytań o jakość miłosnej więzi 

ewangelicznych oblubieńców. Główny akcent zostanie zatem położony na oryginalnej 

interpretacji Pieśni nad Pieśniami, nie zaś na poszukiwaniu potwierdzających tę interpretację 

argumentów. Biblijną księgę miłosną będziemy odczytywać jako zrozumiały opis rzeczywistości 

nazywanej przez Jana Pawła II „oblubieńczym sensem ciała”, w odniesieniu do ewangelicznych 

oblubieńców – Józefa i Maryi. Zasadnicze jest tu stwierdzenie papieża: „zwięzły tekst Rdz 2, 23, 

zawierający słowa pierwszego mężczyzny na widok stworzonej – «wziętej z niego» – niewiasty, 

może być uznany za prototyp biblijnej Pieśni nad Pieśniami”399. 

Oto wyraźna podpowiedź, dlaczego ta właśnie księga biblijna doskonale oddaje zamysł 

Stwórcy. Prototyp to wzór odniesień, zatem mężczyzna już na zawsze będzie postrzegał kobietę 

w kategoriach pierwszego zachwytu. Mimo upadku, zdrady pierwotnego zamierzenia stwórczego, 

mimo dramatu rozłamu i w końcu wrogości pojawiającej się ciągle w dziejach historii obojga, 

powstaje dzieło, o którym rabbi Akiba miał powiedzieć, że „cały świat nie jest wart dnia, w którym 

Pieśń nad pieśniami została dana Izraelowi, ponieważ wszyscy nauczyciele (ketûbîm) są święci, 

ale Pieśń nad pieśniami jest święte świętych”400. 

Niniejsza praca nie ma na celu przeprowadzenia szczegółowej egzegezy biblijnej, czy też 

skupienia się na znaczeniu poszczególnych obrazów i symboliki tej bogatej w treści księgi. 

                                                           
Galilejskiej oznacza zaślubiny Jezusa z Kościołem – Oblubienicą, którą uosabia i symbolizuje Maryja, 

pierwsza uczennica Pana”, w: J. Kupczak, Teologiczna semantyka płci, WAM, Kraków 2013, s. 88. 

Podobny pogląd na temat relacji Jezusa i Maryi znajdziemy wśród teologów amerykańskich, por. 

R. Marczewski, Teologia ciała Jana Pawła II w praktyce amerykańskiego Kościoła, dz. cyt., s. 172. 
397
Benedykt XVI, Verbum Domini, 28, Dzieło Biblijne im. Jana Pawła II, Lublin 2011. 

398
Meditatio, 5. 

399
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 32.  

400
G. Barbiero, Cantico dei cantici, dz. cyt., s. 18. 



112 
 

Prowadzona analiza będzie koncentrować się wokół pytania o relację Józefa i Maryi w kontekście 

piękna objawionego przez Boga w księdze Pieśni nad Pieśniami. 

Już na wstępie wyjaśnić należy pewną wątpliwość: czy interpretacja dosłowna obrazów i ich 

znaczenia w wyżej przywołanej księdze biblijnej nie zaszkodzi pogłębionej refleksji dotykającej 

przecież tak wrażliwego tematu, jak więź Józefa i Maryi. Othmar Keel, cytujący List do młodego 

katolika Heinricha Bölla, pisze, że nie można pogardzać tym, co niesłusznie nazywamy miłością 

cielesną, jakoby podejrzaną: jest ona „bowiem kwintesencją sakramentu i oddaję jej głęboką cześć, 

tak jak oddaję cześć niekonsekrowanemu chlebowi – kwintesencji sakramentu”401. Warto zwrócić 

uwagę na adekwatność porównania miłości – niesłusznie określanej wyłącznie jako cielesna – 

do sakramentu Eucharystii – Ciała Chrystusa. 

To pierwsza intuicja świadcząca o tym, po jakiej linii będzie prowadzony główny wątek 

naszych rozważań. Chleb ziemski obrazuje większą tajemnicę, ale nie znaczy to, że można nim 

pogardzić. To, co cielesne, jest więcej niż tylko obrazem, materią sakramentu, ale – samo jest 

sakramentem. Przypomnijmy Boże wezwanie skierowane do świętego Piotra w Jaffie: 

„nie nazywaj nieczystym tego, co Bóg oczyścił” (Dz 11,9). Od momentu, gdy Logos staje się 

ciałem, rzeczywistość cielesna nie może być nieczysta402. Stąd poszukiwanie wpierw dosłownego 

znaczenia, jakie niosą treści starotestamentalnej Pieśni nad Pieśniami, nie powinno dziwić. 

Na poparcie tego twierdzenia niech wreszcie wybrzmią słowa Jana Pawła II, który tak odnosi się 

do próby doszukiwania się jedynie analogii do innej relacji (traktowanej w wymiarach 

duchowych): 

Temat miłości oblubieńczej, jaka jednoczy mężczyznę i kobietę, łączy do pewnego stopnia 

ten fragment Biblii z całą tradycją «wielkiej analogii», która poprzez pisma proroków 

przeniknęła do Nowego Testamentu, jawiąc się w szczególności w Liście do Efezjan (5, 21-33). 

Od razu jednak wypada powiedzieć, że temat ten w Pieśni nad pieśniami nie jest traktowany 

w obrębie owej analogii, jaką stanowi miłość Boga Jahwe do Izraela (czy też w Liście 

do Efezjan: miłość Chrystusa do Kościoła). Temat miłości oblubieńczej znajduje się w tym 

szczególnym «poemacie» biblijnym poza tą wielką analogią403. 

Przy czym na poparcie swych słów papież podaje w przypisach świadectwa tak biblistów jak 

i teologów, na koniec zaś – przywołuje zdanie Karla Bartha i zaznacza, że uczony ten był 

                                                           
401
O. Keel, Pieśń nad pieśniami, dz. cyt., s. 14. 

402
„Si tratta anzitutto (…) di valorizzare tutte le potenzialità della coppia, in modo da rendere possibile 

un’incarnazione del Verbo, grazie alla radicale bontà sia del Creatore che della creatura”, w: Y. Simoens, 

Il libro della pienezza: Cantico dei Cantici: una lettura antropologica e teologica, trad. it. di R. Fabbri, 

EDB, Bolonia 2005, s. 15. 
403
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 327. 



 

113 
 

prawdopodobnie pierwszym, który odkrył ścisły związek między Pieśnią nad Pieśniami a opisem 

z drugiego rozdziału Księgi Rodzaju404. Zawarta w tychże przypisach krytyka pod adresem 

„odcieleśnionej” lektury Pieśni nad Pieśniami jest wprost miażdżąca. Autor stwierdza z naciskiem, 

że kto nie umie dostrzec piękna w relacji wyrażanej cieleśnie przez bohaterów biblijnej księgi 

miłosnej, nie będzie potrafił wznieść się na wyżyny ducha, co oznacza, że nie odkryje w niej 

objawiającego się Boga405. Dlatego „miłość oblubieńca i oblubienicy jest w Pieśni nad Pieśniami 

sama dla siebie tematem, i na tym polega wyjątkowość i oryginalność tej Księgi”406. 

Warto zatrzymać się nad tym stwierdzeniem. Oto niemal niepostrzeżenie Autor Katechez 

środowych przenosi na inny poziom refleksję nad sposobem patrzenia na cielesność obecną 

w jakże wyrazistych obrazach analizowanej księgi biblijnej. Bóg objawia się w miłości ludzkiej, 

a nawet – im bardziej pozostaje ona „cielesna” (przynajmniej taki sens niosą natchnione słowa 

Pieśni nad Pieśniami), tym bardziej jest „z Boga”! Odsłania się logika oparta na paradoksie: 

stworzenie w swojej radykalnej autonomii, inności wobec Stwórcy, najlepiej oddaje tajemnicę 

Absolutu Boga. Othmar Keel pisze: „jest wprost zdumiewające, że postacie Pieśni nad pieśniami 

poruszają się w całkowicie odsakralizowanej i odmitologizowanej codzienności”407. W pełni 

uprawnione, „alegoryczne” odczytywanie tej księgi nie będzie więc możliwe bez zrozumienia 

wpierw jej wymiaru dosłownego, „odsakralizowanego” – według wyrażenia Autora. 

Pojawia się tutaj znany z wcześniejszych analiz paradoks: powraca echem jedno z głównych 

założeń pierwszego rozdziału niniejszej pracy – chrystologiczny termin ασυγχύτως, to znaczy: 

bez zmieszania, niezmieszany (por. punkt 1.1.2. Komplementarność istnienia – Maksym 

Wyznawca a Jan Paweł II). Ta wielka intuicja Maksyma Wyznawcy oznacza w tym wypadku, że 

nie można „pomieszać” porządków, gdy kontempluje się stronice Pieśni nad Pieśniami. 

Dla precyzyjnego dopełnienia obrazu: Stwórca zamknął w cielesności ludzkiej natury całe piękno, 

całą tajemnicę swojego Bóstwa. Dopiero dzięki odkryciu najgłębszego sensu cielesności w jej 

najbardziej ludzkich przejawach, można dotrzeć do odsłonięcia tego, „co jest treścią Jego [Boga] 

                                                           
404
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., przypis 5, s. 329. 

405
Por. tamże, przypisy od s. 2 do s. 5, s. 327-330. Przytoczyć warto szczególnie jeden tekst: „Alcuni 

lettori del Cantico dei Cantici si sono lanciati a leggere immediatamente nelle sue parole un amore 

discarnato. Hanno dimenticato gli amanti, o li hanno pietrificati in finzioni, in chiave intellettuale […] hanno 

moltiplicato le minute corrispondenze allegoriche in ogni frase, parola o immagine […] Non è questa la 

strada giusta. Chi non crede nell’amore umano degli sposi, chi deve chiedere perdono del corpo, non ha 

il diritto di elevarsi […] Con l’affermazione dell’amore umano, invece, è possibile scoprire in esso 

la rivelazione di Dio” (L. Alonso-Schökel, Cantico dei Cantici – Introduzione, w: La Bibbia, Parola di Dio 

scritta per noi. Testo ufficiale della CEI, Torino 1980, Marietti, t. 2, s. 425-427).  
406
Tamże, s. 327-328. 

407
O. Keel, Pieśń nad pieśniami, dz. cyt., s. 54. 



114 
 

wewnętrznego życia”408. Należy w tym miejscu zaaplikować powyższe rozważania do opisu 

więzi, jaka łączyła Józefa z Maryją i wsłuchać się w słowa Jana Pawła II, które potwierdzają, 

że owa ewangeliczna para oblubieńców w swoich najbardziej ludzkich przejawach może 

odzwierciedlać tajemnicę życia Bożego. 

Powiedziane już zostało, że biblijną Pieśń – określoną przez André Lacocque’a jako 

„wysławiający erosa poemat”409 – przez jej wyjątkowość i oryginalność trzeba czytać 

w szczególny sposób. Po pierwsze: jest to poemat, wymaga więc metajęzyka; i po wtóre: ów 

metajęzyk pozwala sferę erosa odczytywać w znaczeniu dążenia, porwania ku temu, co piękne, 

dobre i prawdziwe410. Jan Paweł II w tekście Medytacji zaznacza, że słowa „jakże piękna jesteś, 

przyjaciółko moja” (Pnp 1,15) świadczą o olśnieniu pięknem nie nade wszystko zmysłowym, ale 

o wiele bardziej – pięknem duchowym. „Można nawet dodać, że to drugie raczej warunkuje 

pierwsze. Samo bowiem piękno zmysłowe nie wytrzymuje zwykle próby czasu”411. Określenie 

piękna jako zmysłowego – i to w dodatku w kontekście upływającego czasu – odsyła niewątpliwie 

do piękna ciała ludzkiego (w tym wypadku kobiecego). Papież jednak każe to piękno zmysłowe 

odczytywać w świetle piękna duchowego, a nawet stawia warunek: samo piękno zmysłowe nie 

daje gwarancji trwania, podlega zepsuciu nie tylko z powodu upływającego czasu (ze względu na 

starość), lecz także – za sprawą postępującej w czasie erozji zmysłowej atrakcyjności (znużenie). 

Jak wobec tego odczytywać słowa Pieśni nad Pieśniami zgodnie z logiką Medytacji? Otóż 

zmysłowe piękno oblubieńców z biblijnej księgi miłosnej, wyrażone w ich cielesności, przesycone 

erotyzmem, musi być odczytywane nie z perspektywy tylko doczesnej, ale z perspektywy 

(zawsze) przekraczającej doczesność, zwanej przez papieża duchową. Pamiętać należy, że to, co 

zmysłowe, nie jest przez to zniesione, czy nawet unicestwione, ale wręcz przeciwnie: 

wywyższone, podniesione na zupełnie inny poziom doświadczenia. W tym znaczeniu Jan Paweł 

II opisuje więź oblubieńczą Józefa i Maryi jako inną bliskość oblubieńczą412. Nie można mówić 

o utracie czegokolwiek z najgłębiej pojmowanej bliskości, jak i o jakimś zubożeniu ich relacji, 

skoro papież dodaje, że chodzi o bliskość oblubieńczą. Decyduje w tym wypadku użycie krótkiego 

słowa „inna” – inna bliskość oblubieńcza. 

Na jakiej drodze trzeba poszukiwać znaczenia tej inności? Pytanie takie zdaje się narzucać 

samo, ale znowu wypada wskazać na pewien paradoks: mianowicie, ową „inność” odkryjemy 

                                                           
408
Meditatio, 2. 

409
A. Lacocque, P. Ricoeur, Myśleć biblijnie, tłum. E. Mukoid, M. Tarnowska, Znak, Kraków 2003, s. 397. 

410
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 150-151. 

411
Meditatio, 5. 

412
Jan Paweł II, Redemptoris Custos, 19. 



 

115 
 

dopiero wtedy, gdy poddamy jednoznacznej interpretacji pojęcie „bliskości oblubieńczej” między 

Józefem a Maryją. Czy można odważyć się na ujęcie owej bliskości w kategoriach erosa?  

Zaskakującej odpowiedzi udziela Hans Urs von Balthasar. Pieśń nad Pieśniami, która sławi 

w pełni objawione piękno w nagości ludzkiego ciała, musi kojarzyć się z wymiarem erotycznym. 

Jednak eros ten zostaje niejako pochwycony i ukierunkowany, by stał się siłą wznoszącą, a nie 

grożącą wyniszczeniem w kierunku tego, czym jest „postlapsaryczna, sromotna nagość”413. Autor 

potwierdza w ten sposób, że trzeba dokonać kompletnego zwrotu i odejść od narzucającej się 

i ograniczającej perspektywy doczesności, ponieważ ta dotknięta jest zepsuciem, jakby 

wewnętrznym wirusem. Tym bardziej należy odejść od tego sposobu myślenia, im bardziej 

w biblijnej interpretacji płomiennymi farbami malowany jest obraz erosa, który przecież 

„włączony został do galerii pozostałych biblijnych obrazów!”414. Zwraca uwagę zdecydowana 

obrona tego, co tak często kojarzy się z naturalistycznym odczytywaniem Pieśni nad Pieśniami. 

Owszem, księga sławiąca ludzką miłość, jest przecież ujęta w kanonie ksiąg natchnionych. 

Pojawia się decydujące, niezwykle ważne stwierdzenie szwajcarskiego teologa: „To może 

mieć jedynie sens proroczy odnoszący się do pary ludzi, którzy ostatecznie urzeczywistnią to, co 

w raju przez jedną chwilę było przeczuwane, a nie dotrzymane: do drugiego Adama i drugiej 

Ewy”415. Andrea Milano dodaje, że dar erosa, wobec którego radośnie kapitulują wszystkie 

zmysły, jest chciany przez Stwórcę w nadziei, że „stanie się zadatkiem błogosławieństwa 

mającego pewnego dnia zostać potwierdzonym człowiekowi przez Boga z nieskończoną 

hojnością, w całej pełni i definitywnie”416. 

Czyż Jan Paweł II nie określił Józefa i Maryi właśnie w ten sposób – jako Adama i Ewy na 

progu Nowego Testamentu417? Jednak, by uniknąć zarzutu wyidealizowanego, trącącego brakiem 

realizmu obrazu tego „poematu sławiącego erosa” (André Lacocque), Hans Urs von Balthasar dodaje: 

„Nie jest to mglista idea, lecz pełne, historyczne wcielenie absolutnej, będącej celem samym 

w sobie, niepodporządkowanej już żadnej genealogii miłości między mężczyzną i kobietą”418. Ileż 

treści w tym na pozór prostym stwierdzeniu! 

                                                           
413
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 1, tłum. J. Fenrychowa, 

WAM, Kraków 2010, s. 118. 
414
Tamże, s. 118. 

415
Tamże, s. 118. 

416
A. Milano, Donna e amore nella Bibbia, dz. cyt., s. 98. 

417
Por. Jan Paweł II, Redemptoris Custos, 7. 

418
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 1, dz. cyt., s. 118.  



116 
 

„Miłość niepodporządkowana żadnej genealogii” – nie w znaczeniu oderwania od korzeni, 

natury, pochodzenia, ale – więzi „z innego świata”. W dodatku mowa o wcielonej, samej dla siebie 

będącej wartością, ludzkiej relacji, w której Stwórca od początku znajduje upodobanie. 

Jak słusznie zauważy Yves Simoens: „na poziomie opowiadania «Adam» jest bez ludzkich 

ojca i matki. Rozróżnienie między «mężczyzną» a «kobietą» jest dziełem Boga”419. Doskonale 

koresponduje to z najgłębszą warstwą znaczeniową Pieśni nad Pieśniami. Ten sam Autor 

potwierdza, że miłość mężczyzny i kobiety, opisana z takimi szczegółami we wspomnianej wyżej 

biblijnej pieśni, jest niczym innym jak stworzeniem „na nowo” przez Boga całej rzeczywistości 

zaprzepaszczonej przez człowieka, a opisanej u początków Księgi Rodzaju – podkreślić należy – 

w całym pięknie tej miłości, wykraczającym poza doczesność420. 

Ta „więź z innego świata” poświadczona jest właśnie przez „inną bliskość oblubieńczą” 

Józefa i Maryi. Relację tę najlepiej opisuje język Pieśni nad Pieśniami, aczkolwiek powinno się 

go używać z najwyższą subtelnością dostępną w ogóle ludzkiej mowie (metajęzyk)421. 

W rozumienie tego specyficznego „metajęzyka” doskonale wpisują się słowa Mieczysława 

Krąpca: „Możliwość «materializacji» w tworzonych dziełach własnego ducha jest jakby 

zapowiedzią możliwości innego bycia duszy ludzkiej w materii, gdy aktywność ducha w stosunku 

do «materii» będzie w stanie szczytowym, gdy materia zostanie poddana całkowicie prawom 

ducha”422. Jeżeli można mówić o „szczytowym stanie ducha”, to w jakim innym przypadku, 

znanym w dziejach ludzkości, jeśli nie w tym jedynym, obrazującym piękno komunii Józefa 

i Maryi?  

W Pieśni nad Pieśniami to inne, wyższego rzędu „zamieszkiwanie” duszy ludzkiej w materii 

oddaje poetyka tekstu. Kiedy oblubienica podziwia piękno ciała oblubieńca (por. Pnp 5,14), 

szczególnie – jego męskie piękno, przywołuje terminy podobne do tych, jakimi opisana jest 

potężna statua z wizji proroka Daniela (por. Dn 2). Cała postać ukochanego, imponująca budowa 

jego ciała podobna jest do wypolerowanego, drogocennego metalu, natomiast „«dziełem z kości 

słoniowej» jest cały jego brzuch”423. To nawiązanie wskazuje wyraźnie na szczególny przedmiot 

zainteresowania zakochanej kobiety. Kość słoniowa to szlachetny materiał, o ciepłej barwie, 

                                                           
419
Y. Simoens, L’uomo e la donna, trad. it. di R. Fabbri, EDB, Bologna 2016, s. 69. 

420
Por. Y. Simoens, Il libro della pienezza: Cantico dei Cantici: una lettura antropologica e teologica, 

dz. cyt., s. 14. 
421
„Ma nulla è più delicato di quest’«incarnazione» di Dio nella prima coppia (…). Occorre tutta 

l’ingegnosità di una Sapienza sia umana che divina per salvaguardare il dinamismo dell’alleanza minacciata 

dall’ncredulità”, w: Y. Simoens, Il libro della pienezza: Cantico dei Cantici: una lettura antropologica 

e teologica, dz. cyt., s. 14 
422
M. A. Krąpiec, Człowiek twórcą kultury, w: Wiara i życie, red. B. Bejze, Warszawa 1985, s. 99-131. 

423
G. Barbiero, Cantico dei cantici, dz. cyt., s. 252. 



 

117 
 

aksamitny w dotyku, przypominający karnację ludzkiego ciała. Dodatkowo jest przyozdobiony 

(memulla’îm – „inkrustowany” – termin niezwykle rzadko spotykany w Biblii, oznaczający także 

„pokryty” w Rdz 38,14) cenionym na starożytnym Wschodzie lapis-lazuli. Ten szlachetny kamień 

jest materiałem niebiańskim (ma lazurową barwę), z którego rzeźbiono ciała bogów. 

Cały opis tego fragmentu ma więc charakter teomorficzny, choć odnosi się do specyfiki ciała 

mężczyzny. Zaskakujące jest, jak jednoznacznie ten poetycki, przesycony nadziemskim pięknem 

opis ukochanego kojarzy boski blask z zawoalowanym, dyskretnym nawiązaniem do bliskości 

partii podbrzusza (części genitalnej) ciała oblubieńca424. Jakże potrzeba w tym miejscu 

poetyckiego języka, gdy mówimy o sferze tak narażonej na „desakralizację”! 

Yves Simoens w charakterystyczny sposób ujmuje tę prawdę i pisze, że „niczego, co zostało 

w niej [Pieśni nad Pieśniami] opisane, nie trzeba pozbawiać realizmu ludzkiej miłości po to, aby 

celebrować komunikującą się stwórczą miłość. Jest ona bowiem miejscem trynitarnego 

współprzenikania się”425. Jeżeli jeszcze komuś ten opis wydaje się zbyt śmiały, wystarczy 

przytoczyć równie odważny tekst Symeona Nowego Teologa (949-1022), wczesnośredniowiecznego 

mistyka bizantyjskiego, szczególnie czczonego na Wschodzie. Warto przy tym zauważyć, że jako 

jedyny święty tytuł „teologa” współdzieli z Janem Ewangelistą i Grzegorzem z Nazjanzu. 

W Hymnie XV tak się wyraża o wcieleniu Jezusa: 

Nie mów, że ja bluźnię, 

Ale przyjmij tę rzeczywistość, 

i adoruj Chrystusa, który Ciebie takim czyni. 

Jeślibyś bowiem tego chciał, stałbyś się członkiem Chrystusa […] 

[Który] także wszystko to, co w nas jest zdeformowane, 

uczyni godnym, 

przyozdabiając to pięknem […] 

A więc w końcu rozpoznałeś, że mój palec jest Chrystusowy 

i mój członek męski… 

czy aby nie doznałeś wstrząsu i nie zawstydziłeś się tym?426 

W konfrontacji z zacytowanym Hymnem tekst Pieśni nad Pieśniami jest o wiele bardziej 

wysublimowaną aluzją, i nie pojmie jego delikatnej treści nikt, komu pozostaje obca głębia owego 

                                                           
424
G. Barbiero, Cantico dei cantici, dz. cyt., s. 252-253. 

425
Y. Simoens, Il libro della pienezza: Cantico dei Cantici: una lettura antropologica e teologica, 

dz. cyt., s. 46. 
426
Simeone il Nuovo Teologo, Inno XV, trad. it. di F. Trisoglio, Città Nuova Editrice, Roma 2014, s. 66.  



118 
 

„szczytowego stanu materii przenikniętej duchem”427. Jest to co prawda język ludzkiej miłości 

(eros), ale całkowicie przebóstwionej (agape). 

Należy w tym miejscu przywołać fresk Michała Anioła z kaplicy Sykstyńskiej Stworzenie 

Adama. Piękno męskiego ciała, mimo całkowitego odsłonięcia, nie skupia na sobie, ale kieruje 

wzrok widza ku centrum przedstawianej sceny: ku gestowi dotykających się w akcie stwórczym 

palców Stwórcy i stworzenia. Geniusz artysty przejawia się nie tyle w sposobie przedstawienia, 

ile właśnie w tym, jak męska nagość integralnie wpisuje się w boski akt stwórczy. Można 

zaryzykować stwierdzenie i dopowiedzieć, że w centralnym polu widzenia odbiorcy dzieła 

znajduje się przeżycie człowieczeństwa drugiego, nie zaś – zawstydzenie nim. 

Innymi słowy, Maryja może postrzegać swojego Oblubieńca wzrokiem tamtego „początku”, 

gdzie słowa Pieśni nad Pieśniami układają się w swoisty fresk. Jest to istotna intuicja: aby Maryja 

mogła właściwie przeżyć cały wymiar tajemnicy oddanego Jej mężczyzny, musi postrzegać 

biblijną pieśń miłosną niejako oczyma jej Autora (Boga). Brzmi to być może zaskakująco: Józef 

oddany Maryi, ale to właśnie od tej jedynej kobiety, która nosi w sobie Słowo Wcielone, zależy 

kształt ich oblubieńczej bliskości. Znamienne w tym kontekście jest, że według wielu egzegetów 

autorką Pieśni nad Pieśniami może być kobieta428. Dochodzimy do istotnej konstatacji 

o pierwszeństwie kobiety wobec mężczyzny w tej szczególnej relacji. Jan Paweł II słusznie 

zauważa: 

Przecież ten, który stwarzał, «widział» – widział, że «było dobre». 

«Widział», a więc Księga czekała na owoc «widzenia» 

[...] Jest w Watykanie kaplica, która czeka na owoc twego widzenia! 

[...] «i widział Bóg, że było bardzo dobre, 

oboje zaś byli nadzy i nie doznawali wstydu». 

Czy to możliwe?429 

Tak wspaniale zinterpretowana przez renesansowego artystę Księga Rodzaju powinna stać się 

zalążkiem pytania o inną księgę biblijną i sposób jej odczytania. 

Usprawiedliwieniem dla takiej „transformacji” (Księga Rodzaju interpretowana księgą Pieśni 

nad Pieśniami) mogą być słowa Benedykta XVI z jego mało znanego przemówienia do studentów 

z okazji jubileuszu trzydziestolecia powstania Instytutu Jana Pawła II na Lateranie. Papież 

Ratzinger powiedział wówczas: „Ciała Adama i Ewy jawią się przed Upadkiem w doskonałej 

                                                           
427
M. A. Krąpiec, Człowiek twórcą kultury, art. cyt., s. 99-131. 

428
Por. A. Lacocque, P. Ricoeur, Myśleć biblijnie, dz. cyt., s. 384-385. 

429
Jan Paweł II, Tryptyk Rzymski, 1-2. 



 

119 
 

harmonii. Jest w nich zawarty język, którego nie stworzyli, eros zakorzeniony w ich naturze, 

zapraszający ich, by przyjęli siebie nawzajem od Stwórcy po to, by móc sobą obdarować 

drugiego”430. 

Pojawia się znowu nawiązanie do więzi erotycznej, i to więzi zakorzenionej w człowieku 

z woli Boga Stwórcy. Nie ma mowy w tekście o jakimkolwiek „podejrzanym” pochodzeniu erosa. 

To niezwykle ważny głos w dyskusji nad znaczeniem języka, w którym komunikują się Adam 

i Ewa jeszcze przed tragicznym wydarzeniem grzechu pierworodnego. W dodatku mężczyzna 

i kobieta zostają zaproszeni do odkrywania tego języka, właśnie – naznaczonego erotyzmem. 

Czy Pieśń nad Pieśniami nie jest biblijną odpowiedzią na takie zaproszenie? Z tak 

zarysowanej problematyki wynikają logiczne konsekwencje, prowadzące nas wprost do refleksji 

na temat ewangelicznych oblubieńców. 

Aby zrozumieć, na czym polegało – w duchu słów Benedykta XVI – przyjęcie siebie 

nawzajem Józefa i Maryi, musimy zmierzyć się z pytaniem postawionym przez Jana Pawła II 

w Tryptyku Rzymskim, czy możliwe jest widzieć siebie w całej nagości, a nie doznawać wstydu. 

Jakie warunki muszą zostać spełnione, by było to możliwe? Nie sposób myśleć o spojrzeniu 

Maryi – obejmującym w całej prawdzie męską naturę Józefa – bez postawienia tego retorycznego, 

aczkolwiek ostrożnego pytania papieża: „Czy to możliwe?”431. 

Pomocny będzie tekst – pozornie bardzo odległy od naszego tematu – a jednak zaskakująco 

adekwatny w kontekście postawionego wyżej pytania. Podczas słynnych objawień w Guadalupe 

w 1531 roku Maryja zwróciła się do Juana Diego, prostego Indianina takimi oto słowami: 

„Czyż nie znalazłeś się pod moim płaszczem i opieką? Czyż to nie ja jestem źródłem twojego 

życia i szczęścia? Czyż to nie ty spoczywasz na moim łonie i w moich ramionach? Czyż potrzeba 

ci czegoś innego?”432 Można by dodać w tym samym duchu: „czyż Ty, Józefie, mój Oblubieńcze, 

nie jesteś pierwszym adresatem tych słów?”. 

Uważnemu czytelnikowi nie umknął z pewnością jeden fakt: dotychczasowe rozważanie 

mówi o tym, w jaki sposób Maryja mogła postrzegać ukochanego mężczyznę w perspektywie 

miłosnego poematu biblijnego. Jak natomiast rzecz ma się od strony Oblubieńca Najświętszej 

Dziewicy – Józefa? 

 

                                                           
430
Benedetto XVI, Discorso in occasione del XXX° anniversario dalla fondazione del Pontificio Istituto 

Giovanni Paolo II per Studi su Matrimonio e Famiglia, Anthropotes XXVII, nr 2 (2011), s. 239-242.  
431
Jan Paweł II, Tryptyk Rzymski, 2. 

432
Z szesnastowiecznego opisu Nican Mopohua, Liturgia Godzin t. 1, Pallottinum, Poznań 2006, 

s. 1000.  



120 
 

Powraca w tym punkcie stwierdzenie Jana Pawła II obecne w adhortacji Redemptoris custos 

o „innej bliskości oblubieńczej” ofiarowanej Józefowi jako dar433. Tajemnica daru oblubieńczej 

bliskości Józefa i Maryi w ich doczesnej egzystencji objawia się w tym, że „inność” tej bliskości 

musi zostać wyrażona także w innych kategoriach. Trzeba postawić pytanie: w jakich 

kategoriach – odwołujących się do sytuacji życiowej ewangelicznych oblubieńców – opisać tę 

bliskość. Niewątpliwie jest to bliskość ukrzyżowana. 

Wyraz temu daje Jan Paweł II w Medytacji, gdy mówi o tęsknocie „za tym pierwotnym 

pięknem, w jakie wyposażył człowieka Stwórca”434. Jest ona wyrazem oczekiwania, które nie 

znajduje swojego spełnienia w określonych warunkach. Te warunki, czy też okoliczności, to nie 

tylko dziewicze poczęcie Słowa w łonie Maryi bez udziału Józefa, lecz także dziewicza więź 

oblubieńcza ich obojga. 

Nie można tu pominąć ważnej wskazówki: przedmiotem tejże tęsknoty jest pierwotne piękno, 

a więc cała rzeczywistość „początku”. Także z perspektywy Oblubieńca z Nazaretu Pieśń nad 

Pieśniami, która z taką wyrazistością odmalowuje piękno kobiecej natury Maryi, musi być 

odczytywana w całej prawdzie, ale w kontekście jego kondycji – człowieka naznaczonego 

grzechem pierworodnym. 

Jakże więc Józef byłby zdolny odpowiedzieć na dar ewangelicznej Oblubienicy? Przychodzi 

tu na myśl zdanie z cytowanego wyżej dokumentu Redemptoris custos, podkreślone przez papieża 

za pomocą kursywy: „Józef, który był posłuszny Duchowi, odnalazł w Nim samym źródło miłości – 

swej oblubieńczej, męskiej miłości”435. Stwierdzenie, że Mąż sprawiedliwy był posłuszny 

Duchowi, każe odwołać się do innej historii, znanej z Ewangelii Łukasza. 

W rozdziale pierwszym, w tekście zapowiadającym narodziny Jana Chrzciciela, Autor 

biblijny pisze: „będzie napełniony Duchem Świętym już w łonie swej matki” (Łk 1,15). Czyż nie 

można postawić tezy, że i Józef od zarania był przygotowywany do bycia Oblubieńcem Maryi, 

podobnie jak Jan Chrzciciel – do zadania przygotowania drogi Zbawicielowi? W obydwu 

wypadkach tym, który mógł to sprawić, jest Duch Święty. Józef w obliczu atrakcyjności kobiecej 

natury objawionej w Maryi musi przekraczać wciąż miarę pragnienia posiadania kobiety, 

charakterystycznego dla mężczyzn wszystkich czasów po upadku Adama. Wezwany zostaje 

niejako do przekuwania tęsknoty za tym pierwotnym pięknem w umiejętność oddawania 

własnego życia za Oblubienicę („miłujcie wasze żony jak Chrystus Kościół, za który wydał 

samego siebie” Ef 5,25). W odróżnieniu od Maryi nie jest on obdarzony przywilejem 

                                                           
433
Por. Jan Paweł II, Redemptoris custos, 19. 

434
Meditatio, 3.  

435
Tamże, 19. 



 

121 
 

bezgrzeszności, a więc tylko dzięki nadzwyczajnej łasce, która pozostaje darem Boga (Ducha 

Świętego), jest zdolny „ukrzyżować” swój wzrok (swoje zmysły) – patrzeć „zamkniętymi” 

oczyma. Tę intuicję zdaje się potwierdzać sam Jan Paweł II, gdy cytuje wypowiedź Leona XIII 

z encykliki Quamquam pluries:  

Bez wątpienia godność Matki Bożej jest tak wysoka, że nic większego stworzyć niepodobna. 

Ponieważ jednak św. Józef połączony był z Najświętszą Dziewicą węzłem małżeńskim, 

przeto niezawodnie najbardziej zbliżył się do owej wzniosłej godności, którą Bogarodzica 

wszystkie stworzenia przewyższyła. Małżeństwo bowiem jest najbardziej istotną 

społecznością i związkiem, i dlatego z natury swej domaga się wzajemnej wspólnoty 

wszystkich dóbr małżonków436. 

Opisać tę tajemnicę jest z pewnością zadaniem niezwykle karkołomnym. Teologia 

małżeństwa wynikająca z powyżej zacytowanych słów zdumiewa swoją głębią i przenikliwością. 

Ogromną wagę ma stwierdzenie, które zakłada jednoznacznie silną więź miłosną łączącą Józefa 

i Maryję, aczkolwiek niewyrażoną wprost. Józef, z powodu grzesznej kondycji nieporównanie 

„uboższy” od swojej Oblubienicy, przez tę miłość zostaje zrównany ze swoją ukochaną Kobietą, 

ponieważ ma udział w Jej dobrach w całej pełni. 

Argument tego rodzaju nie tylko pozwala zbliżyć się do tajemnicy wzajemności istniejącej 

między Niepokalaną a pozbawionym tego przywileju stworzeniem, lecz także rzuca dodatkowe 

światło na delikatne piękno ich miłości, całkowicie niedostępnej, ukrytej wobec tego świata. 

Niemniej nie wolno rezygnować z prób jej przybliżenia, jeśli chce się przeniknąć treści zawarte 

w Medytacji. Piękno komunii między mężczyzną a kobietą, uosobione w jedynej relacji Józefa 

i Maryi, „nie jest bowiem dobrem utraconym na zawsze – jest dobrem do odzyskania”437. Można 

stąd wysnuć wniosek, że mimo wyjątkowości omawianej tu ewangelicznej pary, nie wolno 

traktować jej – dzięki niezwykłej intuicji zaproponowanej przez Jana Pawła II w Katechezach 

środowych – jako niedosiężnego ideału. Papież wskazuje bowiem, że ewangeliczni oblubieńcy 

mogli tenże ideał przeżywać tylko w paradoksalnym doświadczeniu: jako więź małżeńską 

w ścisłej łączności z powołaniem do życia konsekrowanego dla Królestwa Niebieskiego. 

  

                                                           
436
Jan Paweł II, Redemptoris custos, 20. 

437
Meditatio, 3. 



122 
 

2.1.3. Józef i Maryja wzorem życia małżeńskiego i konsekrowanego 

Jeśli budzą się wątpliwości, czy powołanie się na relację Józefa i Maryi w odniesieniu do 

ludzkiej, codziennej rzeczywistości nie jest zgubnym idealizmem, to należy zajrzeć do fragmentu 

Medytacji, w którym Jan Paweł II pisze wprost o Oblubieńcu Maryi. To właśnie Józef z Nazaretu 

usłyszał kiedyś brzemienne w skutkach słowa: „Nie bój się wziąć do siebie Maryi” (Mt 1,20). 

Na to krótkie zdanie papież zwraca szczególną uwagę. To jedyne miejsce w tekście (punkt piąty), 

gdzie wspomniane zostaje imię Józefa, co każe przyjrzeć się bardziej wnikliwie myśli Autora 

Medytacji. Papież wybiera moment kluczowy z życia Józefa: kiedy już wydaje się, że jego 

Oblubienica zostanie przez niego oddalona, nagle na scenę historii wkracza Bóg. Dzięki słowom 

anioła skierowanym do Józefa dokonuje się nieoczekiwany zwrot: nie tylko nie wolno mu oddalić 

Maryi, ale co więcej – zostaje Ona powierzona Mężowi sprawiedliwemu. 

„Bóg, który przemawia do Józefa słowami anioła, zwraca się do niego jako do Oblubieńca 

Dziewicy z Nazaretu”438. Przy uważnym wczytaniu się w słowa zaznaczone kursywą można 

dostrzec wyłaniającą się z nich, szczególną treść: po pierwsze, to Bóg sam – chociaż przez 

pośrednictwo anioła – chce objawić swoją wolę. A więc jest to wola nienaruszalna, niezmienna. 

Po wtóre, przemawia On do Józefa i potwierdza jego godność, jego miejsce przy Maryi – 

Józef na zawsze ma pozostać Oblubieńcem Matki Boga. Po trzecie wreszcie, Józef jest 

Oblubieńcem Dziewicy, co pozwala już od początku przewidywać, że charakter tej relacji 

wykracza zdecydowanie poza horyzont tradycyjnie rozumianego małżeństwa. Dlatego też 

powierzenie Maryi Józefowi zawiera w sobie tajemnicę miłości między mężczyzną a kobietą, 

która swojego wzorca musi poszukiwać w rzeczywistości innej niż tylko doczesna, uwarunkowana 

upadkiem pierwszych Rodziców. 

W Medytacji owa odnowiona więź ewangelicznych oblubieńców skierowana jest ostatecznie 

ku temu, który przyniósł Dobrą Nowinę: Chrystusowi Panu. Jan Paweł II pisze w tym samym 

punkcie Medytacji: „Wystarczy popatrzeć na wszystkie kobiety, które pojawiają się w otoczeniu 

Chrystusa, poczynając od Marii Magdaleny i Samarytanki, poprzez siostry Łazarza, aż do tej 

Najświętszej, która pozostała błogosławiona pomiędzy wszystkimi niewiastami (por. Łk 1,42)”439.  

„Wystarczy popatrzeć”, to znaczy: przyjrzeć się ziemskiemu, bynajmniej nie wyidealizowanemu 

doświadczeniu Jezusa Chrystusa. Każde z tych spotkań z kobietami wymienionymi w Medytacji 

odsłania jakby inny profil postaci: Maria Magdalena, Samarytanka, siostry Łazarza, Dziewicza 

Matka Zbawiciela. Zawsze w centrum pozostanie kobiecość, w jej nawet najbardziej 

                                                           
438
Jan Paweł II, Redemptoris custos, 18. 

439
Meditatio, 5. 



 

123 
 

dramatycznych przejawach. Jednak dlaczego Jan Paweł II nie koncentruje się na roli, jaką odegrała 

Matka w życiu Jezusa? Co więcej, nie od tej Najświętszej rozpoczyna swój wywód, ale od kobiet 

o dość wątpliwej reputacji (Samarytanka). Odpowiedź znajduje się w następnym zdaniu: 

„Nie wolno ci nigdy przesądzać o znaczeniu Bożego daru”440. Dopiero te słowa mogą stać się 

punktem wyjścia do niezwykłej tezy zaproponowanej przez papieża w Katechezach środowych: 

więzi oblubieńczej Józefa i Maryi odpowiada powołanie do życia małżeńskiego i konsekrowanego 

jednocześnie. Jan Paweł II tak to uzasadnia:  

Małżeństwo Maryi z Józefem (w którym Kościół czci Józefa jako oblubieńca Maryi, 

a Maryję jako jego oblubienicę) kryje w sobie równocześnie tajemnicę doskonałej komunii 

osób, mężczyzny i niewiasty, w przymierzu małżeńskim, a zarazem tajemnicę owej 

szczególnej bezżenności dla królestwa Bożego – bezżenności, która służyła najdoskonalszej 

w dziejach zbawienia «płodności w Duchu Świętym», owszem, była poniekąd absolutną 

pełnią tej duchowej płodności, skoro właśnie w nazaretańskich warunkach owego przymierza 

Maryi i Józefa, w małżeństwie – bezżenności, urzeczywistnił się dar wcielenia Słowa 

Przedwiecznego441 

Niezwykły Boży projekt, realizowany przez Józefa i Maryję jest faktem, nie zaś jedynie – 

pewną ideą. W centrum dotychczas niespotykanego, Bożego zamysłu znajduje się Osoba 

Wcielonego Słowa. To Bóg, który stał się człowiekiem, jest spoiwem owego przedziwnego 

powołania do małżeństwa – bezżenności, jak nazywa je papież. By przybliżyć tę tajemnicę, Jan 

Paweł II powołuje się na unię hipostatyczną: skoro Syn Boży, współistotny Ojcu, rodzi się jako 

Człowiek z łona Maryi Dziewicy, to „wraz z takim «przyjęciem» (assumptio) człowieczeństwa 

w Chrystusie zostaje także «przyjęte» wszystko, co ludzkie, a w szczególności rodzina, jako 

pierwszy wymiar Jego bytowania na ziemi”442.  

Absolutna nowość tego spojrzenia polega na uchwyceniu subtelnej równowagi pomiędzy 

powołaniem małżeńskim („wszystko, co ludzkie”, „rodzina”) a życiem poświęconym królestwu 

Bożemu (Chrystus zrodzony „jako Człowiek”). Dzieje się to dzięki genialnej intuicji: płodność, 

która jest wynikiem powołania do małżeństwa, najdoskonalej objawiła się w dziewiczym 

macierzyństwie Maryi, pochodzącym „od Ducha Świętego”. Już sam zwrot „dziewicze 

macierzyństwo”, tak często niezauważony, powinien zastanawiać, ponieważ w historii ludzkości 

taka forma macierzyństwa nie istnieje. Kobieta stająca się matką w oczywisty sposób przestaje 

być dziewicą z powodu połączenia się z mężczyzną. W wypadku Matki Pana przyczyną Jej stanu 

                                                           
440
Meditatio, 5. 

441
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 231. 

442
Jan Paweł II, Redemptoris custos, 21. 



124 
 

brzemiennego jest łaska działającego w niej Ducha Świętego. Żadną miarą nie oznacza to jednak, 

jakoby Józef był z tej tajemnicy „płodności w Duchu Świętym” wyłączony. Skoro mówi się, 

że dokonała się ona w doskonałej komunii osób małżeńskiego przymierza – analogicznie 

do doskonałej jedności unii hipostatycznej w Osobie Syna – tym bardziej należy rozumieć, 

że „płodność w Duchu Świętym” Maryi jest udziałem mężczyzny jej życia – Józefa. Z ich 

zjednoczenia w Duchu Świętym wynika ich rodzicielstwo, mimo że ojcostwo Józefa nie da się 

porównać z macierzyństwem Maryi. Aby nie pozostawić żadnych wątpliwości, Jan Paweł II 

podkreśla: „W tej Rodzinie Józef jest ojcem. Nie jest to ojcostwo pochodzące ze zrodzenia, ale nie 

jest ono «pozorne» czy też tylko «zastępcze». Posiada pełną autentyczność ludzkiego 

ojcostwa”443. Wyrażenia podkreślone kursywą przez Autora adhortacji wprost sugerują 

prawdziwe ojcostwo Józefa – nie jedynie biologicznie uwarunkowane – a jednak nie mniej 

autentyczne, pochodzące z Ducha Świętego. 

Ten swoisty paradoks znajduje się w centrum rozważanego zagadnienia. Znowu echem 

powraca jedno z założeń będących u podstaw myśli Maksyma Wyznawcy: w takiej mierze, 

w jakiej Chrystus przekracza jako Bóg wszystko co ludzkie, w tej samej mierze Jego 

człowieczeństwo pozostaje nietknięte444. Podobnie ma się rzecz w przypadku tajemnicy 

dwojakiego powołania Józefa i Maryi: chociaż są małżeństwem, „to przecież macierzyństwo 

Maryi jest dziewicze – a temu dziewiczemu macierzyństwu Maryi odpowiada dziewicza również 

tajemnica Józefa, który […] nie zawahał się «wziąć do siebie Maryi»”445. W nawiązaniu do myśli 

greckiego Ojca Kościoła: w takiej mierze, w jakiej żyli oboje w dziewiczym stanie, w tej samej 

mierze byli złączeni oblubieńczą miłością małżonków. 

Pozostaje odpowiedzieć na pytanie, co oznacza, że Józef „wziął Maryję do siebie”. Jakie 

ukryte znaczenie ma to zdanie? By znaleźć odpowiedź, „wystarczy popatrzeć na wszystkie 

kobiety, które pojawiają się w otoczeniu Chrystusa, poczynając od Marii Magdaleny 

i Samarytanki”446. Sposób podejścia Zbawiciela do kobiet pozwala domyślić się subtelnego 

stosunku Józefa do Maryi. To przecież właśnie Syn Maryi stał się racją dziewiczo-oblubieńczej 

relacji – małżeńskiej wobec prawa i ludzi447. 

Jezus powołuje kobiety na równi z Apostołami do pójścia za Nim. On, który nie ma żony, nie 

rezygnuje z towarzystwa kobiet w czasach, gdy budziło to ogromne kontrowersje, a nawet 

                                                           
443
Jan Paweł II, Redemptoris custos, 21. 

444
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 225. 

445
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 230. 

446
Meditatio, 5. 

447
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 230. 



 

125 
 

zgorszenie448. Nie bez znaczenia jest fakt, że wzrastał w domu Józefa i Maryi, obserwował ich 

życie i wzajemne relacje, czerpał z nich osobiste doświadczenia. Jan Paweł II pisze: „«Ojcowska» 

miłość Józefa z pewnością wpływała na «synowską» miłość Jezusa”449. Boski Syn w swoim 

doczesnym, ziemskim człowieczeństwie uczy się od ziemskiego ojca, przenikniętego Duchem 

Bożym. Przy czym jakość więzi ojca z synem w jej ludzkim wymiarze musi mieć ogromny wpływ 

na męskość Jezusa. Syn Boży uczy się z obserwacji swoich ziemskich rodziców z pewnością także 

i tego, jak być mężczyzną w stosunku do kobiet. „W odniesieniu Chrystusa do kobiety zostaje 

zrealizowane w sposób wzorczy to, co List do Efezjan wyraża w pojęciu «Oblubieńca»”, 

podpowiada papież, i dodaje: „Właśnie dlatego, że Boska miłość Chrystusa jest miłością 

Oblubieńca, jest ona paradygmatem i wzorem dla każdej miłości ludzkiej, a w szczególności 

męskiej”450.  

Autor Mulieris dignitatem trafnie prowadzi myśl teologiczną: wychodzi od piątego rozdziału 

Listu do Efezjan, ale termin „mąż” zastępuje określeniem „oblubieniec” tak w odniesieniu do 

Chrystusa, jak i w szczególności do każdego mężczyzny. Ponadto, gdy pisze o wzorczym 

wymiarze tejże miłości, każe powrócić do początkowych rozważań o powołaniu każdego 

mężczyzny do spotkania z kobiecością. O ile Paweł Apostoł zwracając się do wspólnoty efeskiej, 

odnosi się ściśle do powołania małżeńskiego – i w tym kontekście bierze za wzór relację Chrystusa 

do Kościoła – o tyle Jan Paweł II poszerza horyzont. 

Podobna refleksja pojawiła się już u Tomasza z Akwinu. Doktor Anielski przy wymienianiu 

kolejno argumentów za prawdziwością małżeństwa Józefa i Maryi powołuje się na więź Chrystusa 

i Kościoła, a gdy tłumaczy dziewiczy charakter ich związku, pisze: „Po czwarte, zaślubiny 

Dziewicy uzmysławiają Kościół powszechny, który «jest dziewicą, a wszakże został poślubiony 

jednemu mężowi, Chrystusowi», zgodnie ze słowami Augustyna”. I dalej: „Można tu dodać 

jeszcze piątą rację: w osobie Matki Boga, Dziewicy poślubionej, mamy w przeciwieństwie 

do heretyków, uwłaczających bądź małżeństwu, bądź też dziewictwu, szanować Jej dziewictwo 

jak i małżeństwo”451. 

Zdumiewa – zgodna z argumentacją Tomasza z Akwinu – intuicja Jana Pawła II. To w tym 

punkcie zbiegają się dotychczasowe rozważania, mające za przedmiot paradoksalną w swym 

                                                           
448
Por. K. Bator, „Jezus a kobiety: nowatorstwo postawy Jezusa wobec kobiet”, http://bc.upjp2.edu.pl. 

[dostęp: 21.05.2024] 
449
Jan Paweł II, Redemptoris custos, dz. cyt., 27. 

450
Jan Paweł II, Mulieris dignitatem, 25, Libreria Editrice Vaticana, Watykan 1988. 

451
„Quarto, qui per hoc significatur universa Ecclesia, quae, cum virgo sit, desponsata tamen est uni 

viro Christo, ut Augustinus dicit, in libro de sancta virginitate. Potest etiam quinta ratio esse quia, quod 

mater domini fuit desponsata et virgo, in persona ipsius et virginitas et matrimonium honoratur, contra 

haereticos alteri forum detrahentes”, STh., III, q. 29, a.1. 

http://bc.upjp2.edu.pl/


126 
 

wyrazie tezę papieża o więzi łączącej Józefa z Maryją, jako wzorze życia małżeńskiego 

i konsekrowanego zarazem. Połączenie w jedno tych dwóch powołań (małżeństwa i życia 

poświęconego Bogu) w osobach dziewiczych małżonków jest możliwe nie dlatego, że są oni 

wyjątkiem od reguły, ale ponieważ – według stwierdzenia papieża – paradygmatem wszelkiej 

miłości jest miłość oblubieńcza. 

Być może nie byłoby w tym nic odkrywczego, gdyby nie pewien zaskakujący fakt: dla Maryi 

jako Dziewicy tym Oblubieńcem w Tradycji Kościoła pozostaje konkretnie Józef, dla dziewiczego 

Józefa analogicznie tą Oblubienicą jest Maryja. I to mimo słów Chrystusa o tych, którzy 

w przyszłym świecie „nie będą się żenić, ani za mąż wychodzić” (Mt 22,30).  

Aby zrozumieć, jaki wymiar przyjmuje ostatecznie relacja Józef i Maryi, warto odnieść się 

do prostej w wyrazie, chociaż niezwykłej intuicji Jana Pawła II z jego przemówienia do studentów 

Instytutu Laterańskiego z maja 2001 roku. Papież stwierdza: „Miłość oblubieńcza 

Zmartwychwstałego do swojego Kościoła, rozwinięta sakramentalnie w chrześcijańskim 

małżeństwie, żywi w tym samym momencie dar dziewictwa dla Królestwa”. 

Papieskie nauczanie zawiera ideę jedności dwóch powołań, a zarazem kończy się konkluzją 

nawiązującą do tajemnicy Zmartwychwstania: „To ono [powołanie do dziewictwa dla królestwa] 

wskazuje na ostateczny cel miłości małżeńskiej”452. Doskonale powiązane zostają dwie różne 

płaszczyzny jednego oblubieńczego powołania, które ostatecznie zjednoczą się w przedziwnej 

rzeczywistości eschatonu. 

Pojawiająca się już w tym miejscu tajemnica będzie przedmiotem rozważań w następnym 

rozdziale. Jednocześnie stwierdzenie Jana Pawła II rzuca światło na zasadność używania terminów 

oblubieniec i oblubienica w stosunku do Józefa i Maryi także w odniesieniu do życia przyszłego 

w Chwale (czemu daje wyraz liturgia Kościoła katolickiego)453. 

Bóg w Chrystusie – Oblubieńcu ukazuje swoje szczególne oblicze, w którym odnajdują się 

oboje: mężczyzna i kobieta – uwikłani wzajemną miłością454. Wobec tego „wziąć do siebie” 

w kontekście Józefa nie może oznaczać „posiadać”, ponieważ Maryja oddana jest Bogu, i to mimo 

więzi małżeńskiej, ale jedynie – „przyjąć” dzięki więzi oblubieńczej. Natomiast Ona, niejako 

oddana Józefowi w darze przez Boga samego „jak było to od początku” (por. Mk 10,6), zostaje 

przez niego przyjęta dzięki jego wewnętrznej wrażliwości na dary Ducha Świętego, który 

                                                           
452
Jan Paweł II, Ai doceni e studenti del Pontificio Istituto Giovanni Paolo II per studi su Matrimonio 

e Famiglia in occasione del XX° anniversario della fondazione, Anthropotes XVII, nr 2 (2001), s. 185-188. 
453
Por. Missale Romanum, Die 19 martii, S. Ioseph Sponsi Beatae Mariae Virginis, Typis Polyglottis 

Vaticanis 1970, s. 535.  
454
Por. K. Wojtyła, Przed sklepem jubilera, TUM, Wrocław 2001, s. 58. 



 

127 
 

przekracza zwykłe proporcje jego męskiej zmysłowości, duchowości i uczuciowości455. Najlepszą 

konkluzją niech będzie tekst Jana Pawła II charakteryzujący Józefowe oddanie Maryi, dokonujące 

się właśnie przez Jej przyjęcie: 

Poprzez całkowite ofiarowanie siebie Józef wyraża bezinteresowną miłość do Matki Boga, 

składając Jej «małżeński dar z siebie». Zdecydowany pozostać w ukryciu, by nie być 

przeszkodą dla Bożego planu dokonującego się w Niej, Józef wypełnia wyraźnie polecenie 

otrzymane od anioła: przyjmuje Maryję do siebie i szanuje Jej wyłączną przynależność 

do Boga456. 

Zdumiewająca intuicja papieża nie pozostawia wątpliwości, w jakim stosunku do dziewiczej 

konsekracji Matki Boga pozostaje więź małżeńska. W tym stwierdzeniu możemy z niezwykłą 

wyrazistością rozpoznać treść Medytacji o „bezinteresownym darze z siebie”. Jak już było 

powiedziane wcześniej w rozdziale drugim, Oblubieniec Maryi oddaje się swojej Oblubienicy, 

a przez to oddaje się Bogu i zarazem rezygnuje z naturalnego prawa do współżycia. Józef nie 

wyrzeka się komunii z Najświętszą Dziewicą, ale posiadania Jej – przekracza siebie na mocy 

działania łaski miłości oblubieńczej. Józef – posłużmy się tytułem Medytacji – czyni siebie darem 

bezinteresownym. Jednocześnie to wyrzeczenie jest najdoskonalszym przyjęciem Maryi. Piękno 

oddania potęguje fakt, że Mąż z Nazaretu czyni to najdyskretniej, pozostając w ukryciu. Ma to 

posmak jakiegoś unicestwienia, jest jakby powtórzeniem ewangelicznych słów: „On ma wzrastać, 

a ja się umniejszać” (J 3,30), które kiedyś wypowie przyjaciel Oblubieńca. 

Jakże trudno było znaleźć tę równowagę między prawami wynikającymi z małżeńskiej więzi 

a praktyką dziewiczego życia, aby przyjąć najwłaściwszą postawę wobec tajemnicy macierzyństwa 

Maryi. Przecież żaden mężczyzna w dziejach nie był postawiony w tak skomplikowanej sytuacji! 

Znowu daje się dostrzec przebłysk tej „oblubieńczej, męskiej miłości”, tak zupełnie odmiennej, 

delikatnej, cichej, której źródło Józef odnalazł w Duchu Świętym457. Bierze więc Maryję do siebie, 

zdecydowany jednocześnie przekreślić siebie. Trudny wybór, którego dokonuje, jest kluczowy 

dla zrozumienia jego powołania. 

Odpowiedzią na tenże paradoks musi być integralnie pojmowana relacja oblubieńcza 

w perspektywie teologii ciała mężczyzny i kobiety. Oznacza to, że nie można ograniczyć się 

wyłącznie do stwierdzenia, że była to wyjątkowa więź małżeńska, dotycząca tylko tej jedynej pary 

ewangelicznych oblubieńców. Postać Oblubieńca Maryi została poddana szczególnej analizie, 

ponieważ w Medytacji pojawia się w kontekście relacji wykraczającej poza ściśle rozumianą 

                                                           
455
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 59. 

456
Jan Paweł II, Redemptoris custos, 20. 

457
Tamże, 19. 



128 
 

więź małżeńską. To często spotykany błąd: jakoby teologia ciała była zarezerwowana tylko 

dla małżonków. Jan Paweł II wskazuje na związek łączący Józefa i Maryję jako modelowy, ale – 

w zdecydowanie szerszym wymiarze, dotyczącym każdego mężczyzny (a w konsekwencji 

i każdej kobiety). Będzie ów związek przedmiotem rozważań w drugiej części niniejszego 

rozdziału. 

2.2. BEZŻENNOŚĆ DLA KRÓLESTWA NIEBIESKIEGO 

Celem dalszych rozważań będzie prześledzenie tekstu Medytacji Jana Pawła II pod kątem 

odważnie sformułowanej interpretacji oblubieńczej więzi między mężczyzną a kobietą. Odwaga 

Najwyższego Pasterza Kościoła katolickiego polega na tym, że dokonuje on swoistego „przewrotu 

kopernikańskiego”, gdy ów oblubieńczy sens ciała wpisuje w historię każdego mężczyzny i każdej 

kobiety, niezależnie od ich stanu i powołania. Inspiracją dla papieża pozostaje miłosna więź 

ewangelicznych Oblubieńców – Józefa i Maryi. Właśnie do ich związku odwołuje się Autor 

Medytacji, by nakreślić, jaki charakter powinna przyjąć każda relacja mężczyzny i kobiety, aby 

mogła nosić miano oblubieńczej. Ten krótki, chociaż niezwykle skondensowany w swej treści, 

tekst papieża nie znajduje precedensu i w związku z tym może być traktowany jako wzorcowy – 

jako owoc osobistej medytacji, wynikający z doświadczenia Autora. Fragment ten jest – według 

piszącego te słowa – centralnym założeniem tekstu Medytacji o „bezinteresownym darze z siebie”, 

w nim bowiem, jak w soczewce, ogniskuje się cała refleksja Jana Pawła II. 

W drugim punkcie niniejszego podrozdziału poddana zostanie analizie konkretna relacja 

umiejscowiona w historii, między Teresą z Ávili, karmelitańską Świętą, a ojcem Hieronimem 

Gracjanem, jednym z pierwszych – obok Jana od Krzyża – reformatorów męskiej gałęzi Karmelu 

Terezjańskiego. Niezwykła, zażyła przyjaźń, która połączyła Matkę Teresę i ojca Gracjana, jest 

dobrą ilustracją dla zrozumienia – w ich tu i teraz – trudnej sztuki odnajdywania owych 

„początków” oblubieńczej więzi mężczyzny i kobiety. Sam Zbawiciel w ewangelicznej 

odpowiedzi danej swoim oponentom każe wracać do tej pierwotnej relacji (por. Mk10,6). 

  



 

129 
 

2.2.1. Medytacja Jana Pawła II paradygmatem relacji „mężczyzna – kobieta” 

Osią niniejszej narracji będą słowa Jana Pawła II zaczerpnięte z Medytacji: „Myślę, że każdy 

mężczyzna, bez względu na stan i powołanie życiowe, musi kiedyś usłyszeć te słowa, które kiedyś 

usłyszał Józef z Nazaretu: «Nie bój się wziąć do siebie Maryi» (Mt 1,20)”458. Dopiero po bliższym 

przyjrzeniu się temu zdaniu dociera do czytelnika cała powaga słów wypowiadanych przez 

papieża, cały ich ciężar gatunkowy. Przede wszystkim uderza to, że każdy mężczyzna, i to bez 

żadnego wyjątku, spotyka na swojej drodze kobietę. Co więcej, sytuacja taka musi prędzej czy 

później nastąpić. Owo papieskie „musi” jest zastanawiające. 

Karl Barth w swojej Dogmatyce Kościelnej – według Hansa Ursa von Balthasara, 

„gruntownie omówił antropologię biblijną”459. Dlatego wychodząc od danych biblijnych 

protestancki teolog doskonale wpisuje się w przytoczone wyżej słowa papieża Polaka. Mówi 

bowiem o fundamentalnym prawie miłości małżeńskiej, że nie jest ona jedynym wyrazem relacji 

między mężczyzną a kobietą, ale wyznacza „w sposób szczególny regułę bycia i postępowania 

każdego mężczyzny w relacji do poszczególnej kobiety” – jednakże z zastrzeżeniem – „Kobieta 

jest jednak towarzyszką także celibatariusza, nie jako ogólnie pojęta figura, jako pewna idea 

kobiecości (nawet w postaci Maryi), ale we właściwym sensie – jako konkretna, wyjątkowa figura 

kobieca”460. Autor zwraca w związku z tym uwagę na fakt, że człowiek z racji bycia stworzeniem 

jest powołany do relacji przymierza z Bogiem. Każdy człowiek realizuje ją w relacji z drugim, 

podobnym sobie (w znaczeniu: mężczyzna – kobieta). 

Szwajcarski teolog pisze, że gdyby było inaczej, „nie współgrałoby to z przeznaczeniem 

człowieka do bycia sprzymierzeńcem Boga, lecz byłoby tego zaprzeczeniem; Bóg, który nie jest 

Deus solitarius, ale Deus trinus, Bogiem relacji, nie mógłby rozpoznać siebie w homo 

solitarius”461. Człowiek o tyle daje świadectwo o swoim człowieczeństwie, o ile posiada zdolność 

bycia „dla drugiego”. I chociaż reguła ta ma zastosowanie do wszystkich relacji, jak na przykład 

braterskiej czy przyjacielskiej, to jednak musi być zakorzeniona w owej podstawowej 

komplementarności mężczyzny i kobiety. 

Wspomniany już wyżej w tekście Medytacji termin „musi” oznacza więc nie jakiś przymus 

zewnętrzny, ale sposób, w jaki człowiek odzwierciedla swój Pierwowzór. „Typowe dla bycia 

                                                           
458
Meditatio, 5. 

459
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 1 Kontemplacja postaci, tłum. E. Marszał, 

J. Zakrzewski, WAM, Kraków 2008, s. 330. 
460
K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, trad. it. di A. Molinaro, Gribaudi Editore 

Torino, Torino 1969, s. 97. 
461
Tamże, s. 10. 



130 
 

człowiekiem jest istnienie jako współczłowieczeństwo”462 – mówi Karl Barth i nie ma przy tym 

wątpliwości: nie istnieje coś takiego jak neutralny byt ludzki. Istnieje jedynie człowieczeństwo 

męskie i człowieczeństwo kobiece, a różnica płci decyduje o najistotniejszej jedyności i specyfice 

tej relacji. To rozróżnienie jest definitywne i normatywne dla każdej innej relacji (sic!), i ponieważ 

natura ludzka wyraża się albo w męskości, albo w kobiecości, dlatego człowiek istnieje tylko 

i jedynie jako mężczyzna i kobieta. 

Paradoksalnie to radykalne zróżnicowanie obecne w płciach, ich całkowita odmienność, 

niemająca sobie równych w jakimkolwiek innym układzie między człowiekiem a człowiekiem, 

jest gwarantem ich doskonałej jedności. Nie istnieje jakaś forma emancypacji od tejże relacji. 

Na zawsze człowiek pozostanie mężczyzną i kobietą – nie ma mężczyzny bez kobiety ani kobiety 

bez mężczyzny463. 

Stąd omawiany zwrot „musi” Autor Medytacji oddał cytatem z Ewangelii Mateusza, gdzie 

wspomniano Józefa z Nazaretu jako Oblubieńca Maryi Panny, a więc jako mężczyznę 

pozostającego w relacji do kobiety swojego życia. Każdy mężczyzna wobec tego, wzorem Józefa 

powinien zmierzyć się z tym samym wezwaniem. Jest to jednocześnie wyzwanie, o czym jasno 

świadczy dalsza część tekstu: „nie bój się”. Zastanawia papieskie, bezwzględnie brzmiące „każdy 

mężczyzna”. Dlatego właśnie ten cytat jest odpowiednim wstępem do niniejszego punktu, 

w którym mówimy o paradygmacie. 

Dotąd powołania do małżeństwa i do oddania dla Królestwa Bożego różniły się istotnie 

w tym jednym punkcie: relacja między mężczyzną a kobietą wyklucza życie poświęcone Bogu 

(i na odwrót: wybrany przez Boga jest wykluczony z więzi stricte oblubieńczej charakterystycznej 

dla mężczyzny i kobiety – ponieważ powołany do wyłącznej relacji z Bogiem). Ten jednoznaczny 

sposób myślenia nie spotykał się z żadnymi wątpliwościami, tym bardziej że nie był nigdy 

w Tradycji Kościoła katolickiego podważany. 

Jan Paweł II powołuje się jednak na ważny argument: w Ewangelii Mateusza (1,20) mowa 

jest o lęku Józefa przed przyjęciem Maryi. Znamienne – na co trzeba zwrócić uwagę w kontekście 

tych rozważań – że papież cytuje niekompletne ewangeliczne zdanie, po imieniu Maryi stawia 

niespodziewanie kropkę i nie kończy już frazą „twojej małżonki”. Cały bowiem cytat wzięty 

z Ewangelii brzmi „nie bój się wziąć do siebie Maryi, twojej małżonki” (Mt 1,20). Jeżeli nie jest 

to przypadek, to brak zwrotu „twojej małżonki” wytłumaczyć można tylko w jeden sposób: treść 

zdania odnosi się rzeczywiście do każdego mężczyzny – także do tego, który nie jest związany 

sakramentalnym małżeństwem, a więc nie może określić spotkanej kobiety mianem „małżonki”. 

                                                           
462
Por. K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 10. 

463
Tamże, s. 11-12.  



 

131 
 

Widać tu wyraźnie, że papież rozszerza perspektywę: Józef lęka się, ale jest to lęk 

reprezentatywny, dotyczący każdego mężczyzny, niezależnie czy jest on żonaty, czy nie. Ten 

charakterystyczny lęk nie tyle więc odpowiada sytuacji małżeńskiej (byłoby to bezzasadne, skoro 

małżeństwo nadaje małżonkom określone prawa), ile okolicznościom życiowym mężczyzny 

postawionego w obliczu kobiety, wobec której nie ma żadnych praw. 

Oznacza to, że Józef w swoim powołaniu nie jest wzorem jedynie dla mężczyzn żonatych, 

ale – zgodnie zresztą z cytowanym wyżej tekstem Medytacji – dla każdego mężczyzny. Ów lęk 

zatem może znaleźć swoje uzasadnienie w ryzyku, jakim dla każdego mężczyzny jest spotkanie 

z kobietą niewpisującą się bezpośrednio w jego drogę powołania. Papież pisze ten tekst z pozycji 

mężczyzny nieżonatego, w dodatku jako kapłan i to Najwyższy Pasterz w Kościele katolickim.  

Mimo to padają w następnym zdaniu słowa o fundamentalnym znaczeniu: „«Nie lękaj się 

przyjąć», to znaczy uczyń wszystko, ażeby rozpoznać dar jakim ona jest dla ciebie”464. To jedno 

zdanie papieża Wojtyły może być kwintesencją całej jego drogi życiowej, całego dorobku 

intelektualnego, rozpoczętego z takim trudem w dziele „Osoba i czyn”, poprzez późniejsze 

poszukiwania, aż po refleksję nad sensem ludzkiej miłości. 

Końcem tej drogi jest absolutnie fenomenalnie pojmowany humanizm chrześcijański. 

W następujących po tych słowach zdaniach ujawni się bowiem cała głębia rozumowania 

Jana Pawła II, jego rozmiłowanie się w człowieczeństwie pojmowanym jako dar. To te właśnie 

zdania odzwierciedlają ów wspomniany chrześcijański humanizm. Mężczyzna powinien uczynić 

wszystko, co tylko w jego mocy, aby rozpoznać dar, jakim jest spotkana kobieta. „Lękaj się tylko 

jednego, ażebyś tego daru sobie nie przywłaszczył. Tego się lękaj”465. Lęk Józefa i lęk każdego 

mężczyzny ogniskuje się w tym jednym punkcie, jakim jest bezbronność kobiety. Dlaczego 

pojawia się właśnie takie określenie? Kobiece jestestwo nacechowane zostało pragnieniem 

oddania siebie drugiemu. 

Edyta Stein w swoich rozważaniach o kobiecie pisze: „Całkowite poświęcenie się drugiemu 

z miłości, zupełne oddanie się na własność drugiemu i całkowite posiadanie tego drugiego – oto 

najgłębsze pragnienie kobiecego serca”466. Kobiece pragnienie musi znaleźć w męskim sercu 

adekwatną odpowiedź. Święta karmelitańska twierdzi, że nie potrafi zaspokoić go żaden człowiek, 

że jest tu miejsce dla samego Boga, i tylko Bóg sam może stać się owym darem całkowicie 

przepełniającym pragnienie kobiecego serca. 

                                                           
464
Meditatio, 5. 

465
Tamże, 5. 

466
E. Stein, Kobieta, tłum. W. Szymona, Wydawnictwo Karmelitów Bosych, Kraków 2021, s. 62. 



132 
 

Niemiecka filozof ostatecznie widzi wypełnienie się kobiecego powołania w postaci Maryi, 

na jej obraz, ale w kluczu sponsa Christi467. Trudno nie dostrzec tu pewnego rodzaju nieufności 

w porównaniu z wizją Karola Wojtyły, tym bardziej że według Edyty Stein „u progu nowego 

królestwa Bożego jako pierwsza nie pojawia się podobna do pierwszej para ludzka, lecz 

Matka i Syn”468. 

Jakże inne spojrzenie wynika z intuicji przyjętej przez polskiego papieża w przywoływanym 

już wcześniej fragmencie dokumentu Redemptoris custos! Czytamy tam: „I oto na progu Nowego 

Testamentu, jak niegdyś na początku Starego, staje para małżonków […], małżeństwo Józefa 

i Maryi stanowi szczyt, z którego świętość rozlewa się na całą ziemię”469. Jakaż afirmacja, jakże 

odważne potwierdzenie, że stanowią oni szczytowy punkt objawienia tego, co po ludzku dobre, 

piękne i prawdziwe! Nie ma tu miejsca na krytyczne porównanie poglądów obu Świętych. 

Usprawiedliwieniem wyraźnej różnicy stanowisk było przyjęcie odmiennej perspektywy. Wpływ 

na myślenie Jana Pawła II miały niewątpliwie postanowienia Vaticanum II, zwłaszcza refleksja 

nad człowiekiem postrzeganym jako dar w Gaudium et spes 25.  

W dalszej części Medytacji inspiracja duchem Soboru zaznacza się z całą mocą. 

Zdumiewające zdanie wskazujące, w jaki sposób mężczyzna powinien przyjąć kobietę, staje się 

osią całej refleksji: „Jak długo ona pozostanie dla ciebie darem samego Boga, możesz się 

bezpiecznie radować tym wszystkim, czym jest ów dar”470. 

Dotychczasowe rozważania skłaniają ku trzem ważnym sformułowaniom: po pierwsze, 

kobieta dla mężczyzny i mężczyzna dla kobiety rozpatrywani są w kategorii wzajemnego daru, 

a nie zagrożenia. Po wtóre, dar kobiecości dany mężczyźnie pochodzi od Boga, innymi słowy – 

Stwórca wpisał w ich naturę to wzajemne zwrócenie się ku sobie (oblubieńczy sens ciała). 

Po trzecie wreszcie, dar kobiecości skutkuje radością w życiu mężczyzny czy też – posłużmy się 

określeniem wziętym z Katechez – ma wymiar uszczęśliwiający471. 

 

 

                                                           
467
Por. E. Stein, Kobieta, dz. cyt., s. 62-63. 

468
Tamże, s. 115. 

469
Jan Paweł II, Redemptoris custos, 7. 

470
Meditatio, 5. 

471 Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 52-53. Warto przytoczyć w tym 

kontekście słowa Karla Bartha o człowieczeństwie wyrażającym się w relacji między mężczyzną a kobietą: 

„Gli è lecito esistere nell’incontro dell’uomo e della donna. Non deve temere di fronte a tale incontro né 

deve vergognarsi; non deve avere una cattiva coscienza per il fatto di esistere realmente anche in questo 

settore. Egli può comportarsi in questo settore come in tutti gli altri settori che appartengono al suo essere 

umano” w: K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 18-19.  



 

133 
 

W nawiązaniu do powyższych założeń, niezwykle konsekwentnie – ale i w zupełnej zgodzie 

z refleksją Karola Wojtyły – brzmią zdania zaczerpnięte od Karla Bartha (zwraca uwagę fakt, 

w jak doskonale przejrzysty sposób protestancki teolog interpretuje termin orientacja)472. Jakby 

na potwierdzenie tej śmiałej wizji podstawowego powołania każdego mężczyzny i każdej kobiety 

do wzajemnej relacji myśliciel ten zauważa, że relacja małżeńska nie wyczerpuje treści tegoż 

powołania. Boże przykazanie z raju, by byli jedno, dotyczy także celibatariuszy, a nawet osób 

owdowiałych czy rozwiedzionych, które być może nigdy już nie zrealizują powołania 

małżeńskiego. Wejście w związek małżeński bowiem urzeczywistnia to powołanie w sensie 

partykularnym, a więc w pewnym szczególnym kontekście. Natomiast  

jest zadaniem każdego Człowieka być mężczyzna albo kobietą. I jeszcze bardziej jest 

zadaniem każdego Człowieka być mężczyzną i kobietą: mężczyzną – w relacji z kobietą 

dalekiej czy bliskiej, charakterystycznej i uporządkowanej w taki lub inny sposób; a kobietą 

– w relacji z mężczyzną. Człowiek jest człowieczeństwem, to znaczy o tyle jest 

współczłowieczy, o ile jest mężczyzną albo kobietą, mężczyzną i kobietą. Nie jest jednak 

zadaniem każdego Człowieka wieść życie małżeńskie. Decyzja o tym stanie nie jest 

dozwolona dla wszystkich, a niektórzy są wolni – istnieją ku temu powody – także do 

niepodejmowania takiej decyzji. Nawet wtedy jednak każdy jest Człowiekiem, mężczyzną 

albo kobietą, mężczyzną i kobietą. Także jego dotyczy i dosięga bez względu na wszelkie 

uwarunkowania przykazanie odnoszące się do tego powołania, jak i jego obietnica473. 

Logika powyższego wywodu opiera się na prostym w gruncie rzeczy przesłaniu: mężczyzna 

i kobieta to nie wybór. Ich wzajemna relacja to istota, kwintesencja ich powołania. Teolog 

protestancki z mocą konkluduje, że nie wolno ograniczać przykazania danego pierwszej parze 

ludzi przez Stwórcę w raju „tak, jakby istniał jedynie stan małżeński!”474. Tak jak zadaniem 

stworzenia jest rozpoznać swoją stworzoność w oparciu o boskość Innego – Stwórcy, 

nieskończenie odróżniającego się od swego stworzenia, podobnie głównym zadaniem mężczyzny 

i kobiety jest rozpoznać wzajemnie swoją tożsamość płciową za pomocą („pomoc jemu podobna” 

Rdz 2,18) drugiego, całkowicie odmiennego co do płci. To „rozpoznanie” swojej tożsamości 

                                                           
472
„Per quanto possano essere dubbiose e contestabili le definizioni dell’essenza maschile 

e femminile – essa permane, e permette di essere mutata in un imperativo e quindi di essere presa sul serio: 

l’uomo è per la donna, la donna è per l’uomo; essi sono l’uno per l’astro reciprocamente orizzonte 

e orientazione concreta – come pure l’uno distinto dall’altro sono tutt’e due reciprocamente centro e origine. 

Ed è proprio questa orientazione all’altro che costituisce essenza di tutti e due” w: K. Barth, Uomo e donna 

nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 94.  
473
Tamże, s. 54-55. 

474
Tamże, s. 55. 



134 
 

Karl Barth nazywa najgłębszym korzeniem przykazania Boga danego pierwszej parze ludzkiej 

w raju475. 

Cała przytoczona refleksja ma na celu umiejscowienie w odpowiednim kontekście 

sformułowania wziętego z Medytacji Jana Pawła II o radowaniu się darem kobiecości. Kontekstem 

tym jest najistotniejszy sens ukrywający się w Bożym zamyśle, by mężczyzna i kobieta byli sobie 

nawzajem niezbędni, ale nie jedynie w znaczeniu – użyteczni. Byłoby to sprzeczne z logiką normy 

personalistycznej uznawanej przez Karola Wojtyłę za fundamentalną. Papież wyraźnie pisze, 

że trzeba, aby jedno było źródłem radości dla drugiego, „aby móc się radować tym wszystkim, 

czym jest ów dar”476. Na pierwszy plan zdecydowanie wydobyta jest radość. 

Obecność kobiety w życiu każdego mężczyzny (tak jak i mężczyzny w życiu każdej kobiety) 

jest kluczowa dla przeżycia spełnienia „właśnie dlatego, że mężczyzna jest mężczyzną w oczach 

kobiety, a kobieta jest kobietą w oczach mężczyzny”477, budzi się tu „zachwyt wobec 

odmienności”478. Jan Paweł II potwierdza wagę tej z pozoru prostej prawdy, gdy pisze do każdego 

mężczyzny: „więcej – winieneś nawet uczynić wszystko na co cię stać, ażeby ten dar rozpoznać, 

ażeby jej samej ukazać to, jaką jest niepowtarzalną wartością”479. Następuje tu ciekawy zwrot. 

Otóż szczęście płynące z doświadczenia odmienności spotkanej kobiety jest nierozerwalnie 

związane z przebudzeniem jej kobiecej tożsamości. Tak jakby dopiero radość mężczyzny 

w spotkaniu z kobiecością była warunkiem jej szczęścia. Można w tym miejscu zaryzykować 

stwierdzenie, że kobieta nie istnieje bez uważnie wpatrzonego w nią mężczyzny. Dlatego tak 

dobitnie brzmi apel o poświęcenie wszystkiego, o włożenie całej męskiej siły w to niełatwe 

zadanie, bo przecież „Ewa to kobieta ze snów Adama, ale także wcielenie tego, co przekracza jego 

świadomość, wymyka się rozumieniu”480. W tym tkwi jej niepowtarzalna wartość – ona 

przekracza wszelkie oczekiwania mężczyzny. Ale papież nie poprzestaje na tym sformułowaniu, 

wyznacza każdemu mężczyźnie jeszcze trudniejsze zadanie. Mówi wprost: „Może Pan Bóg 

od ciebie chce, ażebyś jej ty właśnie powiedział o tym, na czym polega jej niepowtarzalna wartość 

oraz jej szczególne piękno. W takim razie nie lękaj się twego upodobania”481. 

Może zrodzić się w tym miejscu pewna wątpliwość, czy zdania te rzeczywiście wolno 

odnosić do każdego mężczyzny i, w konsekwencji, do każdej kobiety. Tytułem wyjaśnienia należy 

                                                           
475
K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 71. 

476
Meditatio, 5. 

477
K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 72. 

478
A. Lacocque, P. Ricoeur, Myśleć biblijnie, dz. cyt., s. 391. 

479
Meditatio, 5.  

480
F. Hadjadj, Kobieta i mężczyzna, dz. cyt., s. 309. 

481
Meditatio, 5.  



 

135 
 

wspomnieć, że w teologii moralnej upodobanie czy pragnienie nie mają negatywnych konotacji, 

w odróżnieniu od pożądania. Mimo to pozostaje wciąż faktem, że mowa tu o relacji o wiele 

głębszej niż koleżeńska albo nawet przyjacielska. Czy nie podniosą się głosy oponentów, że taka 

relacja, w której doświadcza się szczególnego upodobania w pięknie kobiecości (a więc więź 

o wyjątkowym charakterze), powinna być ograniczona do małżonków? I to pomimo słów Karla 

Bartha (por. przypis 94), które wcześniej wybrzmiały, a które można było jeszcze wówczas 

odczytywać co najwyżej w formie niezobowiązującej opinii teologicznej. 

Słowa Jana Pawła II powinny zaskakiwać, jeśli nie szokować. Wyraźnie w tekście powraca 

ów lęk mężczyzny, lęk Józefa z początkowych fragmentów punktu piątego Medytacji. Ale tym 

razem każdy mężczyzna, bez względu na to, jaką drogą powołania podąża, winien wsłuchiwać się 

w głos Boga, który wzywa go właśnie do odkrycia piękna kobiecości, i to pomimo tego lęku! 

Jakże prawdziwie brzmią w tym kontekście słowa wspomnianego już Karla Bartha: „Człowiekowi 

przykazane jest przez Boga – jego Stwórcę być prawdziwie i całkowicie jednym albo drugim, 

mężczyzną albo kobietą, przyjąć swoją płciowość, a nie negować jej w takiej czy innej postaci”482. 

Nie może tu zaistnieć żadne zawstydzenie, ale wdzięczność, ponieważ człowiek powinien 

w różnorakim sensie zradzać, a nie zdradzać powołania do rodzenia dzięki darowi radykalnej 

odmienności płci! Wreszcie protestancki teolog dodaje: „Pamiętamy, że dylemat «mężczyzna 

albo kobieta» musi natychmiast zostać dopełniony i przekroczony przez dwoistość «mężczyzna 

i kobieta»483. 

Nie ma tu mowy o stawianiu warunku w postaci więzi małżeńskiej, poza którą reguła 

wynikająca z dzieła stworzenia przestałaby obowiązywać. Absolutnie nie! Mężczyzna i kobieta 

pozostają dla siebie miarą i kryterium nawet wtedy, gdy – z racji powołania, bądź kolei losu – ich 

relacja nie ma szans na „zmaterializowanie się”. W świecie doczesnym oboje mogą nigdy się nie 

połączyć w trwałym związku, ale przykazanie Boga: „nie jest dobrze, by mężczyzna był sam” 

(Rdz 2,18) pozostaje w ich życiu nieodwołalne484. 

Dlatego czas zadać pytanie: jak mają tę drogę realizować mężczyźni obdarzeni powołaniem 

innym niż małżeńskie, choćby mężczyźni konsekrowani? Jak rozumieć jednoznaczne słowa Jana 

Pawła II zawarte w Medytacji? Wyczuwa się pewne napięcie w refleksji papieża, a jednocześnie 

pytania wyżej postawione każą poszukiwać odpowiedzi będącej centralną tezą tego rozdziału. 

 

                                                           
482
K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 70. 

483
Tamże, s. 71. 

484
Por. tamże, s. 103. 



136 
 

Pierwszą podpowiedź znajdujemy w komentarzu Karla Bartha do zdania „Oboje byli nadzy, 

a nie odczuwali nawzajem wstydu” (Rdz 2,25). Autor zwraca uwagę na nagość jako znak 

wzajemności. Lapidarnie stwierdza: „Nie istniał żaden przywilej, którego mogliby sobie 

nawzajem zazdrościć, chociaż mężczyzna był dla siebie samego pytaniem bez odpowiedzi, 

a kobieta była jedyną odpowiedzią na pytanie, jakim był mężczyzna”485. Genialna intuicja, 

ponieważ wzajemność jest tutaj czymś o wiele więcej niż tylko wymianą daru. Nawet jeśli 

docelowo mężczyzna i kobieta są tym darem nawzajem dla siebie. Genialność wyraża się 

w stwierdzeniu o braku zazdrości mimo uprzywilejowania. Wręcz im bardziej uprzywilejowana 

jest druga strona, tym bardziej potwierdza tożsamość odbiorcy. Przy czym diametralne 

rozróżnienie między męskością a kobiecością w tym, co dla nich obojga charakterystyczne, sięga 

ich fizycznej widzialności („Nietrudno ustalić, że nagość odpowiada tej pełni poczucia sensu ciała, 

jaka płynie z zewnętrznej widzialności”)486. Aż trudno wyrazić, jakie siły działały w sercach 

pierwszych ludzi, stworzonych na obraz i podobieństwo Boga, jeśli sprowokowały ruch ku tak 

całkowitemu samooddaniu bez cienia podejrzenia i pozwoliły ogarnąć najczystszym spojrzeniem 

to, co najwstydliwsze z punktu widzenia człowieka po upadku. 

Założenie to jest konieczne, by we właściwych proporcjach zrozumieć – i w konsekwencji 

przyjąć – papieski tok rozumowania, ponieważ w tekście protestanckiego teologa pojawia się – 

w odniesieniu do pierwotnej relacji mężczyzny i kobiety – termin komunia z doprecyzowaniem: 

w całkowitej niewspółmierności partnerów487. Nie trzeba przypominać, jakże ważny to termin 

w całej refleksji Jana Pawła II i jak owa „niewspółmierność” doskonale koresponduje 

z komplementarnością. 

Druga podpowiedź, także mająca źródło w refleksji Karla Bartha nad piątym rozdziałem Listu 

do Efezjan, brzmi: „Porządek małżeński jest wzorczy dla każdej relacji między mężczyzną 

a kobietą”488. Przede wszystkim należy mieć na uwadze słowa Apostoła „ὑποτασσόμενοι 

ἀλλήλοις” (Ef 5,21) – „bądźcie sobie wzajemnie poddani”. A jednocześnie – ponieważ jest 

napisane, że kobieta powinna być poddana mężczyźnie jak Kościół Chrystusowi (Ef 5,24) – 

to właśnie ona reprezentuje całą wspólnotę chrześcijan, a więc – tak mężczyzn, jak i kobiety, 

tak rodziców, jak i dzieci, tak wolnych, jak i niewolników. 

Kobieta jest tu więc przedstawiona jako pewna totalność czy też ta, która uosabia wszystkich 

ludzi w obliczu samego Chrystusa (czyż nie pobrzmiewają tu echa intuicji Gertrudy von Le Fort 

                                                           
485
K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 72. 

486
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 42. 

487
Por. K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 72. 

488
Tamże, s. 114. 



 

137 
 

odnoszące się do Odwiecznej kobiecości?). Miejsce kobiety okazuje się najwyższym, jakie może 

być wyznaczone stworzeniu. To „nie mężczyzna, ale kobieta jest typem wszystkich tych, którzy 

mają w Chrystusie swoją Głowę”. Natomiast „mężczyzna nie jest Chrystusem dla kobiety”. 

Jego zadaniem jest „przewodzić kobiecie poprzez odzwierciedlenie postawy Jezusa Chrystusa”489. 

Nie jest jej Zbawicielem. Powinien poprzedzać ją w przyjęciu jej samej, potwierdzeniu jej 

godności – dokładnie według słów Księgi Rodzaju: „opuści ojca i matkę i połączy się ze swoją 

żoną” (Rdz 2,24). 

Gdy ma się na uwadze dwie powyższe podpowiedzi – pierwszą: dotyczącą wzajemnej 

pierwotnej nagości jako adekwatnego wymiaru daru drugiego oraz drugą: odnoszącą się do 

najgłębiej pojętego, wzorczego znaczenia więzi małżeńskiej, odniesionej do Chrystusa i Kościoła 

– można pokusić się o odpowiedź na nurtujące nas pytanie o powszechność relacji między 

mężczyzną a kobietą, a także o specyficzny charakter tej relacji. Papież kieruje bowiem do 

każdego mężczyzny takie oto słowa: „nie lękaj się twojego upodobania”490. Jak można 

usprawiedliwić upodobanie spowodowane pięknem kobiecości, jeśli doświadcza się go poza 

uświęconym kontekstem małżeńskim? 

Kontekst ten – który można określić jako sacrum (wzór małżeńskiej relacji: Bóg – lud 

wybrany) w przeciwstawieniu do profanum (pierwotna nagość mężczyzny i kobiety) – został 

zinterpretowany z niezwykłą przenikliwością w dziele Paula Ricoeura La métaphore nuptiale.  

Francuski filozof podejmuje temat możliwości metaforycznej interpretacji Pieśni nad 

Pieśniami. Właśnie ta księga biblijna otwiera szerokie pole do badania przecinających się 

rzeczywistości bosko-ludzkich. Z jednej strony bowiem dominuje ujęcie ściśle metaforyczne tej 

biblijnej pieśni – co skutkuje wykorzystaniem symboliki małżeńskiej, jako jedynej adekwatnej 

do usprawiedliwienia erotycznych obrazów (małżonek i małżonka, ale już nie: dowolny 

mężczyzna i kobieta). 

Z drugiej strony Paul Ricoeur zauważa, że sugestywny opis piękna ciała kochanka i kochanki, 

jaki znajdujemy na kartach Pieśni nad Pieśniami, bogactwo, w jakie obfituje świat ich wzajemnych 

odniesień, przedstawiony jest w kontekście innym niż małżeński. Autor sięga więc do analogii 

relacji oblubieńczej: „Je propose de réserver le terme de lien nuptial pour désigner cet amour que 

l’on dit justement libre et fidèle”491. Rodzi się pytanie, jak miłość może być jednocześnie wolna 

i wierna. Czyż popularne swego czasu stwierdzenie wolna miłość może mieć coś wspólnego 

z wiernością? Paul Ricoeur wprowadza wobec tego bardzo interesujące rozróżnienie: otóż termin 

                                                           
489
K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 115-116. 

490
Meditatio, 5. 

491
A. Lacocque, P. Ricoeur, Penser la Bible, Éditions du Seuil, Paris 1998, s. 430. 



138 
 

nuptial nie jest przez filozofa rozumiany jako małżeński, ale używa go w znaczeniu oblubieńczy. 

Na pozór obydwa te terminy oznaczają tę samą rzeczywistość. A jednak tak nie jest. Warto w tym 

miejscu zauważyć, że we francuskojęzycznym wydaniu katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył 

ich – L’amour humain dans le plan divin tłumacz dzieł Jana Pawła II oddaje termin nuptial przez 

oblubieńczy492. Jest to dla nas o tyle istotne, że w polskim tłumaczeniu publikacji francuskiego 

filozofa użyto określenia godowy493, co może prowadzić do zamieszania na poziomie pojęć. 

Dlatego konieczne jest odwołanie się do tekstu oryginału. 

Paul Ricoeur rozumie termin oblubieńczy w bliskim związku z wymiarem erotycznym, ale 

równocześnie przekracza jego znaczenie zawężone wyłącznie do cielesności („une certaine 

distance de sens est introduite entre le nuptial en tant que tel et le sexuel”). Dlatego też 

rzeczywistości tej nie można ograniczyć jedynie do kręgu relacji seksualnych, zarezerwowanych 

tylko dla małżonków („sans toutefois replacer le nuptial dans l’orbite du matrimonial”)494. Jest to 

stwierdzenie o niezwykłej wadze! Oblubieńcza relacja oznacza wobec tego wyjście poza ściśle 

zakreślone granice przysługujące jedynie małżonkom, natomiast ofiaruje całe bogactwo znaczeń 

o zabarwieniu erotycznym, a zarazem pozostaje poza kontekstem seksualnym. Aby pojąć tę 

delikatną kwestię, trzeba podejść do niej w duchu równowagi wynikającej z treści Medytacji. 

Natomiast Paul Ricoeur zdaje się potwierdzać celną intuicję polskiego papieża. Przytacza 

przy tym argument już wcześniej podnoszony: bohaterowie Pieśni nad Pieśniami nie są 

małżonkami, nie mają do siebie prawa, wręcz muszą ukrywać swoją miłość, naładowaną 

erotyzmem495. Jeśli nawet pominąć obecny tu wątek erotyczny – w tradycji biblijnej 

zdecydowanie sprzeciwiający się poczuciu sacrum (Bóg Izraela nie jest jak pogańskie bóstwa z ich 

kultem płodności) – to powstaje pytanie, jak to możliwe, by taka „nieregularna” relacja mogła 

reprezentować przymierze Boga z ludem wybranym. 

 

 

                                                           
492
Por. Jean-Paul II, L’amour humain dans le plan divin. De la Bible à Humanae Vitae, trad. française 

de l’Osservatore Romano, Les Éditions du Cerf, Paris 1985, s. 34. 
493
Por. A. Lacocque, P. Ricoeur, Myśleć biblijnie, dz. cyt., s. 415. 

494
A. Lacocque, P. Ricoeur, Penser la Bible, dz. cyt., s. 438. Kluczowy dla naszego tematu tekst 

P. Ricoeura (tłum. własne E. Matyasik): „Podsumowując tę część uwag, można stwierdzić, że przez 

właściwe literaturze zabiegi celowego niedookreślenia oraz metafory, wprowadzona została pewna 

odległość znaczeniowa między „oblubieńczy” jako taki a „seksualny”, jednak bez ponownego wiązania 

„oblubieńczego” tylko z „małżeńskim”. To wręcz ta stała odległość znaczeniowa zachowana między 

realiami seksualności a moralnością małżeńską pozwoli temu, co nazywam „oblubieńczy” jako taki, 

posłużyć jako analogon innych konfiguracji miłości niż tych związanych z miłością erotyczną”. 
495
Tamże, s. 430. 



 

139 
 

Mierzymy się wobec tego z podobnym dylematem, który odnajdujemy w Medytacji 

Jana Pawła II, w wezwaniu skierowanym do każdego mężczyzny wobec każdej kobiety: „nie lękaj 

się przyjąć”496. Dlatego przytaczamy wypowiedź Paula Ricoeura dotyczącą pewnej jedności 

obrazów o zabarwieniu erotycznym, obecnych w biblijnej pieśni miłosnej, które powinny być 

analogicznie odniesione do sensu bogatej w treść relacji właśnie oblubieńczej. Ta genialna intuicja 

oznacza, że każdy czytelnik przepojonych erotyzmem stronic Pieśni nad Pieśniami może 

interpretować je przez analogię do własnej sytuacji życiowej – jako odzwierciedlających całe 

bogactwo więzi oblubieńczej danej w doświadczeniu. Tylko tak rozumiany charakter więzi 

biblijnych oblubieńców z Pieśni nad Pieśniami, może być punktem wyjścia wiarygodnej 

odpowiedzi na stawiane wyżej pytania pod adresem każdego mężczyzny i każdej kobiety 

„bez względu na stan i powołanie”497.  

Aby dopełnić obrazu, dodać należy, że istotne jest tu określenie analogiczne. Nie wolno 

pomylić prawa do szczególnej intymności, przysługującego tylko małżonkom, z relacją 

o zabarwieniu oblubieńczym, która może zrodzić się w sercu każdego mężczyzny i kobiety także 

poza taką relacją. Ponownie domaga się podkreślenia fakt, że więź oblubieńcza zawiera się 

w małżeńskiej, ale nie oznacza to, że się w niej całkowicie wyczerpuje. 

Śmiałe treści zawarte w Pieśni nad Pieśniami znajdują swoje odniesienie w opisie stworzenia 

mężczyzny i kobiety z Księgi Rodzaju498. Francuski myśliciel zauważa, że obydwie księgi mówią 

o niewinności relacji erotycznej mającej miejsce u początków dziejów stworzenia, niezależnie 

od niezaistniałej jeszcze instytucji małżeństwa – „L’un et l’autre disent l’innocence du lien 

érotique, pris hors de son insertion sociale et de l’institution du mariage”499. Podkreślmy to, 

bowiem spotykamy się w tym miejscu ponownie z intuicją podobną do tej, wyrażonej przez Jana 

Pawła II: to nie instytucja małżeńska została ustanowiona jako pierwsza, ale stwórcza atrakcja, 

pierwotne pragnienie dane przez Boga – rodzące się w sercu mężczyzny i kobiety – stają się 

źródłem ich jedności500.  

 

                                                           
496
Meditatio, 5. 

497
Tamże, 5. 

498
P. Ricoeur stwierdza: „Genèse 2 invite à faire place à une interprétation théologique qui ne s’identifie 

pas à une interprétation allégorique, du moins au sens usuel de ce terme: l’amour humain y est célébré dans 

le cadre d’un mythe de création qui ignore le dénivellement entre un amour spirituel et un amour charnel et 

ne suggère donc aucune analogie de l’un à l’autre. Genèse 2,23 et le Cantique ne connaissent qu’un amour: 

l’amour érotique entre une femme et un homme”, w: A. Lacocque, P. Ricoeur, Penser la Bible, dz. cyt., s. 467. 
499
Tamże, s. 468. 

500
Por. Meditatio, 3. 



140 
 

Spod pióra francuskiego myśliciela padają wreszcie słowa o niezwykłej mocy 

przekonywania: „L’innocence de l’eros est ainsi revêtue de l’approbation divine; c’est une 

innocence créaturelle, où créature signifie création de Dieu”501. Można by wysunąć pod adresem 

Autora pewien zarzut: sytuacja opisana w Księdze Rodzaju dotyczy rzeczywistości sprzed grzechu 

pierworodnego, a więc niewinna więź erotyczna poza małżeństwem nie ma uzasadnienia 

w doczesności. To prawda, ale Paul Ricoeur zwraca uwagę na sens metafory oblubieńczej 

(jak zresztą sugeruje w tytule tekstu – La métaphore nuptiale). Kończy swoją refleksję precyzyjną 

wskazówką: być może, że rzeczywistość określana przez nas mianem więzi oblubieńczej, jest – 

czy to w rzeczywistości czy w świecie idei – wielką metaforą wszelkich odmian miłości502. 

Warto podkreślić – wszelkiej miłości.  

Z kolei Andrea Milano wysnuwa istotny dla naszej refleksji wniosek dotyczący uniwersalnej 

lektury Pieśni nad Pieśniami. Dopiero wtedy biblijna księga miłosna odkrywa całe bogactwo 

znaczeń każdemu kochającemu mężczyźnie i każdej kochającej kobiecie, gdy odczytywana jest 

w ich indywidualnej sytuacji życiowej503. Tym samym Medytacja Jana Pawła II stała się punktem 

zwrotnym, inicjującym nowe rozumienie biblijnego paradygmatu: „na początku stworzył ich 

mężczyzną i kobietą” (Rdz 1,27). 

Odtąd wyrażenie: relacja oblubieńcza zyskuje w naszych poszukiwaniach pierwszeństwo 

nad wszelkimi innymi określeniami opisującymi charakter relacji między mężczyzną a kobietą. 

Dlatego fenomenalna intuicja polskiego papieża może zostać w pełni zrozumiana i przyjęta 

jedynie wtedy, gdy mężczyzna przyjmie kobietę w duchu relacji oblubieńczej opisanej powyżej. 

Powtórzmy to z mocą – w duchu. Dlatego „jeżeli słusznie się lękasz, ażeby twoje upodobanie nie 

stało się siłą destrukcyjną, to nie obawiaj się go w sposób uprzedzający. Owoce same ukażą, 

czy twoje upodobanie jest twórcze”504. 

To wielkie wołanie papieża, skierowane do każdego mężczyzny, nie jest w żadnym razie 

sygnałem do ucieczki, ale wezwaniem, by oddał się poszukiwaniu. W przeciwnym wypadku 

męskość i kobiecość nie „wyrzeźbią” siebie nawzajem, co w ostatecznej konsekwencji może 

skutkować zamknięciem się na drugiego i utratą szansy na rozpoznanie własnej tożsamości. 

Jak ogromne ma to znaczenie dla każdego mężczyzny i każdej kobiety oraz jakże zaskakująco 

                                                           
501
A. Lacocque, P. Ricoeur, Penser la Bible, dz. cyt., s. 468. 

502
Tamże, s. 476. 

503
„È verosimilmente, anche un tale statuto ciò che, per un verso, universalizza il Cantico e, per un altro 

verso, lo rende appropriabile a ogni coppia di innamorati, che potrebbero personalmente recitarlo come 

davvero scritto per ciascuno di loro” w: A. Milano, Donna e amore nella Bibbia, dz. cyt., s. 110. 
504
Meditatio, 5. 



 

141 
 

ta trudna sztuka znalazła swoje uaktualnienie w realnym świecie ludzkich odniesień, prześledzimy 

w następnym punkcie.  

2.2.2. Teologia ciała nie tylko dla małżonków –  

święta Teresa z Ávili i karmelita Hieronim Gracjan 

Zapewne niejednego czytelnika, obeznanego choćby w niewielkim stopniu z mistyką 

chrześcijańską, zaskoczy zestawienie wielkiej Świętej karmelitańskiej z karmelitą prawie nikomu 

nieznanym – ojcem Hieronimem Gracjanem. Przecież Teresę z Ávili kojarzy się natychmiast 

z postacią ojca Jana od Krzyża. Nie można zaprzeczyć istnieniu szczególnej relacji łączącej tych 

dwoje szesnastowiecznych Reformatorów Karmelu. Ale w tytule niniejszego punktu zaznaczono 

konkretny kontekst: teologia ciała Jana Pawła II, odnosząca się do więzi mężczyzny i kobiety, 

w całym swoim bogactwie. I nieco prowokacyjnie zasugerowano, że będzie ona rozpatrywana 

w rzeczywistości odległej od małżeńskiej, bowiem dotyczyć ma środowiska zakonnego. 

Jeżeli przyjmie się za punkt wyjścia Medytację Jana Pawła II, to nie da się uniknąć – jak już 

wiadomo z rozważań niniejszego rozdziału – pewnego rozdźwięku między treścią papieskiej 

refleksji a utartym schematem: teologia ciała zawiera treści przeznaczone zasadniczo tylko dla 

małżonków. Wystarczy w tym miejscu przywołać fragment omawianego dokumentu papieskiego, 

gdzie Autor wskazuje na wielkich Świętych przeszłych epok: „Wszyscy oni są świadkami tego, 

jak przełamywać krąg przeciętności” – i doprecyzowuje: „Jak widać, ów próg, na którym potyka 

się człowiek, nie jest nieprzekraczalny. Trzeba tylko świadomości, że on istnieje, i odwagi, aby go 

stale przekraczać”505. 

Trudno zakwestionować intencje zawarte w tym odważnym stwierdzeniu. Jeżeli może 

jeszcze zrodzić się jakaś wątpliwość – czy aby nie odczytywać tych słów wyłącznie w kontekście 

małżeńskim – to wystarczy przypomnieć zakończenie punktu trzeciego Medytacji: „każdy 

człowiek jest zadany drugiemu człowiekowi, każda kobieta mężczyźnie, a każdy mężczyzna 

kobiecie”506. Wciąż więc poruszamy się według klucza hermeneutycznego: znaczenie 

oblubieńczego sensu ciała mężczyzny i kobiety tak, jak było to zamierzone od początku. 

Odnosząc się do powyższej logiki, analogicznie trzeba zaproponować inny schemat więzi 

między mężczyzną a kobietą. Jeżeli mowa o relacji szczególnej przyjaźni (miłości), to 

w odniesieniu do powyższej analogii należy szukać wzoru wśród wielkich mistyków. W tym 

duchu często przywołuje się postaci Teresy z Ávili i Jana od Krzyża. Jednak po bliższej analizie 

                                                           
505
Meditatio, 4. 

506
Tamże, 3. 



142 
 

tematu, po uwzględnieniu danych historycznych okazuje się, że schemat ten musi zostać poddany 

radykalnej weryfikacji. Aby tego dokonać, potrzeba wpierw pewnego wprowadzenia 

biograficznego. 

Teresa z Ávili (1515-1582), karmelitanka bosa, kobieta ukształtowana w Hiszpanii złotego 

wieku, została powołana na opatrznościową Reformatorkę zakonu karmelitańskiego. Nie ma tu 

miejsca na szczegółową analizę dzieła reformy, ale trzeba pokrótce wspomnieć o drodze życiowej 

Świętej. Teresa Sanchez de Cepeda y Ahumada, urodzona w Ávili, pochodziła ze szlacheckiego 

rodu (dzięki swojej matce – Beatriz Davila y Ahumada – szlachciance z Valladolid, która była 

drugą żoną owdowiałego wcześniej ojca). Alonso Sanchez de Cepeda, ojciec Teresy, pochodził 

z Toledo, z rodziny żydowskich konwertytów. 

Otrzymała ona wykształcenie godne córek średniozamożnej szlachty hiszpańskiej. Posiadała 

umiejętność czytania i pisania w ojczystym języku, jeździła konno, tańczyła, od wczesnej 

młodości brała udział w życiu towarzyskim wśród swoich rówieśników. W Księdze mojego życia 

(dziele autobiograficznym) z niejakim zawstydzeniem opisuje zainteresowanie strojami, biżuterią 

i swoim wyglądem z tego okresu507. Po śmierci Beatriz, matki Teresy, ojciec, obawiający się złego 

wpływu świata, postanowił oddać ją na wychowanie do żeńskiego klasztoru. Od tego momentu 

jej życie wkracza na nowe tory. Po osiągnięciu odpowiedniego wieku wstępuje do klasztoru 

karmelitanek w rodzinnym mieście. Wspólnota jest bardzo liczna, reguła – rozluźniona. 

Po początkowym zapale Teresa sama wpada w zwyczajny rytm życia zakonnego. 

Kluczowym wydarzeniem jest spotkanie z żywym Chrystusem, który poleca jej założenie 

zreformowanego klasztoru, gdzie mniszki będą wieść proste życie, oddane modlitwie i zażyłej 

przyjaźni z Bogiem. Młoda zakonnica – już w dzieciństwie przejawiająca zainteresowanie bardziej 

skupionym życiem eremickim – mimo pojawiających się wątpliwości doświadcza narastającego 

pragnienia powrotu do pierwotnej formy życia karmelitańskiego. Wreszcie w 1562 roku, 

za pozwoleniem Generała Zakonu ojca Rubeo (Juana Bautisty de Rossi), po wielu perturbacjach 

zakłada w Ávili pierwszy klasztor sióstr bosych pod wezwaniem Świętego Józefa. Odtąd może 

siebie nazywać karmelitanką bosą. Teresa zapoczątkowuje życie odnowionego Karmelu według 

wzoru Reguły pierwotnej, nadanej przez Alberta, patriarchę jerozolimskiego (1150-1214), 

ale dostosowanej do nowych realiów szesnastowiecznej Europy. 

Wraz z tym wydarzeniem rozpoczyna się wielkie dzieło reformy całego zakonu 

karmelitańskiego. Z czasem dołączają do niej bracia pod przewodnictwem pierwszych dwóch 

karmelitów bosych: Jana od Krzyża i Antoniego de Hereida (1568 rok i pierwszy klasztor Braci 

                                                           
507
Por. Święta Teresa od Jezusa, Księga mojego życia, dz. cyt., Rozdział 2. 



 

143 
 

bosych w Duruelo). Jednak działania Reformatorki odczytane zostają w łonie męskiej gałęzi 

karmelitów jako ingerencja w podstawy i prawa Zakonu. Rozpoczyna się ostry konflikt 

o kompetencje między władzami karmelitów dawnej obserwy a nową gałęzią – bosymi. Dochodzi 

nawet do uwięzienia Jana od Krzyża przez karmelitów w karcerze klasztornym w Toledo. Na tle 

tych dramatycznych wydarzeń staje się zrozumiała rola, jaką odegra w reformie Karmelu – obok 

Jana od Krzyża – Hieronim Gracjan, pierwszy przełożony prowincjalny Braci bosych. Dlaczego 

właśnie ten człowiek stał się Teresie tak bliski? 

Luis Enrique Rodríguez-San Pedro Bezares, wybitny współczesny historyk Zakonu, 

powołuje się na dostępne źródła, z których wynika, że relacja Teresy od Jezusa i Jana od Krzyża 

miała zupełnie inny charakter niż ta, która łączyła Świętą (La Santa – jak zwykli mówić o Teresie 

z Ávili w Hiszpanii) z Hieronimem Gracjanem. Badania Autora naprowadzają nas na ciekawy 

trop – gdy opisuje on więź między dwojgiem karmelitańskich mistyków, zauważa: „Wydaje się, 

że istniały między nimi rozbieżności temperamentalne i duchowe. I pomimo, że ich wielkie 

wzajemne uznanie jest faktem bezspornym, to trzeba również wspomnieć o tym, że ich optyka 

była odmienna”508. Nie tylko więc zachodzi pewna niezgodność w drobiazgach czy sprawach 

drugorzędnych, ale dotyczy ona nawet poziomu percepcji duchowej. 

Żywy temperament Teresy, tak różny od Janowego, można zaobserwować choćby w słynnym 

sprawozdaniu napisanym przez Świętą (Vejamen), w którym poddaje ocenie „duchową optykę” 

trzech ówczesnych autorytetów: Franciszka de Salcedo, Juliana z Ávili i Jana od Krzyża. W tym 

swoistym konkursie tego ostatniego krytykuje zarówno z humorem, jak i z pewną szczyptą ironii: 

„Drogo by nas kosztowało szukanie Boga, gdybyśmy Go inaczej szukać nie mogli, jak tylko gdy 

całkiem już będziemy umarli światu”. I w tym samym żartobliwym tonie: „Niech mnie Bóg broni 

od tego rodzaju ludzi tak wysoko duchowych, że wszystko, o czymkolwiek z nimi mówić, 

naciągają do kontemplacji doskonałej. Takie życie duchowe odpowiednie jest raczej dla 

odprawiania rekolekcji ignacjańskich, niż w codzienności” – dopowiada hiszpańska mistyczka509. 

Czy to jedynie jakaś forma żartu? Decydujący w tej kwestii głos należy do Federica Ruiza 

Salvadora, karmelity bosego, nieżyjącego już wielkiego znawcy pism Jana od Krzyża. Jego opinię 

przytacza Autor cytowanego tu Epilogu: „Nie pozostaje najmniejsza wątpliwość, że osobą, która 

oczarowała Świętą jako osoba idealnie pasująca do jej Reformy, był ojciec Gracjan”510. Federico 

Ruiz z pewnością nie miał żadnego powodu, by Świętemu, któremu z całą pasją poświęcił całe 

                                                           
508
L. E. Rodriguez-San Pedro Bezares, Epilog, w: J. V. Rodriguez, Święty Jan od Krzyża. Biografia, 

tłum. D. Wandzioch, E. Strach, Flos Carmeli, Poznań 2019, s. 1153.  
509
Por. tamże, przypis 32, s. 1156. 

510
Tamże, przypis 28, s. 1154. 



144 
 

swoje życie, nie oddać pierwszeństwa przy boku Teresy z Ávili. A jednak i z jego strony padło 

imię karmelity bosego zaledwie znanego nawet specjalistom od duchowości. Kim był wobec tego 

przyjaciel Matki Teresy? 

Hieronim Gracjan – dużo młodszy od Teresy – urodził się w 1545 roku w Valladolid. Jego 

ojciec – don Diego Gracjan de Alderete – był sekretarzem na dworze królewskim. Matką była 

Joanna Dantyszek, córka ambasadora polskiego przy hiszpańskim dworze, krewna króla 

Zygmunta I Starego. Gracjan zatem od samego początku obracał się w najwyższych sferach życia 

politycznego i społecznego Hiszpanii. Nic dziwnego więc, że ten świetnie wykształcony 

mężczyzna o łagodnym charakterze i dużej ogładzie prezentował sobą to, co Święta tak bardzo 

ceniła: doskonale uformowane człowieczeństwo. Już po pierwszym spotkaniu Hieronima 

Gracjana pisze do matki Ines od Jezusa, przełożonej klasztoru w Medina del Campo: „Mówię ci, 

chociaż wiele z nim rozmawiam, nie pojęłam do końca wartości tego człowieka. Jest wręcz 

doskonały w moich oczach”. I nieco dalej: „nie widziałam jeszcze takiej doskonałości połączonej 

z tak wielką łagodnością […]. Za nic na świecie nie chciałabym wyrzec się tego spotkania 

i rozmowy z nim”511.  

Warto zauważyć: Święta pisze – już po dłuższej znajomości z Janem od Krzyża – że nie 

widziała jeszcze takiej doskonałości. Od tej chwili Teresa dosłownie „traci głowę” dla młodszego 

od siebie o trzydzieści lat karmelity bosego. Jeżeli to stwierdzenie wydaje się zbyt śmiałe, 

to analiza treści listów Reformatorki adresowanych do Hieronima Gracjana nie pozostawia 

wątpliwości. Ich pierwsze spotkanie miało miejsce wiosną 1575 roku. To o nim Matka Teresa 

pisze w liście do przełożonej z Medina del Campo, przytoczonym już wyżej: „wiedz, że według 

mnie to były najpiękniejsze dni mojego życia, nie przesadzam”512. 

Czy ten wręcz tryskający entuzjazm nie niepokoi? Można by zaryzykować sąd, że taka 

reakcja nie pasuje do obrazu Świętej, ale przecież Autorką tych zdań jest Doktor Kościoła. 

Niepodobna, by Teresa lekkomyślnie szafowała słowami. Co więcej na podstawie obserwacji 

rozwoju korespondencji naszej bohaterki odnosi się wrażenie, że „utrata głowy” w stosunku do 

Hieronima Gracjana postępuje. On sam, obawiający się okazywania mu nadmiernego uczucia ze 

strony Reformatorki, usłyszał takie oto słowa: „Nie wiesz, mój Ojcze, że każda dusza, jakkolwiek 

byłaby doskonała, potrzebuje ujścia. Niech mi to Ojciec zostawi i mówi, co chce: Nie myślę 

                                                           
511
Santa Teresa de Jesús, Obras completas 3.a edición, LT 79, Editorial de Espiritualidad, Madrid 1984, 

s. 1349.  
512
„Sepa que a mi parecer han sido los mejores de mi vida, non encarecimiento” w: Santa Teresa 

de Jesús, Obras completas, dz. cyt., s. 1349. 



 

145 
 

zmieniać sposobu mego postępowania”513. Warto przyjrzeć się argumentacji Teresy – niemal 

narzuca się pytanie: „Bóg sam nie wystarcza”? 

Gdy nawet pominiemy fakt, że oryginalnie zdanie to pada w określonym kontekście – 

i wyrwane z tegoż kontekstu bywa błędnie rozumiane – uderza pewność i spokój Teresy 

w traktowaniu relacji z młodym karmelitą. W podziw wprawiają słowa o potrzebie, jakże ludzkiej, 

bliskości drugiego człowieka, i to bez względu na stopień doskonałości więzi z Bogiem. Czyż nie 

odnajdujemy tu pokrewieństwa z równie zdumiewającą refleksją obecną w Medytacji papieża 

Polaka: „każdy mężczyzna, bez względu na stan i powołanie życiowe, musi kiedyś usłyszeć 

te słowa, które kiedyś usłyszał Józef z Nazaretu: «Nie bój się wziąć do siebie Maryi»”514? 

Obydwojgu – Świętej karmelitance i pierwszemu prowincjałowi zreformowanego Zakonu 

towarzyszy ta sama intuicja, która wskazuje, że miłość mężczyzny i kobiety należy umieszczać 

w Bogu – Stwórcy tej świętej unii, a nie – poza Nim. Nawet jeśli Teresa nie pisze wprost o relacji 

z Hieronimem Gracjanem w kategoriach znanych z teologii ciała (co byłoby anachronizmem), 

to pewne wydarzenie z jej życia – o którym mowa poniżej – pokazuje, jak bardzo doświadczenie 

tej przyjaźni kojarzy się ze specyfiką więzi oblubieńczej. 

Co prawda nie zachowały się żadne listy prowincjała karmelitów bosych do Teresy, ale 

dysponujemy jego ważnym świadectwem. Jest nim rodzaj pamiętnika pod tytułem Pątnicze 

podróże Anastazego. W pierwszej edycji tego źródłowego dzieła z roku 1905 Autor przytacza 

niezwykłą wizję, spisaną ręką Teresy i przekazaną jemu samemu. Wydarzenie to miało miejsce 

w kwietniu 1575 roku. Oddajmy głos Świętej: 

Któregoś dnia, gdy byłam przy stole, bez jakiegokolwiek wewnętrznego skupienia ducha, 

moja dusza zaczęła doznawać zawieszenia i podniesienia. Myślałam, iż wchodzę w ekstazę. 

Lecz to, co nastąpiło było wizją, jak zwykle, błyskawicznie krótką: ujrzałam przy sobie 

naszego Pana Jezusa Chrystusa, jak zwykł mi się przedstawiać, a po Jego prawej stronie 

stał tenże magister, o. Gracjan. Pan ujął nasze prawe ręce i złączywszy je, rzekł, iż pragnie, 

abym go przyjęła na całe życie jako Jego zastępcę i abyśmy odtąd wspólnie i zgodnie 

we wszystkim postępowali.  

Zalecenie to budziło we mnie straszny opór. Myślałam o moich dwóch długoletnich 

spowiednikach, którym tak wiele zawdzięczałam; szczególnie jednemu z nich 

(o. Dominikowi Banez OP) byłam bardzo oddana. Nie mogłam jednak dopuścić myśli, 

                                                           
513
Powołuję się na teksty Hieronima Gracjana dostępne w publikacji autorstwa E. Lorenz, Nie każdej 

zakonnicy tak wolno, tłum. J. Immakulata Adamska, Pallottinum, Poznań 1997, s. 28.  
514
Meditatio, 5. 



146 
 

że uległam zwykłemu złudzeniu, tak wielkie było wewnętrzne działanie wizji. Potem jeszcze 

dwa razy uspokoił mnie Pan, abym się nie bała. On tak chce515. 

To, co przykuwa uwagę, to forma, w jakiej sam Jezus Chrystus połączył dwoje przyjaciół 

oraz początkowy opór Teresy. Co ciekawe, nie spowodował go gest Jezusa, który połączył dłonie 

przyjaciół, ale poczucie zobowiązania wobec poprzedników Hieronima Gracjana. Wydawać by 

się mogło, że to właśnie forma, w jakiej Chrystus oddaje w jej ręce tę relację, powinna budzić 

największe wątpliwości. Jednak sam Pan tego w ten sposób chciał. 

Posiadamy list Świętej, w którym prawdopodobnie robi aluzję do opisanej wyżej wizji. 

Jakkolwiek by było, treść tego pisma ma ogromne znaczenie dla zrozumienia, jak karmelitańska 

Mistyczka podchodziła do tej relacji. Z kontekstu wynika, że jej przyjaciel nie może się uporać ze 

skrupułami dotyczącymi – według jego opinii – zbytniej zażyłości obecnej w ich przyjaźni. Trzeba 

pamiętać, że znajdujemy się w realiach Hiszpanii XVI wieku. Nawet zbyt długie rozmowy 

prowadzone z mniszką przy kracie klasztornej rozmównicy były czymś niestosownym. 

Jednocześnie sama Święta podkreślała – po tym jak bliżej poznała Hieronima Gracjana – że jest 

to człowiek o krystalicznie czystej duszy, łagodności i nawet pewnego rodzaju łatwowierności. 

To spostrzeżenie oczywiście nie każe jej wątpić w jego roztropność – wyraźnie mówi o tym jemu 

samemu w listach516. I w takim dokładnie kontekście odpowiada na rodzące się wciąż w jego sercu 

wątpliwości. Pisze takie oto zaskakujące słowa na temat więzi, która ich połączyła: 

Niech będzie spokojny, ponieważ Twórca tego związku [hiszp. el casamentero po polsku 

tłumaczy się: swat] jest takim, i tak zespolił wspaniale ten węzeł, że przez całe życie nie 

będzie rozwiązany, a po śmierci stanie się jeszcze mocniejszy, niż to jest w stanie osiągnąć 

nasze niedorzeczne staranie o doskonałość517. 

Z całą charakterystyczną otwartością Teresa komentuje wątpliwości przyjaciela. Jakże 

niezwykły jest użyty przez nią zwrot swat! Czyż brakowało jej innych określeń Chrystusa Pana, 

który połączył ich węzłem przyjaźni? A może ma na myśli coś więcej niż tylko węzeł przyjaźni? 

Nawet jeśli przyjmiemy żartobliwy ton Autorki listu, to nie może umknąć uwadze, w jakim duchu 

pisze. Właśnie takie, a nie inne, przedstawienie Chrystusa – łączącego dłonie Teresy i młodego 

karmelity – w niej samej musiało obudzić jednoznaczne skojarzenia. 

 

                                                           
515
Święta Teresa od Jezusa, cytowane za: E. Lorenz, Nie każdej zakonnicy tak wolno, dz. cyt., s. 49. 

516
Por. Santa Teresa de Jesús, Obras completas, dz. cyt., LT 162, s. 1530 oraz LT 173, s. 1551. 

517
Tamże, LT 173, s. 1552. 



 

147 
 

Sam Hieronim Gracjan natomiast spotkał się w Zakonie z krytyką z powodu zażyłej przyjaźni 

ze Świętą. Wobec różnorakich pomówień odpowiedział swoim adwersarzom w wyżej 

wzmiankowanym już pamiętniku, w następujących słowach: „Niektórzy z moich wrogów, wizji, 

w której Chrystus ujął nasze ręce nadawali skandaliczny sens”. I wyjaśnia: „Od czasu naszego 

spotkania w Beas, gdzie miała to objawienie, aż do jej śmierci, uzgadnialiśmy wspólnie wszystkie 

ważne sprawy zarówno zakonu, jak i osobiste”518. 

Nie da się nie zauważyć, że relacja Hieronima Gracjana jest stonowana. Jedyne, 

co zastanawia, to wzmianka, że nie tylko sprawy Zakonu były odtąd traktowane jako wspólne, ale 

i te osobiste. Wygląda to na sugestię. W konfrontacji z pełnym ognia listem Teresy Autor 

Pątniczych podróży Anastazego jakby chciał uspokoić nastroje. 

Dlaczego wobec tego na innym miejscu pisze: „Jeśli chcesz znać wszystko od podstaw, 

musisz wiedzieć, że Matka Teresa kochała mnie czule; podobnie jak ja ją, jak nikogo na tej 

ziemi”519? Cóż za zwrot akcji! Kiedy się śledzi z uwagą teksty rozsiane w różnych miejscach 

w pismach prowincjała karmelitów bosych, odnosi się wrażenie, że nie umiał do końca 

umiejscowić tej szczególnej relacji, jaka łączyła go ze Świętą. Jakże to znamienne dla męskiej 

percepcji. Warto zauważyć, że w Medytacji Jan Paweł II wspomina o identycznym rodzaju lęku 

u Józefa, wyrażonym ewangelicznymi słowami: „Nie bój się wziąć do siebie Maryi”520. Owo „nie 

bój się” odbija się i w egzystencji Hieronima Gracjana podobnym echem. 

Na koniec tych rozważań przytoczyć trzeba niezwykle sympatyczny w swym wydźwięku 

tekst Teresy ze złotego okresu jej przyjaźni z młodym karmelitą. W liście do niego, w pewnym 

momencie nie potrafi powstrzymać swojej ciekawości i z rozbrajającą szczerością pisze:  

Rozmyślałam sobie, którą z nas obydwu kocha nasz ojciec bardziej [mówi o Joannie, matce 

Hieronima Gracjana], ale przecież pani Joanna ma męża i inne dzieci do kochania, a biedna 

Laurencja [pseudonim Teresy] nie ma nikogo na tej ziemi, prócz tego ojca521. 

Jak wiele innych kobiet w historii, także święta Mistyczka z Ávili w swoim przeżywaniu 

miłości do mężczyzny nie odbiega od tego wzoru, który u zarania stworzenia ustanowił Bóg. 

Jest całkowicie otwarta, szczera, aż zawstydzająco szczera, i – chyba trzeba to powiedzieć – 

po prostu prawdziwa. Szczególnie ostatni fragment jej listu pokazuje, że jest to porządek rzeczy 

wpisany w każdego mężczyznę i w każdą kobietę. 

                                                           
518
Święta Teresa od Jezusa, cytowane za: E. Lorenz, Nie każdej zakonnicy tak wolno, dz. cyt., s. 53. 

519
Tamże, s. 47.  

520
Meditatio, 5. 

521
„Yo, pensando, cuál querría más vuestra paternidad de las dos, hallo que la señora doña Juana tiene 

marido y otros hijos que querer, y la pobre Lorencia no tiene cosa en la tierra sino este padre”, w: Santa 

Teresa de Jesús, Obras completas, dz. cyt., LT 120, s. 1443. 



148 
 

Jak pisze Karl Barth, jeżeli kobieta pozostanie do końca kobietą, a mężczyzna – mężczyzną, 

to porządek ten ujawni się z całą siłą i wspaniałością522. W komentarzu do Listu do Galatów 

(3,28) – do fragmentu tak chętnie przytaczanego przez przeciwników konstytutywnego znaczenia 

różnicy między mężczyzną a kobietą („Nie ma już Żyda ani poganina, nie ma już niewolnika ani 

człowieka wolnego, nie ma już mężczyzny ani kobiety, wszyscy bowiem jesteście kimś jednym 

w Chrystusie”) – protestancki teolog celnie odpowiada, że jesteśmy kimś jednym w Chrystusie, 

równi między sobą właśnie dlatego, że perfekcyjnie sobie nawzajem przyporządkowani. „Żyd jest 

Żydem w Panu tylko w tej mierze, i właśnie w takiej mierze, w jakiej jest skonfrontowany 

z Grekiem”523. Podobnie mężczyzna i kobieta nie są stopieni w jakąś jedną całość w Chrystusie, 

jakby ich tożsamość nie miała już większego znaczenia, ale przeciwnie – mężczyzna jest 

mężczyzną dlatego właśnie, że ma przed sobą kobietę, i to diametralnie różniącą się od niego. 

„Mężczyzna w Panu jest mężczyzną tylko w tej mierze, i tylko w takiej mierze, w jakiej jest 

z kobietą [...]. I jest to właśnie ta jedność, która ustanawia ich jedyność i ich różnorodność”524. 

W Jezusie Chrystusie najdoskonalej można odnaleźć jedność mężczyzny i kobiety. Teresa 

rozumiała to z całą przenikliwością swojej kobiecej natury. Jak już wiemy, Jan Paweł II dał wyraz 

tej samej intuicji, gdy zauważył, że wystarczy przyjrzeć się życiu samego Zbawiciela, wokół 

którego pojawiało się wiele kobiet, począwszy od Samarytanki, przez Marię Magdalenę i inne. 

I każdemu mężczyźnie pozostawia taką wskazówkę: „Módl się tylko z całą pokorą o to, ażebyś 

umiał być stróżem twojej siostry, ażeby w zasięgu promieniowania twojej męskości ona sama 

znalazła drogę swojego powołania i świętość, jaka dla niej jest przeznaczona w Bożych 

zamiarach”525. 

Teresie natomiast można z pewnością zadedykować drugą część papieskiego rozważania: 

„Ogromna jest siła duchowa kobiety. Raz wyzwolona, zdobywa się na męstwo o wiele większe, 

na taką gotowość do ofiar, o której trudno nieraz myśleć mężczyźnie”526. 

Jakże dobrze charakteryzuje to zdanie relację wielkiej Reformatorki Karmelu i pierwszego 

prowincjała zreformowanego Zakonu! W kontekście ostatniego z przytoczonych zdań papieża 

Polaka można zacytować słowa Pieśni nad Pieśniami: „O, jakże piękna jesteś, przyjaciółko moja” 

(Pnp 1,15). Ostatnie słowo wobec tego niech należy do Hieronima Gracjana, który w swoim 

pośmiertnym wspomnieniu o ukochanej przyjaciółce zostawił takie oto wzruszające świadectwo: 

                                                           
522
K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 95. 

523
Tamże, s. 96. 

524
Tamże, s. 96. 

525
Meditatio, 5. 

526
Tamże, 5. 



 

149 
 

„Po południu przypomniałem sobie któreś z naszych błazeństw i taka mnie czułość ogarnęła, 

że dałem swobodny upust łzom. To słodkie wspomnienie trwa ciągle, choć łzy już obeschły”527. 

Podsumowanie. 

Rozdział drugi pomyślany został jako pewna ilustracja, czy też w bardziej teologicznym 

ujęciu tematu – jako paradygmat biblijny. Materiałem źródłowym jest bowiem tekst Ewangelii 

opowiadający o relacji łączącej Józefa z Maryją, jego Najświętszą Oblubienicą. Rys oblubieńczy 

tejże więzi został podkreślony przez Jana Pawła II w adhortacji apostolskiej Redemptoris custos, 

który to dokument stanowi bazę dla rozważań nad bogactwem odniesień obojga ewangelicznych 

oblubieńców. 

Polski papież jako pierwszy stosuje wprost porównanie tej niezwykłej relacji do pierwotnej 

więzi Adama i Ewy z raju. Umożliwia to pogłębioną analizę treści obecnych w Medytacji 

i postawienie pytania, czy dopuszczalne jest poszukiwanie źródeł wiedzy na temat relacji Józefa 

i Maryi w innej jeszcze biblijnej księdze, mianowicie – w Pieśni nad Pieśniami. Jan Paweł II nie 

pozostawia wątpliwości co do odpowiedzi pozytywnej. Wynika to z treści nauczania zawartych 

w Katechezach oraz z tekstu samej Medytacji, w którym znajdujemy wyraźne nawiązania do tej 

biblijnej księgi miłosnej. Po tak sformułowanej tezie dalsza refleksja zmierza ku końcowemu 

wnioskowi, że oblubieńczy charakter więzi Józefa i Najświętszej Dziewicy powinien być wzorem 

nie tylko dla relacji małżeńskich, lecz także punktem odniesienia wszelkiej relacji między 

mężczyzną a kobietą. 

W drugiej części rozdziału staramy się ukazać, jakie warunki trzeba spełnić, by wyżej 

postawiona teza mogła przełożyć się na realia życia doczesnego. Szczególny nacisk położono na 

pytanie o możliwość doświadczenia więzi oblubieńczej pośród mężczyzn i kobiet 

konsekrowanych. Jest to pytanie o tyle palące, że w powszechnym mniemaniu takie doświadczenie 

powinno być obce życiu konsekrowanemu z racji wyłącznej przynależności do Boga. 

Jan Paweł II w Medytacji z całą mocą sugeruje powszechne powołanie do odkrywania 

odwiecznej, zamierzonej przez Boga – a ukrytej w komplementarności – relacji o charakterze 

oblubieńczym w życiu każdego mężczyzny i każdej kobiety. Pomocą w zrozumieniu tego ideału 

jest komentarz teologiczny i biblijny autorów tej miary co Hans Urs von Balthasar, Joseph 

Ratzinger czy Karl Barth. Należy dodać, że polski papież wpisuje się w całej pełni w treści obecne 

we współczesnej myśli chrześcijańskiej. 

                                                           
527
E. Lorenz, Nie każdej zakonnicy tak wolno, dz. cyt., s. 95. 



150 
 

Ostatnim niejako akordem rozdziału jest zamknięcie całej problematyki analogicznie do 

otwarcia: historia przyjaźni Teresy z Ávili i Hieronima Gracjana, pierwszego prowincjała 

Reformowanego Karmelu. Podkreślamy: nie jest to analogia na zasadzie porównania wyżej 

wspomnianej więzi do tej, jaka łączyła ewangelicznych oblubieńców – Józefa i Maryję. Nie 

pozwalają na to ani uwarunkowania historyczne, ani kontekst. Ideał życia zakonnego w Hiszpanii 

XVI wieku, towarzyszący mu klimat społeczno-kulturowy oraz wizja antropologiczna nie 

pozostawiają możliwości formułowania współczesnych wniosków. Żądanie od Teresy z Ávili 

i Hieronima Gracjana czegoś podobnego trąciłoby anachronizmem. 

Natomiast celem konkluzji rozdziału drugiego jest po pierwsze: dostrzeżenie pewnych 

elementów istotnych łączących każde z tych doświadczeń (Józef i Najświętsza Dziewica Maryja 

jako paradygmat oraz Teresa z Ávili i Hieronim Gracjan jako realizacja). 

Po drugie – naturalną konsekwencją tejże konkluzji jest przejście do rozważań rozdziału 

trzeciego, gdzie poszukiwać będziemy ostatecznych odpowiedzi na nurtujące pytanie: jaki jest 

ostateczny sens bytowania w komunii mężczyzny i kobiety. 

  



 

151 
 

 

 

 

ROZDZIAŁ III 

Eschatologia 

OSTATECZNE OBJAWIENIE PIĘKNA MĘŻCZYZNY I KOBIETY  

W CIAŁA ZMARTWYCHWSTANIU 

Treścią trzeciego rozdziału pracy będzie próba dania odpowiedzi na pytanie o ostateczny sens 

piękna człowieczeństwa z perspektywy Medytacji Jana Pawła II. Piękno to, odciśnięte 

w komunijnej naturze mężczyzny i kobiety, przenika narrację papieża Polaka, jest „siłą napędową” 

papieskiej myśli i prowadzi Autora ku całkowitej afirmacji drugiego człowieka. Męskość 

i kobiecość są odczytywane w kategoriach daru, a nie – przeszkody w drodze ku wieczności. 

Dlatego głównym tematem trzeciej części pracy będzie odkrycie, ale i uzasadnienie 

fascynującej prawdy o świecie przyszłym jako ostatecznie chcianym i miłowanym przez Boga. 

Obraz owego świata – zrealizowanego i dopełnionego w wielkiej wizji eschatologicznej Jana 

Pawła II – ukazany został w pierwszym rozdziale. Rozdział drugi pełni tu natomiast rolę swego 

rodzaju pomostu – intuicji zapisanej już w ziemskiej egzystencji człowieka. Nie dziwi więc, 

że pewne treści czy też sformułowania, które wydawały się jakby niedopełnione w poprzednich 

dwu rozdziałach, znajdą swoją konkluzję w rozdziale trzecim oraz ukażą kluczową rolę papieskiej 

Medytacji. 

W tym miejscu pojawić się może częściowo usprawiedliwiona wątpliwość, dlaczego sięgamy 

po wymiar eschatologiczny. Przecież w tekście Medytacji znajdujemy niewiele odniesień 

do tajemnicy zmartwychwstania. Otóż Jan Paweł II objawienie piękna związuje z wydarzeniem 

zmartwychwstania Jezusa Chrystusa. Ta intuicja prowadzi do odkrycia głównej osi, wokół której 

skoncentrowane jest nauczanie papieża o mężczyźnie i kobiecie, a zatem stanowi centralną tezę 

całej niniejszej pracy.  

Ścisłe pokrewieństwo między Medytacją a treścią papieskich katechez Mężczyzną i niewiastą 

stworzył ich oraz dokumentów pokrewnych (jak choćby adhortacji Redemptoris custos czy listu 

apostolskiego Mulieris dignitatem) wskazuje, że celem teologii ciała jest odsłonięcie 



152 
 

zdumiewającej prawdy: cielesny wymiar męskości i kobiecości w życiu przyszłym będzie 

stanowił główne tworzywo rzeczywistości nazywanej communio sanctorum. Ziemski, doczesny 

sens zawarty w znaczeniach określonych cielesnością obojga, wyrażony przez komunię 

małżeńską, nie jest sensem ostatecznym nauczania Jana Pawła II. Nazywanie ojca świętego 

papieżem rodziny to za mało. Powinniśmy poszukiwać tytułu adekwatnego do jego wielkiej wizji 

antropologicznej. 

Stąd w pierwszej części rozdziału trzeciego przyjrzymy się bliżej – skądinąd genialnej – 

koncepcji o dwoistym charakterze, o kształcie bytowania, jaki będzie dany człowiekowi 

w eschatonie. Znalazł on swoją zapowiedź w stwórczym zamyśle Boga. 

Jakie elementy tego zamysłu przenosi papież na obraz „człowieka wiecznego”? W tych 

rozważaniach pomogą zagłębienie się w świat katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył ich oraz 

wnikliwa lektura tekstów innych autorów, których intuicje nie tyle dodadzą coś do myśli Jana 

Pawła II, co poszerzą horyzont. 

W drugiej części rozdziału trzeciego całą uwagę poświęcimy wizji wyłaniającej się 

z podstawowych założeń papieskiej refleksji. Analiza treści Chrystusowych słów 

wypowiedzianych w konfrontacji z uczonymi w Piśmie (Mk 12, 20-27) będzie przedmiotem 

szczególnego zainteresowania. Sławne słowa Pana o tych, którzy – ponieważ stali się godni życia 

wiecznego – „nie będą się żenić, ani za mąż wychodzić” (Mk 12,24-25), niejako wprost 

nakierowują na tematykę poruszaną w rozdziale drugim. Dlatego podejmiemy próbę opisu 

rzeczywistości eschatologicznej językiem Pieśni nad Pieśniami. 

Wreszcie ze szczególną uwagą przyjrzymy się specyfice powołania do bezżenności 

w kontekście ostatniego, piątego punktu Medytacji. Powiązanie stanu dziewiczego z sensem 

cielesnej jedności mężczyzny i kobiety w życiu przyszłym ma ogromne znaczenie dla zrozumienia 

stwórczego zamysłu Boga, który dzieło stworzenia człowieka rozpoczęte w raju doprowadza 

do końca. 

Chcemy z naciskiem zaznaczyć, że o ile Katechezy Jana Pawła II nawiązują w wielu 

miejscach do sakramentalnej więzi małżeńskiej, o tyle tekst Medytacji jest osobistym 

świadectwem polskiego papieża i powinien być interpretowany w kontekście więzi oblubieńczej, 

która przekracza relację ściśle małżeńską. 

Niesie to ze sobą pewne konsekwencje, ponieważ rozdział trzeci odnosi się zarówno 

do przymierza małżonków, jak i mężczyzn i kobiet pozostających poza jego kręgiem. Zatem 

każdorazowe powołanie się na oblubieńczą komunię mężczyzny i kobiety wskazuje 

na perspektywę eschatologiczną, gdzie – zgodnie ze słowami Zbawiciela – „nie będą się już żenić, 

ani za mąż wychodzić” (Mk 12, 25).  



 

153 
 

W ten sposób całościowo pojmowany sens piękna objawiającego się w relacji między 

mężczyzną a kobietą, a wyłaniającego się w pełni dzięki perspektywie eschatologicznej, znajdzie 

swój punkt kulminacyjny poza kontekstem małżeństwa i prokreacji, wewnątrz oblubieńczej 

communio sanctorum. 

3.1. NOWE STWORZENIE, CZYLI KONIEC ODSYŁA DO POCZĄTKU 

Zadaniem pierwszej części rozdziału trzeciego będzie wydobycie z tekstu Medytacji Jana 

Pawła II tych treści, wokół których zbudowana jest cała narracja dotycząca piękna. Piękno 

zamknięte w komunii mężczyzny i kobiety, jako temat główny, ma swoje źródło w tajemnicy 

zmartwychwstania ciał. W doskonałym komentarzu, który odnajdujemy w katechezach 

Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, papież nakreśla precyzyjną wizję i celowość egzystencji 

ludzkiej pary w eschatonie. Wizja ta oparta została na regule znanej już starożytnej tradycji 

chrześcijańskiej: finalny obraz stworzenia zawarty jest już u jego zarania – czyli koniec odsyła 

do początku. 

Drugą część rozważań poświęcimy opisowi specyfiki istnienia mężczyzny i kobiety w życiu 

przyszłym. Wierność tradycji chrześcijańskiej (Augustyn, Tomasz z Akwinu) nie oznacza dla 

Autora Medytacji jakiegoś ograniczenia perspektywy. Wręcz przeciwnie: wychodzi on od pojęć 

obecnych w najwcześniejszej refleksji teologicznej i wkracza na teren dotychczas niezbadany. 

Jan Paweł II pyta o miejsce płci w eschatonie i udziela odpowiedzi wiarygodnej, chociaż trudnej: 

zjednoczenie mężczyzny i kobiety w życiu przyszłym, objawiające się w oblubieńczej komunii 

osób, uwarunkowane będzie kontemplacją Boga „twarzą w twarz” w życiu przyszłym. Struktura 

bytu ludzkiego zrodzona jest w Trójjedynym Bogu. 

3.1.1. Obietnica nieśmiertelności 

Jakże nie rozpocząć całej refleksji rozdziału trzeciego od znamiennych słów Medytacji 

Jana Pawła II: „Istotnie, trwa w ludzkości pragnienie i tęsknota za tym pięknem, jakim Bóg 

obdarzył człowieka stwarzając go mężczyzną i niewiastą”528. Ukryte, a nieujawniane często 

pragnienie, by przeżyć najzażylsze spotkanie z nią, z nim. I rodzące się zaraz pytanie, czy to 

współprzenikanie się mężczyzny i kobiety ma szanse pozostać trwałym. Uwarunkowania życia 

                                                           
528
Meditatio, 3. 



154 
 

doczesnego zdają się temu przeczyć. Śmierć kładzie się cieniem na całą ludzką egzystencję 

i powoduje, że człowiek popada w rezygnację lub szuka substytutów tej jedynej relacji. 

Ale przecież pragnienie i tęsknota świadczą o trwaniu. Tak często słychać pośród ludzi 

ciężkie westchnienie, że najpiękniejsze momenty mamy już za sobą, że to, co było główną siłą 

napędową naszego życia, już nie wróci. Czyżby wobec tego piękno jedynej komunii osób 

pozostawało w sferze czystej iluzji? 

Poranek Wielkanocny pozostaje jedyną odpowiedzią godną człowieka. Żadna inna filozofia, 

nadająca kształt ludzkiej egzystencji całym dziejom człowieka, nie jest w stanie udzielić 

odpowiedzi pełniejszej od tej: „Punktem szczytowym tych dziejów jest zmartwychwstanie 

Chrystusa, a zmartwychwstanie jest objawieniem najwyższego piękna”529. Myśl ta stanowić 

będzie oś, wokół której zbudowana zostanie cała narracja rozdziału trzeciego. Czyż bowiem temat 

piękna nie powinien ożywiać całej refleksji teologicznej? A jeżeli najwyższy wyraz tego piękna 

znajdujemy w eschatonie (rozumianym jako tajemnica zmartwychwstania ciała), to czy taka 

właśnie wizja spełnionego człowieczeństwa nie powinna stać się punktem wyjścia dojrzałej 

antropologii? 

Podobne pytania stawia Hans Urs von Balthasar i w odpowiedzi pisze: „Eschatologia, niemal 

bardziej jeszcze niż jakikolwiek inny locus theologicus, jest jego treścią w całej różnorodności 

doktryny skupionej wokół prawdy odkupienia”. I stwierdza ponad wszelką wątpliwość: „To, jak 

zostanie wykazane, jest absolutnie centralne”530. Jeżeli przywołać słowa Jana Pawła II o locus 

theologicus jego refleksji rozwiniętej w katechezach Mężczyzną i niewiastą stworzył ich – 

a przypomnijmy: tym rdzeniem teologicznym jest cielesność mężczyzny i kobiety – 

to otrzymujemy wyraźne wskazanie na tajemnicę ciała uwielbionego. Przecież dla papieża 

punktem wyjścia refleksji nad ludzką naturą pozostaje opis stworzenia człowieka w Księdze 

Rodzaju531. Dlatego tajemnicę eschatonu trzeba odczytywać w obliczu dzieła stworzenia. 

Pierwotne piękno świtu ludzkiej natury rzuca bowiem światło na ostateczny cel, ku któremu 

zdążają mężczyzna i kobieta532. 

 

                                                           
529
Meditatio, 3. 

530
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 283. 

531
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 34. 

532
„Powrót do początku, czyli do pierwotnego zamysłu Boga obecnego w dziele stworzenia. Taki zabieg 

zastosował sam Pan Jezus (...), ten sam «zabieg metodologiczny» zastosował Jan Paweł II, kiedy 

w słynnych katechezach środowych budował t.zw. teologię ciała”, w: A. Bartoszek, Familiaris splendor, 

czyli piękno życia rodzinnego jako wyzwanie, Sympozjum Piekarskie (20) 2011, Katowice/Piekary Śląskie, 

s. 12-20. 



 

155 
 

Jednak nie wystarczy powtórzyć biblijną analizę stworzenia Adama i Ewy, przytoczoną już 

w pierwszym rozdziale niniejszej pracy. Tym razem trzeba przyjąć inną logikę. Otóż, jeżeli celem 

jest pogłębienie tematyki niniejszego punktu, zawierającej się w pytaniu jak rozumieć pełnię 

człowieczeństwa w perspektywie eschatologicznej – to „należy przede wszystkim nie tyle oglądać 

się wstecz, ku jego pochodzeniu, jego byciu uformowanym z prochu ziemi, ile raczej patrzeć przed 

siebie, na jego cel, którym jest obraz i podobieństwo do Boga”533. Innymi słowy, należy dokonać 

pewnego rodzaju rekonstrukcji na podstawie przesłanki wynikającej z wnikliwej refleksji nad 

tajemnicą zmartwychwstania. Zamysł ten będzie mógł być zrealizowany dzięki odwołaniu się 

do niezwykłej intuicji Jana Pawła II zawartej we wspomnianych już Katechezach. 

Papież uważa, że wgląd w tak niedostępne człowiekowi zagadnienie mogą dać tylko słowa 

Chrystusa zapisane u synoptyków, w których nasz Pan odpowiada saduceuszom na wyrażane 

przez nich wątpliwości co do zmartwychwstania ciał po śmierci (por. Mt 22,24-30, Mk 12,18-25, 

Łk 20, 27-36). Zwraca uwagę zaskakujący fakt: Autor Medytacji nie powołuje się na 

zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa, co wydaje się bardziej logiczne. Jednak wbrew 

narzucającemu się schematowi, argumentacja taka pozbawiona zostałaby pewnego ważnego 

elementu: Pan rzuca światło na bytowanie po śmierci mężczyzny i kobiety związanych za życia 

węzłem małżeńskim. Pytanie zadane Jezusowi i udzielona przez Niego odpowiedź brzmią 

w interpretacji Ewangelisty Marka następująco: 

«Otóż było siedmiu braci. Pierwszy wziął żonę i umierając, nie zostawił potomstwa. Drugi 

ją wziął i też umarł bez potomstwa, tak samo trzeci. I siedmiu ich nie zostawiło potomstwa. 

W końcu, po wszystkich umarła ta kobieta. Przy zmartwychwstaniu więc, gdy powstaną, 

którego z nich będzie żoną? Bo siedmiu miało ją za żonę». Odpowiedział im Jezus: «Czyż 

nie dlatego jesteście w błędzie, że nie rozumiecie Pisma ani mocy Bożej? Gdy bowiem 

powstaną z martwych, nie będą się ani żenić, ani za mąż wychodzić, ale będą jak aniołowie 

w niebie» […]. «Jesteście w wielkim błędzie» (Mk 12, 20-25.27). 

Jest to jeden z najważniejszych cytatów ewangelicznych (jeżeli nie najważniejszy obok cytatu 

z Księgi Rodzaju o stworzeniu człowieka) w nauczaniu papieża Polaka. Cała wykładnia 

eschatologicznej egzystencji mężczyzny i kobiety, zawarta w Katechezach środowych, bazuje na 

tych kilku zdaniach. „Czy nie czytaliście, że Stwórca od początku stworzył ich jako mężczyznę 

i kobietę?” (Mt 19,4). Powyższe zdania tworzą wraz z cytowanymi już wcześniej słowami Pana 

jedną uzupełniającą się kompozycję. Zaś przytoczoną wyżej treść rozmowy Jezusa z saduceuszami 

                                                           
533
H. Urs von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, dz. cyt., s. 64. 



156 
 

Jan Paweł II nazwie zdumiewającym objawieniem534. Czas więc przyjrzeć się wnioskom, jakie 

wynikają z tegoż objawienia. 

Wpierw należy poczynić pewną uwagę, będącą jednocześnie aluzją pod adresem każdego 

współcześnie wierzącego chrześcijanina: prawda o wymiarze eschatologicznym ludzkiej 

egzystencji nie może być przedmiotem dociekań nauk ścisłych, przedstawianiem takich czy 

innych dowodów (jak na przykład częste naiwne powoływanie się na doświadczenie tak zwanej 

śmierci klinicznej). Rzeczywistość życia przyszłego jest przedmiotem wiary, ale zarazem – wiary 

ugruntowanej na słowach Jezusa Chrystusa. 

Należy więc szukać odpowiedzi nie na podstawie czysto ludzkiego rozumienia, ale przez 

odwołanie się do słów Zbawiciela. Jan Paweł II wyraźnie to podkreśla, gdy zauważa, że Pan 

wytyka saduceuszom dwa błędy: metodologiczny (nie znają Pisma) i merytoryczny (nie znają 

mocy Bożej)535. Ta uwaga powinna zobowiązywać każdego współczesnego odbiorcę prawdy 

zapisanej w Ewangeliach. Słowo Boga zawiera wystarczająco dużo treści, by móc odkrywać 

tajemnice życia przyszłego, a Jego moc nie jest ograniczona naszą wyobraźnią. Czyż Stwórca 

świata nie powiedział przez archanioła Gabriela, że „dla Boga wszystko jest możliwe” (Łk 1,37) 

wbrew wszelkim ludzkim rachubom? Do uwagi tej dodajmy jeszcze jedną: interpretatorem 

Chrystusowych słów o mężczyźnie i kobiecie w życiu przyszłym jest Jego namiestnik, który 

w Medytacji daje wyraz głębi swojej refleksji. 

Papież wysnuwa z ewangelicznego Objawienia podstawowy wniosek: przeświadczenie, 

że można poszukiwać odpowiedzi na pytanie o sposób istnienia oraz sens bycia mężczyzną 

i kobietą w świecie przyszłym. Jan Paweł II z całym przekonaniem stwierdza: „Objawienie to 

wnika niejako w samo serce rzeczywistości, której doświadczamy – a rzeczywistością tą jest 

przede wszystkim człowiek, jego ciało, ciało człowieka «historycznego»”536. 

Jakaż intuicja! Eschaton jest już obecny w naszej historycznie doświadczanej cielesności. Nie 

ma miejsca na rozdzielenie, czy wręcz oderwanie pierwiastka cielesnego od duszy. Sugeruje się 

coś przeciwnego: cieleśnie pojmowaną egzystencję papież stawia w centrum doświadczenia 

człowieczeństwa (jako jego „serce”). Wobec tego człowiek nie tylko przeczuwa jego początki, 

opisane w Księdze Rodzaju, lecz także sięga ku wieczności. Autor Medytacji wskazuje więc na 

„zasięg”, jaki mają słowa Chrystusa o zmartwychwstaniu mężczyzny i kobiety. Należy bowiem 

uzmysłowić sobie, że „to, czym ciało ludzkie jest w polu historycznego doświadczenia człowieka, 

                                                           
534
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 200.  

535
Tamże, s. 202. 

536
Tamże, s. 212. 



 

157 
 

nie odcina się hermetycznie od obu tamtych wymiarów jego egzystencji”537. Wolno mężczyźnie 

i kobiecie koncentrować się na zrozumieniu siebie w tym, co dane jest im w życiu doczesnym, 

by „dokonać niejako teologicznej rekonstrukcji tego, czym mogło być doświadczenie ciała 

na gruncie objawionego «początku» człowieka – jak też tego, czym będzie ono w wymiarze 

«świata przyszłego»”538. 

Dopiero tak pojęta ludzka natura, w której cielesność mężczyzny i kobiety odgrywa główną 

rolę, daje w rezultacie kompletny obraz człowieczeństwa oraz uzmysławia, w czym jesteśmy 

istotnie podobni do Stwórcy. Papież dowartościowuje doczesną egzystencję człowieka przez 

włączenie jej – jako wiarygodnego świadka rajskiego początku – w wizję ostatecznego 

przeznaczenia pierwszej pary ludzkiej. Te trzy wymiary „razem – są one konstytutywne dla 

teologii ciała”539. Iluż nieporozumień można by uniknąć, gdyby wielu badaczy papieskiego 

nauczania wzięło sobie do serca powyższe słowa!540 

Nasuwa się wniosek, że nie wolno uronić niczego, co dane jest człowiekowi przeżywać 

w ziemskiej egzystencji, a co nie tylko ma znamiona początków, lecz także przede wszystkim 

przeznaczone jest do wieczności. Zamysł Stwórcy został naruszony przez grzech człowieka, 

a więc nie ma powrotu do raju. Dzieło zbawienia, dokonane na krzyżu przez Chrystusa, nie 

przywraca już stanu sprzed grzechu pierworodnego, a Jego zmartwychwstanie wskazuje na inny 

wymiar ludzkiego bytowania. 

Kolejne pytanie, z którym przyjdzie się zmierzyć, powinno brzmieć: w jaki sposób owa 

wieczność objawia się w doczesności, a precyzyjniej – jaka istotna treść kryje się za tajemnicą 

zmartwychwstania Pana. Trzeba powrócić w tym miejscu do tekstu Medytacji, do punktu 

trzeciego, zatytułowanego „Wrażliwość na piękno”. To właśnie tam znajdziemy interesującą nas 

odpowiedź. Jan Paweł II pisze, że piękno eschatonu „jest światłem, które prowadzi pośród mroków 

ludzkiej egzystencji […]. O tym wiedzą już wszyscy ludzie, każdy mężczyzna i kobieta, od czasów 

kiedy Chrystus zmartwychwstał”541. Światło pośród mroków egzystencji wyraża się przez piękno. 

Tak więc tajemnicę zmartwychwstania Chrystusa jednoznacznie określa się mianem piękna 

                                                           
537
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 212-213. 

538
Tamże, s. 213.  

539
Tamże, s. 213. 

540
Identyczne spostrzeżenie znaleźć można u D. Żukowskiej-Gardzińskiej: „Aby zrozumieć myślowy 

konstrukt Wojtyły, należy wyjaśnić, że u jego fundamentów leży przekonanie, że w aktualnej sytuacji 

swojego «bytowania w ciele» tj. w sytuacji po grzechu pierworodnym, człowiek doświadcza cierpienia, 

słabości, ograniczeń oraz chorób i śmierci. Mimo to, możliwe jest doświadczenie w jakimś aspekcie tego, 

co przeżywali pierwsi rodzice, a na pewno możliwe jest poznanie sensu własnego ciała, podmiotowości 

i własnej istoty”, w: Traktat o stworzeniu jako teologiczny kompas w dokonywaniu wyborów i komunikacji 

międzyosobowej, Ateneum kapłańskie 184 (2025), z. 3 (697), s. 632-643.  
541
Meditatio, 3. 



158 
 

i bez wątpienia jest to piękno ostateczne. Ale – zgodnie z tytułem punktu trzeciego – wymagana 

jest tu pewna wrażliwość. 

Można zapytać, o jakiej wrażliwości na piękno mówi Autor. W odpowiedzi, w tym samym 

punkcie trzecim, pada zdanie: „kobieta jawi się w oczach mężczyzny jako szczególna 

synteza piękna całego stworzenia, i on jawi się w sposób podobny w jej oczach”542. Słowa te nie 

dotyczą jedynie rajskich początków, a tym bardziej przeżycia zwykłego zakochania czy 

przelotnego uczucia. Słowa te są proroctwem życia przyszłego, ponieważ niemożliwe, by w życiu 

doczesnym mężczyzna i kobieta odnaleźli spełnienie swoich pragnień. O tej niezwykłej tęsknocie 

Jana Pawła II za pięknem wyrażonym w komunijnym wymiarze człowieka świadczą słowa 

Stanisława Grygiela. 

We wspomnieniu o wielkim polskim papieżu pisze on, że „żył doświadczeniem piękna”, 

które prowadziło go ku przeżywaniu wartości prawdy i dobra. „To stąd, z metafizycznego 

doświadczenia piękna wypływa źródło poszukiwane przez Karola Wojtyłę”543. Jakże znamienne 

stwierdzenie przyjaciela Autora Medytacji: piękno w ujęciu metafizycznym jako życiowa 

inspiracja. W tej samej wypowiedzi znajdziemy jeszcze jedną ważną intuicję – wszelka 

rzeczywistość piękna musi być odniesiona do Transcendencji (w tekście oryginalnym pisane 

wielką literą). A więc z teologicznego punktu widzenia trzeba by powiedzieć: piękno w ujęciu 

eschatologicznym, wyrwane z pułapki immanencji. Zrozumiałe się staje, że taka postawa 

pozwoliła Janowi Pawłowi II zachować do końca cechującą go, nadzwyczajną młodość ducha544. 

Rzeczywiście, jeżeli odniesie się tę refleksję do tekstu Medytacji, nie da się ukryć, że treści w niej 

zawarte – zapisane przez ponad siedemdziesięcioletniego człowieka – tchną młodością. 

Dodajmy – młodością eschatonu.  

Yves Simoens, cytujący Gotthardta Bernheima, zauważy, że przeżycie związane z różnicą 

płci jest tylko zapowiedzią wszelkiego doświadczenia transcendencji, które „opisuje 

nierozerwalną relację z rzeczywistością absolutnie nieosiągalną. Toteż można zrozumieć, 

dlaczego Biblia używa tak chętnie relacji między mężczyzną a kobietą jako metafory relacji 

między Bogiem a bytem ludzkim”545. Pragnienie zjednoczenia zakorzenione w dwojako 

ukształtowanym człowieczeństwie nie jest w stanie osiągnąć spełnienia w tym świecie! 

To zupełnie odwraca perspektywę i zmusza do postawienia pytania o prawdziwy sens istnienia 

różnicy płci w doczesności. Więcej nawet: okazuje się bowiem, że owego sensu trzeba poszukiwać 

                                                           
542
Meditatio, 3. 

543
S. Grygiel, Un sentiero verso la verità dell’uomo, Anthropotes XXI, nr 2 (2005), s. 181-184. 

544
Por. tamże, s. 181-184. 

545
Y. Simoens, L’uomo e la donna, dz. cyt., s. 33. 



 

159 
 

poza doczesnością ze wszystkimi jej ograniczeniami (starzenie się w czasie i śmierć ciała). 

Niebywale wprost brzmią słowa wyżej cytowane o nierozerwalnej relacji przeżycia płci 

z rzeczywistością nieosiągalną. 

Z jednej strony w mężczyznę i kobietę wpisane jest pragnienie drugiego, kompletnie innego, 

nieosiągalnego na żadnym poziomie, a przecież koniecznego, by egzystować. To jakby w zalążku 

zapowiedź nieskończoności, która wykracza poza najbardziej nawet pozytywnie pojmowaną 

doczesność. 

Z drugiej strony, odkrycie owego transcendentnego wymiaru więzi między mężczyzną 

a kobietą w perspektywie życia przyszłego zdaje się być jedynym, prawdziwym światłem dla tej 

relacji. Fabrice Hadjadj zwięźle to ujmuje: „Światłem, które ukazuje sens i cel obcowania 

płciowego, jest ludzkie podświadome pragnienie zmartwychwstania”546, a nie jedynie jakaś 

romantyczna miłość czy nawet zrodzenie potomstwa. 

Dlatego punkt piąty Medytacji, w którym papież tak bardzo zaskakuje i z nieporównaną 

odwagą daje wyraz swojemu osobistemu przekonaniu, musi być odczytany w kontekście 

poprzedzającej go głębokiej analizy piękna – piękna objawionego ostatecznie w człowieczeństwie 

Chrystusa Zmartwychwstałego, a sięgającego swoimi korzeniami eschatonu każdego mężczyzny 

i każdej kobiety547. Zostaje w ten sposób zarysowany horyzont o kluczowym znaczeniu dla 

naszych rozważań. Będzie odtąd nazywany horyzontem eschatologicznym. W dalszej części pracy 

postaramy się wykazać, że jest sercem Medytacji, a w konsekwencji – także centralnym punktem 

myśli Jana Pawła II, spajającym w całość pozostałe treści teologii ciała. Nieprzypadkowo to 

właśnie w niniejszym rozdziale – zatytułowanym „Chrystus odwołuje się do zmartwychwstania” – 

padają słowa podkreślające, co jest istotą katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył ich548. 

Powtórzmy to jeszcze raz z mocą: głęboka refleksja papieża dotycząca więzi między 

mężczyzną a kobietą nie jest jedynie poradnikiem dla małżonków albo materiałem na kurs 

przedmałżeński dla duszpasterzy! Medytacja wskazuje, że owa oblubieńcza relacja jest 

wyzwaniem dla każdego człowieka „bez względu na stan i powołanie życiowe”549 i powinna być 

odczytywana w perspektywie eschatologicznej. Oto jedna z podstawowych tez niniejszej pracy. 

Aby przeprowadzić poprawną argumentację na poparcie powyższej tezy, należy sięgnąć 

do tekstu katechez Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. Autor, komentujący polemikę Chrystusa 

z saduceuszami, dotyczącą zmartwychwstania umarłych (przytoczony wcześniej fragment 

                                                           
546
F. Hadjadj, Kobieta i mężczyzna, dz. cyt., s. 328. 

547
Por. Meditatio, 3. 

548
Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 212-213. 

549
Meditatio, 5. 



160 
 

Ewangelii Marka 12, 20-25.27), wyprowadza z treści odpowiedzi udzielonej przez Jezusa dwa 

istotne wnioski. Po pierwsze: mimo że małżeństwo w wymiarze ziemskim dobiegnie swego kresu, 

nie oznacza to kresu istnienia człowieka jako mężczyzny i kobiety w eschatonie. Po drugie: aluzja 

Jezusa do bytowania człowieka na podobieństwo aniołów nie oznacza stwierdzenia o przemianie 

ludzkiej natury w anielską. 

3.1.2. Zmartwychwstanie płci 

Już Augustyn zmagał się z pytaniem o to, czy zmartwychwstaniemy jako mężczyzna 

i kobieta, czy też w jakiejś innej, przebóstwionej formie. Robert Skrzypczak we wstępie do 

najnowszego wydania Katechez Jana Pawła II zaznacza, że Doktor Łaski nigdy do końca nie 

uwolnił się od wpływów manichejskich w swoich poglądach na ludzką seksualność, podobnie 

zresztą, jak niektórzy inni Ojcowie Kościoła (choćby Hieronim)550. To zaskakujące, ale po swoim 

nawróceniu Augustyn uważał, że stan człowieka po zmartwychwstaniu dotyczy przede wszystkim 

życia duchowego i przyznawał tylko jako ewentualność, że ludzkie ciało w eschatonie będzie 

miało jedynie pewne cechy ciała widzialnego. W tym sensie zostanie ono poddane chwalebnej 

przemianie551. W dziele De fide et Symbolo, w punkcie 10,24 biskup Hippony pisze wprost 

o „transformacji anielskiej” i uważa, że nie będzie to cielesność w znaczeniu znanym z życia 

doczesnego (ciało i krew). 

Jednym słowem opowiada się za specyficznie pojmowaną cielesnością duchową w wieczności 

zbawionych. Wyraźnie w jego poglądach zaznacza się wpływ filozofii platońskiej552. Trzeba 

przyznać, że wraz z upływem czasu jego teologia ulega istotnej przemianie. Już w De civitate Dei 

odpiera błędne argumenty platoników, jakoby człowiek jedynie duchowo miał mieć udział 

w życiu przyszłym. Używa przy tym celnego argumentu: przecież w raju, przed grzechem 

pierworodnym, pierwsi rodzice posiadali cielesność wziętą z ziemi, a mimo to byli przeznaczeni, 

by właśnie w tejże cielesności cieszyć się życiem wiecznym. I pyta: dlaczego błogosławieni nie 

mieliby w wieczności cieszyć się tym samym ciałem, w którym żyli i cierpieli na tym świecie, 

ale przemienionym tak, że nie dosięgnie ich już żadne nieszczęście553. 

                                                           
550
Por. R. Skrzypczak, Wstęp, w: Św. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, Wydawnictwo 

AA, Kraków 2020, s. 11. 
551
Aurelius Augustinus, De fide et Symbolo, PL, 10,23. 

552
Por. Allan D. Fitzgerald, Agostino dizionario enciclopedico, edizione italiana a cura di L. Alici e A. 

Pieretti, Città Nuova Editrice, Roma 2007, s. 1201. 
553
„et talia sanctos in resurrectione habituros ea ipsa, in quibus hic laboraverunt, corpora, ut nec eorum 

carni aliquid corruptionis vel difficultatis nec eorum beatitudini aliquid doloris et infelicitatis possit 

accidere?”, w: Aurelius Augustinus, De civitate Dei opera omnia contra paganos libri XXII, PL, 13,19. 



 

161 
 

Augustyn długo zastanawiał się nad rodzajem relacji, jaka w wieczności charakteryzować 

będzie ciało w jego stosunku do duszy. W późniejszym okresie jego życia można zauważyć, 

że transformacji uległy także i jego poglądy. Ciało duchowe rozumie już nie po platońsku, ale 

w sensie niezniszczalności, na podobieństwo niezniszczalnej duszy554 oraz jako doskonałe 

poddanie ciała duchowi555. Wreszcie problematyczny fragment z Listu do Koryntian o tym, 

że „ciało i krew nie odziedziczą królestwa Bożego” (1 Kor 15,50), interpretuje nie w kategoriach 

odrzucenia ciała, ale jako uwolnienie cielesności od zepsucia spowodowanego przez grzech, 

ciążącego na naturze ludzkiej w doczesności556. 

Na koniec w Sermones pisze, że ciało, mające doskonale partycypować w życiu Boga, będzie 

miało nadzwyczajną łatwość poruszania się i niezwykłą lekkość557, a w swojej strukturze będzie 

tak przeniknięte duchem, że dusza będzie poznawać najskrytsze tajemnice życia wiecznego przez 

ciało558. Nasuwa się pewien szczególny wniosek: Augustyn wciąż postrzega cielesność na sposób 

intelektualny, rozumowy. Nie wspomina natomiast o roli płci, o jej miejscu w rzeczywistości 

zmartwychwstania. 

Nie powinno nas dziwić takie „niedopatrzenie”, ponieważ oczekiwanie od chrześcijańskiego 

myśliciela przełomu IV/V wieku wprowadzenia tematyki dotyczącej płci do eschatologii byłoby 

anachronizmem. Hans Urs von Balthasar zauważa jednak, że we współczesnej myśli teologicznej 

zabrakło poważnego studium inspirującego się odkryciami takich Ojców Kościoła jak Augustyn 

czy Tomasz z Akwinu. „To tak szerokie pole [patrystyczna koncepcja eschatologii] pozostało 

odłogiem, bowiem gdyby było mądrze uprawiane, mogłoby się okazać jednym z najpłodniejszych 

w historii teologii”559. Wydaje się, że wraz z teologią ciała nastąpiła pewna zmiana. 

Otóż Jan Paweł II, opisujący relację mężczyzny i kobiety, opartą przecież na znaczeniu płci, 

wkracza na trudny teren teologicznej debaty, prowadzonej od początków chrześcijaństwa. 

W debacie tej – w zależności od tradycji filozoficznej, z jakiej wyrastali poszczególni teolodzy – 

ze zmiennym szczęściem traktowana była ludzka cielesność. Wspomniany już Augustyn, jako 

jeden z pierwszych odważył się poruszyć problematykę konsekwencji wynikających 

ze zmartwychwstania ciała. Ostatecznie więc wypada zapytać o wizję człowieczeństwa zrodzoną 

pod wpływem refleksji wielkich chrześcijańskich myślicieli, która w późniejszym okresie 

                                                           
554
Por. Aurelius Augustinus, ench., PL, 23,91, civ. 20,21.  

555
Por. tamże, civ., 20,21. 

556
Por. tamże, retr. 1,17; 2,3. 

557
Por. tamże, 242,8,11; 277,12. 

558
Por. tamże, 243,5. 

559
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 297. Por. także przypis 69 ze s. 297. 



162 
 

zaważyła na świadomości chrześcijan. Bardzo dobrym przykładem jest tu niezwykle inspirujące 

porównanie myśli Orygenesa i Ireneusza z Lyonu autorstwa Antonio Orbe: 

Przepaść dzieli [Orygenesa] od Ireneusza. Przepaść terminologiczna: factus (Orygenes), 

plasmatus (Ireneusz). Aleksandryjczyk stosuje go do intelektu (noûs), podczas gdy Ireneusz 

odnosi go do ciała. Tajemnice Obrazu i Podobieństwa, które dla Orygenesa skupiają się 

wokół czystej racjonalności, według Ireneusza ciążą w kierunku ciała albo plazmy 

człowieczej. Pokorne błoto zostało uformowane według formy Syna, Obrazu Boga, i według 

formy Ducha, Podobieństwa do Boga560. 

Różnica w pojmowaniu istoty natury cielesnej człowieka jest uderzająca. Już od początku dziejów 

myśli chrześcijańskiej daje się zauważyć pewne rozdwojenie – jakby biblijna wizja stworzenia 

Adama była zbyt związana z materią561. 

Papież w Medytacji odnosi się do podobnie brzmiących zarzutów i dobitnie stwierdza, że nie 

wolno zatrzymać się na naturalistycznym odczytaniu stron Księgi Rodzaju, ponieważ w tej 

wielkiej wizji „nie dominuje biologia”562. Natomiast punktem kulminacyjnym, na którym skupia 

się dzieło stworzenia człowieka, jest piękno – jak wyraźnie daje do zrozumienia Jan Paweł II, gdy 

pisze: „Zmartwychwstanie Chrystusa daje początek odrodzeniu tego piękna, które człowiek utracił 

przez grzech”563. Nie bez znaczenia pozostaje fakt, że piękno objawione w tajemnicy 

Zmartwychwstania jest tożsame z pięknem człowieka historii. Dlatego bój o rozumienie tajemnicy 

zmartwychwstania – czym ono jest dla człowieka, jakie niesie konsekwencje – przekłada się na 

pojmowanie ludzkiej natury danej w doczesności. Objawienie Zmartwychwstania „wnika niejako 

w samo serce rzeczywistości, której doświadczamy – a rzeczywistością tą jest przede wszystkim 

człowiek, jego ciało, ciało człowieka «historycznego»”564 

 

                                                           
560
„Un abisso separa [Origene] da Ireneo. L’abisso di un verbo: factus (Origene), plasmatus (Ireneo). 

L’Alessandrino applica all’intelletto (noûs) quanto Ireneo attribuisce al corpo. I misteri dell’Immagine 

e della Somiglianza, concernenti per Origene il razionale puro, gravitano secondo Ireneo attorno alla carne 

o plasma umano. L’umile fango fu plasmato conforme al Figlio, Immagine di Dio, e conforme allo Spirito, 

Somiglianza di Dio”, w: A. Orbe, La teologia dei secoli II e III. Il confronto della Grande Chiesa con lo 

gnosticismo, 2 vol., Piemme-Pontificia Università Gregoriana, Casale Monferrato-Roma 1995, I, s. 291-

292, 293, 295. 
561
Dobrze ujmuje to J. Kupczak: „Jan Paweł II w anty-kartezjańskim nachyleniu swojej analizy 

powraca do biblijnego przekonania, że człowiek nie tyle posiada ciało, ile jest ciałem w takim samym 

stopniu, w jakim jest duszą”, w: Ludzkie ciało – widzialny znak tego, co niewidzialne, Filozofia 

chrześcijańska, t. 5 (2008), s. 55-64. 
562
Meditatio, 3. 

563
Tamże, 3. 

564
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 212. 



 

163 
 

W jednym prostym zdaniu, przytoczonym wyżej z Medytacji, o zmartwychwstaniu Chrystusa 

jako źródle odnowionej natury ludzkiej ukrywa się niezwykła głębia. Papież wskazuje na trzy 

ważne prawdy i sprowadza je do wspólnego mianownika, aby opisać tajemnicę człowieka 

w kategoriach eschatologicznych. 

Elementarne prawdy, o których mowa wyżej, to najpierw teza, że pełni człowieczeństwa 

należy szukać w perspektywie ludzkiej egzystencji po zmartwychwstaniu ciał. Po wtóre: celem 

zmartwychwstania jest odrodzenie piękna integralnej natury ludzkiej. Wreszcie – od tak pojmowanej 

natury człowieka należy oddzielić wszystko to, co naznaczone zostało grzechem. Grzech bowiem 

nie może być włączony w prawdę o człowieczeństwie takim, jakim chciał go Stwórca. 

Dokładnie takiemu poglądowi daje wyraz Jan Paweł II w Katechezach: „prawda 

o zmartwychwstaniu posiada kluczowe znaczenie dla ukształtowania całej teologicznej 

antropologii tak dalece, że można ją nawet po prostu rozumieć jako «antropologię 

zmartwychwstania»”565. To jeszcze jedna intuicja świadcząca o tym, że w samym centrum 

refleksji papieża znajduje się tajemnica eschatonu. Stamtąd płynie światło i tylko w jego 

promieniach można właściwie odczytać ostateczny sens i piękno relacji między mężczyzną 

a kobietą. Tego sensu nie znajdziemy w doczesności. Rzeczywistość tego przemijającego świata 

może co najwyżej podpowiadać, uczyć poszukiwania piękna mężczyzny i kobiety w ich 

wzajemnych odniesieniach na drodze powołania do małżeństwa bądź – do życia dla Królestwa 

Niebieskiego. Ale powołania te, przeżywane w doczesności, nie udzielają pełnej odpowiedzi na 

pytanie, ku jakiemu celowi ostatecznemu zostali wezwani mężczyzna i kobieta. Dopiero refleksja 

nad eschatologicznym wymiarem człowieczeństwa staje się kluczem do całościowej wizji teologii 

ciała przedstawionej w Katechezach. 

Jan Paweł II nie może być nazywany tylko „papieżem rodziny” czy duszpasterzem 

małżeństw! Z całą mocą należy skonstatować: jak Maksym Wyznawca przez swoją doktrynę 

chrystologiczną stał się w swoich czasach prekursorem humanizmu chrześcijańskiego566, tak Jana 

Pawła II należy nazwać prekursorem eschatologicznego humanizmu chrześcijańskiego. Owo 

papieskie novum znajduje swój wyraz właśnie w teologii ciała – ciała wyrażającego męską 

i kobiecą naturę człowieka, ale zorientowaną na światło płynące z eschatonu. 

Świadomie przywołujemy ponownie postać Maksyma Wyznawcy. Czesław Bartnik 

przekonuje, że refleksja tego wielkiego Ojca Kościoła na temat człowieczeństwa Logosu była 

szczytowym osiągnięciem chrystologii hellenistycznej i przygotowała nadejście nowożytnej 

                                                           
565
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 207. 

566
Por. C. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. I, dz. cyt., s. 802. 



164 
 

antropologii indywidualistycznej567. Jeżeli przyjąć twierdzenie polskiego teologa, to bez 

Maksyma Wyznawcy trudno by było mówić o chrześcijańskiej antropologii, rozwiniętej 

w średniowieczu, a dopracowanej przez Tomasza z Akwinu. Hans Urs von Balthasar nazywa tego 

greckiego Doktora Kościoła współfundatorem łacińskiej tradycji średniowiecza568. Warto 

przytoczyć w tym miejscu wypowiedź Livia Meliny, że to właśnie Ojcowie Kościoła są 

najlepszymi przewodnikami „metody teologicznej, która syntetyzuje wymagania płynące z wiary 

i świata kultury, ponieważ żyli w systematycznym zjednoczeniu doktryny i życia duchowego”569. 

Nie mamy więc do czynienia z czystą teorią czy z systemem filozoficzno-teologicznym, ale 

z doświadczeniem źródłowym, można by nawet powiedzieć: ze swoistą medytacją żyjącego 

Słowa – Logosu. 

Aby przyjąć właściwą perspektywę wobec tajemnicy zmartwychwstania ciała, trzeba na 

powrót odwołać się do „metodologii Wcielenia” jednego z najwybitniejszych przedstawicieli 

starożytności chrześcijańskiej. W niezwykłym fragmencie swojego dzieła Ambigua Maksym 

Wyznawca daje wyraz dojrzałemu poglądowi, oderwanemu od czysto platońskiej wizji 

człowieczeństwa deprecjonującej cielesność rozumianą jednostronnie – jako źródło upadku. Gdy 

pisze o naturze ludzkiej Chrystusa, pyta: skoro Pan przyjmuje ciało upadłego Adama, czy jest 

możliwe, by nasza grzeszna natura zachowała w sobie jakiś aspekt egzystencji pierwszego Adama, 

stworzonego na obraz i podobieństwo Boga w niewinności. Pytanie o tyle ważne, że Maksym 

Wyznawca usiłuje ocalić godność człowieka bez zwracania uwagi na jego kondycję moralną – nie 

uzależnia wartości osoby ludzkiej od jakichkolwiek innych kryteriów, poza kryterium 

chrystologicznym. Geniusz greckiego Ojca Kościoła polega na uniknięciu pułapki, której nie 

ustrzegł się wiele wieków później chociażby Marcin Luter. Jeżeli bowiem grzech całkowicie 

zniszczyłby obraz Boga w człowieku, a tym samym i naturę ludzką, to spowodowałoby to 

katastrofalne reperkusje w postrzeganiu człowieczeństwa, nie wyłączając jego cielesności danej 

w doczesnym doświadczeniu. W luterańskim solus Christus kryje się niebezpieczny błąd570. 

Chrystus nie mógłby przyjąć tak pojętej ludzkiej natury jako „swojej”, ponieważ nic z niej nie 

zasługiwałoby na uzdrowienie, a w konsekwencji przestałaby się ona w ogóle liczyć. Zamiast 

chrześcijańskiego humanizmu uzyskalibyśmy jego karykaturę: jak bowiem cenić w sobie to, 

co w oczach Boga straciło jakąkolwiek wartość. Pozostałoby jedynie oczekiwanie na drugie 

stworzenie, niemające zasadniczo nic wspólnego z pierwszym. Dlatego odpowiedź, jakiej udzielił 

                                                           
567
Por. C. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. I, dz. cyt., s. 802. 

568
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 30. 

569
L. Melina, Prospettive di ricerca e di insegnamento del Pontificio Istituto Giovanni Paolo II per 

Studi su Matrimonio e Famiglia, Anthropotes XXI, nr 2 (2005), s. 247-270. 
570
Por. C. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. II, dz. cyt., s. 513-514. 



 

165 
 

Maksym Wyznawca, trafia w sedno problemu. Pisze on o dwu aspektach natury ludzkiej 

przyjętej przez Chrystusa: 

Jednocząc obydwie w sposób doskonały przez siebie samego,… swoją wielką potęgą usunął 

skutecznie słabości obydwu: z tej drugiej, pozbawionej honoru, uczynił zbawczynię 

i odnowicielkę pierwszej, najszlachetniejszej; ale to dzięki pierwszej sprawił, że stała się ona 

dla drugiej usprawiedliwieniem i protektorką571. 

Innymi słowy Pan przyjął na siebie grzeszną naturę ludzką, która w Nim, i dzięki Niemu, 

zajaśniała swym pierwotnym – powiedzielibyśmy: rajskim – blaskiem. Przy spojrzeniu z tej 

perspektywy cielesność (na równi z duszą!) nie jest odrzucona jako zbędna czy całkowicie 

poddana zniszczalności. 

Niemal identycznej intuicji da wyraz Jan Paweł II: „ów człowiek historyczny korzeniami tkwi 

niejako w swojej objawionej, teologicznej prehistorii – i stąd w każdym punkcie swej grzesznej 

historyczności tłumaczy się (co do duszy i ciała) odniesieniem do pierwotnej niewinności”. Papież 

doskonale ujmuje istotę problemu, a jednocześnie stwierdza: „jeżeli ten grzech w każdym 

historycznym człowieku oznacza stan łaski utraconej, to tym samym wywołuje odniesienie do tej 

łaski, która była właśnie łaską pierwotnej niewinności”572. 

Poszukiwanie uzasadnienia „teologii piękna” z perspektywy doczesnej kondycji człowieka 

jeszcze dla Augustyna wydaje się trudne do zaakceptowania – z powodu słabości cielesnej natury 

podlegającej zmysłom, a więc narażonej na skażenie fałszem. „Jednak z punktu widzenia 

chrześcijańsko-inkarnacyjnego i (by tak rzec) rezurekcyjnego, myśli tej brakuje koniecznego 

dopełnienia”573. 

Dopełnienie takie znajdujemy natomiast u Maksyma Wyznawcy, gdzie właśnie owo piękno 

odbite w człowieczeństwie takim, z jakim się spotykamy w tym świecie, staje się wręcz szansą dla 

odnowienia całej ludzkiej rzeczywistości. Bogoczłowiecza natura Jezusa Chrystusa to adekwatna 

odpowiedź, wprowadzająca doskonałą równowagę w doświadczenie człowieczeństwa takim, 

jakim powinno ono być przeżywane w doczesności. Przy czym cytowany grecki Ojciec Kościoła, 

gdy mówi o słabości ciała grzesznego, nie podkreśla – w duchu neoplatońskiego idealizmu – jego 

                                                           
571
Maximus Confessor, Amb. 91,1317 A-C, za: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., 

s. 178. 
572
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 17-18.  

573
„Na płaszczyźnie metafizycznej zasadnicza nieufność wobec zmysłów wyraża się w sposób 

najbardziej brzemienny w skutki, w deprecjacji części średniej i pośredniczącej natury ludzkiej i ziemskiej, 

czyli duszy pomiędzy ciałem i duchem, wyobraźni pomiędzy zmysłami cielesnymi i rozumem. To właśnie 

siedziba estetyki, w której ma miejsce tworzenie świata obrazów, jest przez Augustyna wielokrotnie 

posądzana o kłamstwo i fałsz, o pustkę i tworzenie pozorów”, w: H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka 

teologiczna, t. 2/1 Modele teologiczne, cz. 2, tłum. E. Marszał, J. Zakrzewski, WAM, Kraków 2007, s. 119. 



166 
 

bezużyteczności (przynajmniej w doczesności), ale wskazuje na przebóstwienie całego człowieka: 

w równym stopniu duszy i ciała574. W ten sposób cielesność ludzkiej natury nie tylko nie jest 

odrzucona, ale odnajduje swoje miejsce w doskonałej harmonii z duszą, na równych prawach. 

Nic dziwnego zatem, że tak pozytywny obraz natury ludzkiej, zakorzeniony u samych źródeł, 

to znaczy w tajemnicy Wcielenia, musiał wreszcie wydać owoce, do których odniesie się później 

Jan Paweł II. Nie obawia się on powołać na wielką tradycję teologii średniowiecznej. Pisze: 

„Tomasz z Akwinu w swojej metafizycznej (a równocześnie teologicznej) antropologii opuścił 

koncepcję filozoficzną Platona na temat stosunku duszy do ciała, a przybliżył się do koncepcji 

Arystotelesa”. I wyjaśnia: „Zmartwychwstanie bowiem przynajmniej pośrednio świadczy o tym, 

że ciało nie jest w całokształcie złożonego bytu ludzkiego doraźnie tylko i czasowo dołączone 

do duszy”575. Przełomem było więc całościowe ujęcie człowieczeństwa w teologii średniowiecznej, 

w którym cielesność i dusza zyskały równorzędną rolę. Zaowocowało to zaskakującym 

wnioskiem, jaki Tomasz z Akwinu wyciągnął z refleksji nad zmartwychwstaniem. Otóż na pytanie 

zadane w Summie – czy ciała zmartwychwstałych do życia wiecznego będą jednostkowo 

identyczne z ciałami ziemskimi, znanymi z doczesnej egzystencji – odpowiedział twierdząco576. 

Co więcej, gdy rozważał o ciele zmartwychwstałym i jego budowie, na rodzące się wątpliwości – 

czemu miałyby służyć w rzeczywistości eschatonu narządy rozrodcze, jeżeli tam „nie będą się 

żenić ani za mąż wychodzić” (Mk 12,25) – napisał, że każdy z tych specyficznych członków ciała 

„nie tylko służy do wykonywania czynności przyczyny działającej, ale także ujawniania jej mocy”577. 

Ta utrzymana w klasycznym stylu odpowiedź Doktora Anielskiego wsparta jest jeszcze 

bardziej wnikliwą analizą. Autor w dalszym ciągu rozważań uzupełnia swoje poglądy 

w podobnym duchu i powołuje się na pierwotny zamysł stwórczy: „taką bowiem naturę Bóg 

stworzył i taką też przywróci”578, bez żadnych braków. I wreszcie, by nie pozostawić 

jakichkolwiek wątpliwości, dopowiada: „A chociaż będzie różność płci, nie będzie jednak wstydu 

ze wzajemnego patrzenia na siebie, jako że nie będzie pożądliwości prącej ku nieczystym 

uczynkom, co powoduje wstyd”579. Ostatnie zdanie artykułu trzeciego w kwestii o numerze 81 

Supplementum to elegancka konkluzja: „A jak już powiedziano, w niebie płeć nie będzie 

komukolwiek przynosić ujmy”580. 

                                                           
574
Por. C. Moreschini, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 119.  

575
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 207-208. 

576
Por. S. Th. Supplem. III, q. 75, art. 2, ad 3. 

577
S. Th. Supplem. III, q. 80, art. 1, ad 1. 

578
S. Th. Supplem. III, q. 81, art. 1, ad.1. 

579
S. Th. Supplem. III, q. 81, art. 3, ad. 2. 

580
S. Th. Supplem. III, q. 81, art. 3, ad. 2, odp. 3. 



 

167 
 

Jeżeli – z jednej strony – zaskakuje precyzja opisu rzeczywistości ciała zmartwychwstałego, 

to – z drugiej strony – z jaką wyrazistością wybrzmiewa tu afirmacja ludzkiej, doczesnej 

egzystencji! Zrozumiałe się staje, dlaczego Jan Paweł II powołuje się w Katechezach na Tomasza 

z Akwinu. Korzysta z bogatej myśli Autora Summy, ale jednocześnie przekracza ją w pewnym 

istotnym aspekcie. Dochodzimy do najistotniejszej części papieskiej refleksji. 

3.1.3. Przewrót kopernikański 

Myśl średniowieczna, mimo że bazowała na wielkich podwalinach starożytnej refleksji 

filozoficznej i teologicznej, nie była zdolna wyjść poza horyzont naznaczony nieufnością wobec 

świata stworzonego. Niewątpliwie swój wpływ zaznaczył wszechobecny wówczas duch 

manicheizmu. Romano Guardini zauważa, że doskonale poukładany świat cywilizacji 

średniowiecza z jego radykalnym teocentryzmem, z człowiekiem w postawie nieustannej adoracji 

„innego świata” stanął w obliczu ryzyka zamknięcia się w sobie, popadnięcia w pewnego rodzaju 

błędne koło. „Wielki i pobożny kształt egzystencji w średniowieczu mógł narodzić się tylko 

wtedy, gdy wzrok oddalał się od rzeczywistości stworzonych, a serce utrzymywane było 

w bezpiecznym dystansie od możliwości, które dawał świat”, dlatego „człowiek wierzący nie 

pojmował siebie samego i świata w sposób autonomiczny: adorował Boga i był posłuszny władzy, 

którą Bóg ustanowił na świecie”581. Tak pojmowana przedkrytyczna wizja człowieczeństwa 

i świata musiałaby ostatecznie doprowadzić do groźnej w skutkach mitologizacji rzeczywistości. 

W oczach człowieka tamtej epoki świat nie przedstawiał się tym, czym istotnie jest, a wiara nie 

była w stanie stać się podstawą egzystencji we współczesnym znaczeniu582. 

Nic dziwnego zatem, że i cielesność ludzkiej natury, jak również świat stworzony, nie mogły 

być postrzegane jako wartości same w sobie. W tym kontekście zwrotu w kierunku człowieka – 

tak charakterystycznego dla nowożytności – nie wolno z pewnością postrzegać jedynie 

w kategoriach negatywnych. Także refleksja Jana Pawła II – wraz z oryginalnym podejściem 

do ludzkiej natury ufundowanym na teologii ciała – jest swoistym przewrotem. Rysują się 

w związku z tym pewne istotne wątki papieskiego nauczania. 

Otóż przezwyciężenie ciążącej od wieków nieufności względem cielesno-duchowego 

wymiaru ludzkiej natury, naznaczonej płciowością, pozwoliło papieżowi na sformułowanie 

dwóch ważnych postulatów, zasygnalizowanych pod koniec poprzedniego punktu. Zamkniemy 

                                                           
581
R. Guardini, L’uomo. Fondamenti di una antropologia cristiana, a cura di M. Borghesi, trad. it. 

di C. Brentari, Morcelliana, Brescia 2009, s. 231. 
582
Por. tamże, s. 231. 



168 
 

w ten sposób rozpoczętą refleksję, popartą autorytetem wybranych Ojców Kościoła, by pokazać, 

że stwierdzenia Jana Pawła II nie są zawieszone w teologicznej próżni. 

Przypomnijmy pierwsze założenie: mimo że małżeństwo w wymiarze ziemskim dobiegnie 

swego kresu, nie oznacza to kresu istnienia człowieka jako mężczyzny i kobiety w eschatonie. 

To prawda, że u samych rajskich początków mężczyzna i kobieta zostali powołani do płodności. 

„Małżeństwo i prokreacja nie stanowią natomiast eschatologicznej przyszłości człowieka. 

W zmartwychwstaniu tracą one niejako swą rację bytu”583.  

W refleksję papieża doskonale wpisują się słowa, które znajdujemy u Karla Bartha. W swojej 

analizie powołania do małżeństwa w perspektywie Nowego Testamentu zauważa on, że sam 

Chrystus niejako „relatywizuje” absolutny status małżeństwa starotestamentowego, oczywiście 

nie w znaczeniu przekreślenia jego fundamentalnego znaczenia dla istnienia rodzaju ludzkiego. 

Szwajcarski teolog stwierdza jednak, że cała doczesna rzeczywistość – w tym także sens 

małżeństwa – uległa radykalnej zmianie dzięki zmartwychwstaniu Chrystusa. Przy tym powołuje 

się na ten sam fragment Ewangelii, na którym opiera swoją refleksję Jan Paweł II. 

Aż niewiarygodne, jak podobne nauczaniu papieskiemu jest stwierdzenie zawarte w wypowiedzi 

Karla Bartha: „W Mk 12,25 nie powiedział on [Chrystus] – jak przyjęło się często interpretować 

– że w zmartwychwstaniu z umarłych ludzie nie będą już mężczyzną i kobietą; natomiast 

powiedział jednoznacznie, że wtedy nie będzie więcej kwestii brania męża lub żony”584. 

Zasługuje na szczególną uwagę fragment o błędnym odczytywaniu słów Pana. Identyczna 

intuicja charakteryzująca refleksję Karla Bartha i Jana Pawła II w tym punkcie daje do myślenia. 

Czyż nie można zinterpretować błędnego poglądu uczonych w Piśmie w kwestii braku bytowania 

jako mężczyzna i kobieta w przyszłym świecie w kontekście manichejskiej pokusy odrzucenia 

cielesności naznaczonej płcią? Jakby – z jednej strony – za tajemnicą zmartwychwstałego ciała 

kryła się jakaś nieokreślona idea człowieka. A z drugiej strony, jakby określenie „mężczyzna 

i kobieta” mogło być sprowadzone i ograniczone jedynie do „mąż i żona”, a więc zamknięte 

w rzeczywistości tego świata, bez żadnego punktu stycznego z eschatonem. Nie trzeba wielkiej 

wyobraźni, by zauważyć, jakiemu zubożeniu, wręcz okaleczeniu, podlega taka wizja 

człowieczeństwa, i jak rzutuje na postrzeganie natury człowieka w doczesności. Niedaleko stąd 

do wszelkiego rodzaju ideologii zarażonych genderyzmem585. 

Przy powrocie do lektury tekstu Jana Pawła II nasuwa się jeszcze jedna myśl: jeżeli powołanie 

się na stan małżeński, właściwy dla tego świata, jest jak najbardziej słuszne w kontekście opisu 

                                                           
583
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 205.  

584
K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 61. 

585
Por. N. Petrovich, Trinità e nuzialità, Anthropotes XXVIII, nr 1 (2012), s. 239-278.  



 

169 
 

ewangelicznego (por. Mk 12,25), to dość dziwnie może brzmieć wzmianka o prokreacji, tym 

bardziej, że Jezus wprost o niej nie wspomina. Pojawia się ona nieprzypadkowo. Sam termin 

„prokreacja” zdaje się sugerować ponowną kreację, na wzór Stwórcy. Celem tej kreacji, 

powtarzającej się dzięki pierwszej parze ludzkiej, było zaludnianie ziemi (por. Rdz 1,28). 

W rzeczywistości eschatonu potrzeba taka wygaśnie. Tak jakby Autor Katechez chciał wskazać 

na coś istotnego: mianowicie, że proces przekazywania życia w rzeczywistości rajskiej miał być 

czymś innym od tego właściwego rzeczywistości eschatonu. Jakby należało skojarzyć go raczej 

ze stwarzaniem niż ze zradzaniem. Nie jest to tylko spór o słowa. Czyżby rodzenie zarezerwowane 

było dla świata przyszłego? A jeżeli tak, to o jakim zradzaniu mówi papież? 

W Medytacji Jan Paweł II daje wyraz swojemu pokrewieństwu z genialną intuicją platońską 

dotyczącą zradzania w pięknie586. Chociaż bowiem człowiek poszukuje go  

zamiast odnajdywać piękno, traci je, stwarza tylko jego namiastki. Tymi namiastkami piękna 

człowiek wypełnia swoją cywilizację, która jednak nie jest cywilizacją piękna, ponieważ nie 

jest zrodzona z tej odwiecznej miłości, z której Bóg powołał do bytu człowieka i uczynił go 

pięknym, tak jak pięknym uczynił komunię osób: mężczyzny i kobiety587. 

Między tworzącym człowiekiem a rodzącym Bogiem zaznacza się diametralna różnica: 

ludzkość tworzy (kreuje) imitacje piękna, Stwórca natomiast, kochając, zradza piękno ukryte 

w komunii mężczyzny i kobiety. Owa komunia jest istotą piękna wszelkiego stworzenia. Wypada 

jednak już teraz zapytać, czy nie jest ona jednocześnie owocem procesu zradzania. Odpowiedź 

na tak postawione pytanie będzie przedmiotem rozważań w dalszej części rozdziału trzeciego. 

W ramach konkluzji wynikającej z pierwszego założenia należy stwierdzić, że Autor 

Katechez nie ma żadnych wątpliwości co do stanu, jaki przeznaczony jest człowiekowi 

w eschatonie. Słowa Chrystusa: „nie będą się żenić, ani za mąż wychodzić” (Mk 12,25) mówią 

o tym, „że owe odzyskane i zarazem odnowione w zmartwychwstaniu ciała ludzkie zachowają 

swoją właściwość męską lub kobiecą”, a więc człowiek pozostanie tym, kim stał się u początków, 

i jakim zna siebie w doczesności, ale „równocześnie sam sens co do bycia mężczyzną lub kobietą 

zostanie w tym «przyszłym świecie» ukonstytuowany i uświadomiony inaczej, aniżeli to było 

«od początku»”588.  

Może niepokoić użyty w tekście termin „inaczej”. Dlatego, aby wyjaśnić intencje Autora, 

należy przekonać się, jak rozumie Jan Paweł II aluzję Jezusa do bytowania człowieka 

                                                           
586
Por. Platon, Uczta XXV E, tłum. W. Witwicki, PWN, Warszawa 1982, s. 108. 

587
Meditatio, 4. 

588
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 206. 



170 
 

na podobieństwo aniołów. Przechodzimy w ten sposób do drugiego założenia, jeszcze bardziej 

szczegółowego.  

Gdy papież odnosi się do słów Chrystusa o innym sposobie bytowania w eschatonie 

na podobieństwo aniołów, absolutnie odrzuca wszelkie wizje bezcielesnej egzystencji zbawionego 

człowieka. Nie ma mowy o takim sensie uduchowienia ciała, w którym zostałoby ono niejako 

pochłonięte w życiu wiecznym przez ducha. Czyżby człowiek miał stać się aniołem? Absolutnie 

nie! „Kontekst wskazuje wyraźnie na to, że zachowa on w tym «przyszłym świecie» swoją własną 

ludzką naturę duchowo-cielesną. Gdyby miało być inaczej, nie byłoby sensu mówić 

o zmartwychwstaniu”589. 

Słowo kluczowe brzmi: „zachowa on”. Człowiek nie będzie niczego ani pozbawiony, ani tym 

bardziej nie dojdzie do jakiejś przemiany natury ludzkiej w anielską, czy choćby tylko w podobną 

do anielskiej. Realność cielesności będzie wręcz jeszcze większa, aniżeli człowiek poznał ją 

w doczesnym życiu! „Należy wnosić, że w zmartwychwstaniu podobieństwo stanie się jeszcze 

większe: nie poprzez jakieś odcieleśnienie człowieka, ale poprzez inny rodzaj – można by też 

powiedzieć: inny stopień – uduchowienia jego cielesnej natury”590.  

Trzeba więc mówić o pewnego rodzaju „docieleśnieniu” człowieka, a nie o jego anielskim 

„odcieleśnieniu”. W takim kontekście ostatecznym zwieńczeniem papieskiej refleksji jest 

doprecyzowanie, w jakim stosunku wzajemnie do siebie pozostaną dusza i ciało. W urzekający 

w swej prostocie sposób Jan Paweł II dopowiada, że w człowieku powołanym do eschatonu będzie 

mieć miejsce niezwykłe „przeniknięcie energii ciała siłami ducha”591. Stan ten będzie nie tylko 

inny od znanego z doczesności co do stopnia, ale i co do – powiedzielibyśmy – jakości. 

Nie oznacza to jednak, jak zaznacza powtórnie papież, „jakiegoś «odcieleśnienia» ciała, ani też 

w konsekwencji jakiegoś «odczłowieczenia» człowieka”592. Nie będą to swego rodzaju rządy 

duszy nad ciałem. Bytowanie w przyszłym świecie nie będzie miało nic z niewolniczego poddania 

cielesności duchowi. Zapanuje doskonała harmonia obydwu sfer – z zachowaniem szlachetnego 

pierwszeństwa duszy – objawiająca się „z doskonałą spontanicznością”593. Hans Urs von 

Balthasar słusznie zauważa, że tak pojęta teologia eschatonu „ciąży ku spekulacji o orientacji 

jednoznacznie antyplatońskiej i antyspirytualistycznej, w kierunku rehabilitacji ciała i materii, 

ku inkarnacji ducha oraz jego zmysłowego charakteru”594. 

                                                           
589
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 207. 

590
Tamże, s. 207. 

591
Tamże, s. 208. 

592
Tamże, s. 209. 

593
Tamże, s. 209. 

594
H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 298-299. 



 

171 
 

Wobec takiej wizji nowego wymiaru nabiera właściwe odczytanie znaczenia płci. Niezwykle 

w tym kontekście brzmi owa „spontaniczność”. Kojarzy się w pierwszym odruchu raczej 

z zagrożeniem czy pokusami ze strony złożonej, cielesnej natury. Jan Paweł II natomiast 

wprowadza w temat eschatonu płciowość jako źródło człowieczego piękna. Jakże inaczej bowiem 

odnieść się do słów zapisanych w Medytacji, że w Odkupieniu wszystko staje się nowe 

(por. Ap. 21,5) przez tajemnicę śmierci i zmartwychwstania Chrystusa? I kiedy pada stwierdzenie 

o wszelkiej rzeczywistości, to papież ma na myśli przede wszystkim kontekst jedności dwojga. 

„Człowiek zostaje na nowo obdarowany swoją męskością, swoją kobiecością, zdolnością bycia 

dla drugiego, zdolnością wzajemnego bytowania w komunii”595. Zauważmy jeszcze raz tę 

niezwykłą intuicję: spontaniczność płci w jej oddziaływaniu będzie wyrażała piękno. Można mieć 

tylko jakieś odległe wyobrażenie tego stanu dzięki doświadczanemu w doczesności stanowi 

pierwszego zakochania. Jednak stan zakochania trwa niezwykle krótko, i mimo że wielu go 

doświadcza, warunkiem jego trwania jest dojrzale przeżywana cnota czystości596. 

Oczywiście – nie jesteśmy jeszcze uczestnikami zmartwychwstania i nie można w związku 

z tym popadać w pułapkę idealizmu. Niemniej jednak myśl papieża o odnowionym przez 

Chrystusa stworzeniu daje podstawy do zupełnie innego przeżywania ludzkiej płciowości – 

rzeczywistości nazbyt często spychanej na margines i ze wstydem pomijanej. Nawet współcześni 

autorzy, powołujący się na teologię ciała, zatrzymują się na progu, któremu na imię płeć. Wydaje 

się, że panuje w tym temacie dziwne niedopowiedzenie597. Dlatego trzeba za Janem Pawłem II 

powtórzyć: „W tej perspektywie zupełnie nowego znaczenia nabierają słowa: «Bóg mi ciebie 

dał»”598. Perspektywą tą jest pełna, duchowo-cielesna egzystencja jako mężczyzna i kobieta 

w życiu wiecznym.  

 

  

                                                           
595
Meditatio, 4. 

596
Zobacz: studium cnoty czystości jako sophrosyne w: J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 224-225. 

597
Por. na przykład ostrożne wypowiedzi o stanie dziewiczym jako zapowiedzi świata przyszłego, 

gdzie m.in. „nie ma już potrzeby ludzkiej mediacji: istnieć będzie zjednoczenie z Bogiem w ciele 

duchowym i zjednoczenie z innymi przez uczestnictwo w tym samym darze”, w J. Noriega, Enigmi del 

piacere, dz. cyt., s. 266-267. Można zapytać, co oznacza dla Autora, że „nie ma już potrzeby ludzkiej 

mediacji”? 
598
Meditatio, 4. 



172 
 

3.1.4. Boska płodność 

Jak można mówić o płodności Boga, skoro od rajskiego początku zostało postanowione, że to 

„człowiek ma opuszczać swego ojca i matkę i łączyć się z żoną, stawać się z nią «jednym ciałem», 

dając początek nowemu życiu (por. Rdz 2,24)”599? Czyż sama treść Medytacji nie daje podstaw 

do wiązania kwestii płodności jedynie z kontekstem więzi małżeńskiej? Stwierdzenie o płodności 

Boga może budzić wątpliwości. Zwykle nie używa się tego rodzaju terminologii w stosunku 

do Boga Stwórcy. Stąd niezwykle oryginalna intuicja Hansa Ursa von Balthasara: wzmianka 

o płodnej miłości pierwszej pary ludzkiej, odzwierciedlającej coś z archetypu, według którego 

została stworzona – archetypem tym jest tajemnica płodności Trójcy Świętej. 

Pochodzi [ów archetyp] już z płodności fizycznej Adama, którą Bóg sprawił w trakcie jego 

snu i wraz ze zrodzeniem Ewy z jedynego żyjącego ciała Adama stała się [płodność] 

bezpośrednim fizycznym obrazem pochodzenia wiecznego, współistotnego Syna 

z substancji Ojca600. 

W ten sposób Adam jest wyniesiony do nieskończonej godności dzięki temu, że niemal 

dosłownie uczestniczy w tajemnicy udzielania się Ojca Synowi – udzielania mającego charakter 

rodzenia. Gdy pozbawiony zostaje żebra, upodabnia się do Ojca Niebieskiego, który zradzając 

Syna, w jakimś sensie „wyzbywa się” na Jego rzecz swojej odwiecznej boskości601. 

W punkcie czwartym Medytacji czytamy, że w Tajemnicy Paschalnej Chrystusa 

ukrzyżowanego i zmartwychwstałego „człowiek zostaje na nowo obdarowany swoją męskością, 

swoją kobiecością, zdolnością bycia dla drugiego, zdolnością wzajemnego bytowania w komunii”. 

Jan Paweł II pisze jakby analogicznie o samooddaniu się Syna Bożego człowiekowi (tak jak Ojciec 

oddaje się Synowi), aby ten ostatni odkrył – już na nowo – prawdziwy sens swojej męskości 

i kobiecości. Czym jest istotnie owo oddanie się mężczyzny kobiecie w komunii (i wzajemnie– 

kobiety mężczyźnie) odsłoni się jednak dopiero w pełni w eschatonie. Papież wyraźnie odnosi ten 

nowy sposób bytowania do Tajemnicy Paschalnej, a więc ostatecznie do perspektywy 

zmartwychwstania, które jest aktem wieńczącym dzieło Chrystusa na ziemi. 

Toteż pada zdanie decydujące dla naszych rozważań: „Bóg daje człowieka człowiekowi 

w nowy sposób przez Chrystusa, w którym pełna wartość człowieka, ta którą miał od początku, 

jaką miał w tajemnicy stworzenia, na nowo się objawia i na nowo się urzeczywistnia”602. Nie ma 

tu mowy o znanym z doczesności wymiarze istnienia, ale jest mocno podkreślony ów nowy 

                                                           
599
Meditatio, 3. 

600
H. Urs von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, dz. cyt., s. 198. 

601
Por. tamże, s. 199. 

602
Meditatio, 4. 



 

173 
 

wymiar bytowania mężczyzny i kobiety w komunijnej relacji. Jeżeli uzupełni się powyższą 

refleksję zdaniem z punktu czwartego wspomnianej wyżej Medytacji, zapowiadającym 

apokaliptyczny kontekst całej wypowiedzi: „w Odkupieniu wszystko staje się nowe (Ap 21,5)”603, 

to owa „nowość” nabierze osobliwego znaczenia. Przecież ziemska egzystencja człowieka nie 

może zrealizować owej nowości w pełni, co najwyżej może być jej zapowiedzią. Natomiast, 

zgodnie ze słowami papieża, odkąd Jezus umarł i zmartwychwstał, nie ma już prostego powrotu 

do rajskiej kondycji człowieka. Jak wobec powyższego ową „nowość” rozumieć? 

W katechezach Meżczyzną i niewiastą stworzył ich znaleźć można stwierdzenie zaskakująco 

zbieżne ze słowami Medytacji. Jan Paweł II wspomina o uczestnikach zmartwychwstania, którzy 

„nie będą się żenić ani za mąż wychodzić” (Mk 12,25), jednak zaznacza, że słowa Ewangelisty 

„świadczą nie tylko o zamknięciu ziemskiej historii związanej z małżeństwem i prokreacją, ale 

zdają się także wskazywać na odsłonięcie nowego sensu ciała”604. Podobne zdanie padło już 

w poprzednim punkcie rozdziału trzeciego. Niezwykle interesujący jest natomiast kontekst tejże 

wypowiedzi, ponieważ zaraz w następnym zdaniu Autor Medytacji zadaje pytanie: „Czyż można 

by mówić w tym wypadku o odkryciu na miarę biblijnej eschatologii oblubieńczego sensu ciała 

jako nade wszystko «dziewiczego» sensu bycia co do ciała mężczyzną i kobietą?”605. Papież zdaje 

się przez to pytanie retoryczne wiązać ten „na nowo” odkryty sens cielesnej jedności mężczyzny 

i kobiety w rzeczywistości eschatonu ze stanem dziewiczym. Jak wobec tego rozumieć ów 

przedziwny stan dziewiczy w perspektywie cielesnego wymiaru oblubieńczego? Czyż 

przykazanie nadane przez Stwórcę pierwszym oblubieńcom w raju nie mówi o płodności 

i rozmnażaniu się?  

W tym miejscu Jan Paweł II dokonuje ważnego zwrotu, bowiem – aby znaleźć klucz do 

właściwej interpretacji tajemnicy oblubieńczej komunii mężczyzny i kobiety w eschatonie – 

„wypada głębiej wniknąć w to, czym ma być uszczęśliwiający ogląd Istoty Bożej, widzenie Boga 

«twarzą w twarz» w życiu przyszłym”606. 

By głębiej wniknąć w tajemnicę wzmiankowanej wyżej wizji Istoty Bożej w eschatonie, 

należy powrócić najpierw do opisu stworzenia człowieka jako „obrazu i podobieństwa” Boga 

(Rdz 1,26). Owo bowiem „podobieństwo i obraz” podprowadzi nas ku zrozumieniu, w jaki sposób 

papież interpretuje oblubieńczy sens ciała w życiu przyszłym. 

                                                           
603
Meditatio, 4. 

604
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 210. 

605
Tamże, s. 210. 

606
Tamże, s. 210. 



174 
 

Hans Urs von Balthasar zwraca uwagę na biblijne określenie o obrazie i podobieństwie 

do Boga, którego nie można rozumieć na zasadzie odzwierciedlenia oryginału do tego stopnia, 

że zlanie się w jedno stworzenia ze Stwórcą miałoby być najdoskonalszą realizacją tegoż 

podobieństwa. Wręcz przeciwnie – „«obraz i podobieństwo» oznaczają natomiast podkreślenie 

dystansu do tego stopnia, że przez ich uwidocznienie ujawni się w jeszcze większym stopniu także 

odrębność i jedyność oryginału”607. 

Różnica między człowiekiem a Bogiem, między statusem człowieczeństwa stworzonego 

z nicości a odwiecznym istnieniem Stwórcy, wprowadza tak radykalną dychotomię między nimi, 

że paradoksalnie umożliwia to relację. Relacja bowiem może powstać jedynie między tymi, którzy 

są głęboko inni, różni (odniesienie do komplementarności zostało omówione już w rozdziale 

pierwszym). Jak pisze szwajcarski teolog: jeżeli lustro odbijające oryginał zbliżyłoby się do swego 

przedmiotu aż do zetknięcia się z nim, nastąpiłoby zlanie w jedno i zlikwidowanie relacji. 

„I jeżeli dwoje kochających się chciałoby posiadać siebie nawzajem aż do momentu zlania się 

z drugim, miłość – jeżeli byłoby to możliwe – uległaby unicestwieniu”608. 

Wniosek, jaki rodzi się z powyższych rozważań, brzmi następująco: jakiekolwiek 

z istniejących stworzeń odzwierciedla obraz Stwórcy tylko wtedy, jeśli kocha. Jednakże 

stworzenie samo w sobie nie jest miłością, ponieważ jedynie „Bóg jest miłością”, ale jest naturą 

powołaną w tym celu, by stać się całkowicie instrumentem miłości w świecie609. Wszelkie dary 

natury, duchowe i cielesne, od budowy fizycznej począwszy, a na strukturze duchowej człowieka 

skończywszy, służą temu jedynemu objawieniu, jedynemu celowi. Dlatego też, jeżeli chce się 

zrozumieć istotę ludzkiej natury, „należy nie tyle oglądać się wstecz, ku jej pochodzeniu, 

stworzeniu z prochu ziemi, co raczej patrzeć w przód, ku przeznaczeniu, by być obrazem 

i podobieństwem Boga”610. Zauważmy: nie mówimy tu o tym, by negować założenie, iż „koniec 

odsyła do początku”, ale by nie zatrzymywać się tylko na empirycznej, doczesnej wiedzy 

o człowieku. Interesujące nas pytanie nie tyle brzmi „jak”, co – „dlaczego”. Nie wystarczy poznać 

konstrukcję człowieczeństwa, trzeba raczej zgłębić ukryty sens tej konstrukcji – zrozumieć, 

do jakiej większej rzeczywistości odsyła. Człowiek przecież nie stanowi tylko części tego świata, 

ale przynależy jednocześnie do świata określonego przez transcendentalia611. 

Z tak pojmowanym sensem stworzonej ludzkiej natury doskonale korespondują słowa Jana 

Pawła II: „wypada się kierować taką skalą doświadczenia prawdy i miłości, jaka znajduje się poza 

                                                           
607
H. Urs von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, dz. cyt., s. 62.  

608
Tamże, s. 62.  

609
Por. tamże, s. 64. 

610
Tamże, s. 64. 

611
Por. H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1, Prawda świata, dz. cyt., s. 18-20. 



 

175 
 

granicami poznawczych i duchowych możliwości człowieka w doczesności, a która stanie się jego 

udziałem w «świecie przyszłym»”612. Należy odejść od rozumienia czysto naturalistycznego – 

to znaczy: znamionującego znany człowiekowi świat – jeżeli ma zostać odkryty głębszy, wręcz 

inny sens dziewiczej, oblubieńczej miłości, jej „nowość”. 

Widzenie Boga „twarzą w twarz” w pełni odsłoni tenże sens. W następstwie tego 

eschatologicznego oglądania Boga przez powstałego z martwych człowieka „zrodzi się w nim 

miłość o takiej głębi i sile koncentracji na Bogu samym, że ogarnie bez reszty całą jego duchowo-

cielesną podmiotowość”. Niezwykle brzmią słowa o dotąd nieznanym człowiekowi wymiarze 

koncentracji miłości na Bogu czy też – w Bogu. 

Czy nie zachodzi tu obawa przed niejako rozpłynięciem się w Bogu całej ludzkiej 

rzeczywistości? Wszystko, co stworzone jako dobre od początku, paradoksalnie zatraca swoją 

wartość, jeżeli zanurzone zostanie w panteistycznej wizji Boga utożsamionego z naturą. Niestety, 

w popularnej literaturze z dziedziny teologii duchowości napotkać można – obok niewątpliwie 

znajdujących się tam cennych treści – coraz częściej tego rodzaju propozycje poszukiwania 

Boga613. 

Tymczasem papież Franciszek wyraźnie wskazuje, że światło wiary nie koncentruje się na 

jakimś wewnętrznym przeżywaniu prawdy, ale prawda „jaką przed nami odsłania wiara, jest 

prawdą skupioną na spotkaniu z Chrystusem, na kontemplacji Jego życia, na dostrzeganiu Jego 

obecności. W [...] wierze, która widzi! – wobec Zmartwychwstałego widzianego w ciele”614. 

Zwróćmy uwagę na rolę zmysłów w przyjęciu objawiającego się Boga: mowa tu o Chrystusie 

Zmartwychwstałym, wokół którego ogniskuje się piękno wszelkiego stworzenia. Refleksja Autora 

encykliki o wierze spotyka się tu z cytowanym już fragmentem Medytacji: „Zmartwychwstanie 

Chrystusa daje początek odrodzeniu tego piękna, które człowiek utracił przez grzech”615. Temat 

piękna, zapoczątkowanego w ciele, wyłania się jakby niepostrzeżenie jako motyw przewodni 

myśli Jana Pawła II. 

Dlatego intuicja polskiego papieża na temat widzenia Boga „twarzą w twarz” odgrywa tu 

zasadniczą rolę, bowiem doświadczenie ostatecznego spotkania z Bogiem odsłoni człowiekowi 

                                                           
612
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 210. 

613
„Nasze centralne przesłanie znów się powtarza: Bóg kocha rzeczy, stając się nimi. Wyrazem naszej 

miłości do Boga jest naśladowanie tego wzoru”, w: R. Rohr, Uniwersalny Chrystus, tłum. W. Drążek, 

WAM, Kraków 2024, s. 134. Por. także jeszcze jedno niepokojące stwierdzenie z tej samej publikacji: 

„Ludzkość potrzebuje teraz Jezusa historycznego, związanego z codziennym życiem, fizycznego 

i konkretnego, tak jak my. Jezusa, którego życie może zbawiać jeszcze bardziej niż Jego śmierć”, tamże, s. 127. 
614
Franciszek, Lumen Fidei, 30, Wydawnictwo M, Kraków 2013. 

615
Meditatio, 3. 



176 
 

„w sposób żywy i doświadczalny owo «udzielanie się» Boga całemu stworzeniu”616. Z naszego 

punktu widzenia niezwykłej wagi nabiera wzmianka o „udzielaniu się” Stwórcy stworzeniu. 

W Medytacji jest mowa o komunii Boga ze stworzonym światem, która przez człowieka ma 

promieniować na całe stworzenie, „tak, ażeby to stworzenie stawało się «kosmosem», komunią 

człowieka ze wszystkim, co stworzone”617. Doświadczenie to nie będzie więc mieć żadną miarą 

charakteru „wchłonięcia” stworzenia! Wręcz przeciwnie, człowiek, jako kwintesencja kosmosu, 

ukaże sobą, jak najdoskonalej ma być rozumiany i interpretowany wymiar komunijny Boga. 

Bóg chrześcijański rozdaje siebie, albo – lepiej powiedzieć – zradza. 

Hans Urs von Balthasar w swoim wspominanym już komentarzu do teologii Maksyma 

Wyznawcy Liturgia kosmiczna opatruje jeden z podrozdziałów tytułem: Ukryta płodność. Treść 

skoncentrowana jest na niezwykle trudnym zagadnieniu wewnętrznego życia Trójjedynego Boga. 

Termin płodność (włoskie tłumaczenie używa terminu fecondità) wykazuje podobieństwo 

z papieskim określeniem udzielanie się. To skojarzenie nie jest zawieszone w próżni. Szwajcarski 

teolog w niemal identycznym duchu interpretuje grecką myśl patrystyczną wyrażoną przez 

Maksyma Wyznawcę. Znowu sięgamy do nauczania tego wielkiego teologa, by rzucić światło 

na mocno skondensowaną treść nauczania Jana Pawła II.  

Autor Medytacji stwierdza, że widzenie Boga nie oznacza tylko poznawania tajemnicy 

Stwórcy, ale „stanie się ona (jeśli tak można to wyrazić) treścią eschatologicznego doświadczenia 

i «kształtem» całej ludzkiej egzystencji w wymiarach «świata przyszłego»”. Przy czym będzie 

owa egzystencja „doświadczana w samej swojej uszczęśliwiającej rzeczywistości”618. Uwagę 

przykuwa przede wszystkim określenie: kształt egzystencji, upostaciowanej w czystej szczęśliwości. 

Ostateczne pragnienie człowieka, by stan szczęścia nie tylko był niejako produktem widzenia 

Boga, lecz także by był trwale doświadczany, by znalazł się w centrum jego doświadczenia, 

wydaje się być kwintesencją myśli papieskiej. Nie wolno tracić z oczu właśnie kształtu ludzkiej 

egzystencji w eschatonie. Źródłem uszczęśliwiającego doświadczenia będzie doskonałe 

zjednoczenie, komunia z Bogiem, która „będzie się żywić na gruncie widzenia «twarzą w twarz» 

oglądem tej najdoskonalszej, bo czysto Boskiej komunii, jaką jest trynitarna komunia Osób 

w jedności samego Bóstwa”619. To niezwykle zwięzłe sformułowanie domaga się głębszej analizy. 

Zauważmy, że papież koncentruje się nie tyle na poznawaniu, ile na przeżywaniu Boga. 

Świadczy o tym nacisk położony na rzeczywistość komunii z Trójjedynym Bogiem. Ogląd tej 

                                                           
616
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 210. 

617
Meditatio, 2. 

618
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 210. 

619
Tamże, s. 210. 



 

177 
 

komunii nie może być zrozumiany omyłkowo jako kategoria filozoficzna czy czysto 

wydedukowana. Takie poznawanie Boga kojarzyłoby się bardziej z intelektualną spekulacją, 

charakterystyczną raczej dla tradycji teologii Zachodu.  

Hans Urs von Balthasar, nawiązujący do Maksyma Wyznawcy, zwraca uwagę, że poznawać 

tajemnicę Boga może tylko kochający, ponieważ Bóg jedynie kochającemu udziela łaski stania 

się tym, kim jest on sam z natury. Dlatego aby Bóg mógł być w pełni poznany w swojej naturze, 

musi jednocześnie pozostać w pełni Niepoznawalnym. Potwierdza się w ten sposób formuła, 

tak droga greckiemu myślicielowi, dotycząca ekstatycznego poznawania Boga620. 

Owo greckie ekstasis wydaje się być dalekim echem pojęcia szczęściodajny. Obydwa terminy 

charakteryzują bowiem, na czym ma polegać owo oglądanie „twarzą w twarz” Boga. Maksym 

Wyznawca daje do zrozumienia, że teologia zachodnia – skoncentrowana na poznawaniu 

tajemnicy istoty Boga w oparciu o ideę „skopiowania” (stworzenie na obraz i podobieństwo Boga) 

jako sposobie bytowania istot stworzonych – wychodzi poza właściwie pojętą ekonomię, którą 

należy rozumieć bardziej jako manifestowanie się Boga niż analizę, kim jest On w swej istocie. 

Bóg siebie samego objawia, a nie podlega ludzkim schematom myślowym621. Oczywiście taka 

interpretacja nie wyklucza rozumowego zgłębiania tajemnicy Boga w Trójcy, ale nadaje jej 

kierunek inny niż w refleksji Zachodu. 

To kluczowe ekstasis uświadamia, że Bóg pozostaje zawsze większym misterium, i to 

misterium niewypowiedzianie płodnym – jak to wyraża Hans Urs von Balthasar, powołując się na 

greckiego Ojca Kościoła622. Jedyną możliwą drogą do zagłębienia się w tajemnicę owej ukrytej 

płodności w Bogu jest mistyka. Zresztą na polu teologii spekulatywnej trudno posługiwać się tego 

rodzaju terminologią. Maksym Wyznawca kiedy komentuje myśl Grzegorza z Nazjanzu, 

w następujący sposób przybliża misterium Trójcy Świętej: 

Także Grzegorz, ogarnięty boskim natchnieniem, mówi: «Monada, od początku poruszająca 

się ku diadzie, spełnia się w triadzie» [...], a mówiąc jaśniej: [Bóg] nie poddaje się podziałowi 

i naucza intelekt – na ile jest on zdolny zbliżyć się do tej tajemnicy – o [triadzie] relatywnie 

do rozumienia monady, tak aby nie wkradł się podział do pierwszej przyczyny. Później 

jednak towarzyszy mu aż do pojęcia także boskiej i niedającej się wyrazić płodności tej 

pierwszej przyczyny oraz komunikuje mu tajemniczo i sekretnie, że nie sposób pomyśleć, 

by to najwyższe Dobro mogło pozostać bez płodzenia Logosu i Sophii, a więc Potęgi 

uświęcającej. Są w Nim równobytowymi, istniejącymi hipostazami, aby nigdy nie 

                                                           
620
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 86. 

621
Por. tamże, s. 86-87. 

622
Tamże, s. 88. 



178 
 

suponować, jakoby Bóg był złożony z nich niemal jakby byli przypadłościami, ale by 

nieustannie wyznawać wiarę, że zawsze pozostają oni w stosunku pochodzenia. Mówi się 

więc, że Bóg porusza się w takiej mierze, w jakiej jest przyczyną poszukiwania sposobu, 

w jaki pochodzi623. 

Ta, prawdopodobnie jedna z najtreściwszych i zarazem niezwykle rozbudowanych definicji 

Trójjedynego Boga, jaką spotykamy w chrześcijańskiej tradycji, rzuca światło na znaczenie 

prostej – jak się wielu wydaje – prawdy dogmatycznej, zaczerpniętej z Credo Nicejsko-

Konstantynopolitańskiego: zrodzony, a nie stworzony. 

Hans Urs von Balthasar zauważa, że u zarania Maksymowej refleksji leży właśnie pojęcie 

Logos zrodzony, a w konsekwencji – tajemnica wcielenia Syna Bożego, rodzącego się w ludzkiej 

naturze i w ten sposób dającego wyraz pochodzeniu swojej natury Boskiej – jako Zrodzonej. 

Dlatego właściwie pojęta ekonomia zbawienia bierze swój początek od objawienia się 

Trójjedynego Boga, który kocha we wcielonym Synu, zradzając Go. Bóg uczestniczy w tajemnicy 

wcielenia przez swoje „upodobanie” w Synu. Oznacza to, że człowieczeństwo Syna jest miłe Ojcu, 

natomiast Osoba Ducha Świętego przenika całkowicie Chrystusa, a uobecnia się przez współpracę 

z Synem w dziele przyjęcia ludzkiego ciała624. Jan Paweł II pisze o szczególnej komunii łączącej 

Osobę Ducha Świętego z Chrystusem. „Komunia ta ma swoje ostateczne źródło w Ojcu […]. 

Duch Święty naprzód został posłany jako dar dla Syna, który stał się człowiekiem”625. 

Cała tajemnica musi jednak wciąż pozostać ukryta. Gdy mówi się o płodności Boga, wciąż 

trzeba mieć przed oczyma magis dissimilitudine. „W Chrystusie objawia się trójjedyna miłość, 

która jednak, jako miłość Boga ponadsubstancjalnego, jest nieosiągalna naszej myśli, chyba 

że w dialektyce Areopagity”626, to znaczy jako poznanie przez ekstasis tego, który pozostaje 

nieodmiennie Niepoznawalnym. 

Warto, jakby na marginesie naszych rozważań, ponownie zauważyć, jak drogi Maksymowi 

Wyznawcy jest wymiar humanum w tajemnicy Boga objawiającego się w Synu i Duchu Świętym. 

Koncentracja na tymże wymiarze pokazuje, z jaką pasją ten najbardziej rzymski z greckich Ojców 

Kościoła traktował sprawę człowieka. Nie można nie dostrzec podobnej pasji w refleksji Jana 

Pawła II. To niewątpliwie cecha charakteryzująca obydwu Autorów, jak to staramy się od 

początku unaocznić. Nieprzypadkowo właśnie Hans Urs von Balthasar umiał docenić i wydobyć 

z zapomnienia myśl tego wielkiego Ojca Kościoła, który wywarł decydujący wpływ na pełne 

                                                           
623
Maximus Confessor, Ambigua 91,1260D, za: C. Moreschini, Massimo il Confessore. Ambigua, 

dz. cyt., s. 402. 
624
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 86-87. 

625
Jan Paweł II, Dominum et vivificantem 22, Znak, Kraków 1996. 

626
H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt, s. 88-89. 



 

179 
 

objawienie chrześcijańskiej prawdy o wcieleniu Logosu. Maksym Wyznawca rzeczywiście może 

być stawiany w szeregu ojców idei chrześcijańskiego humanizmu, kształtującej w późniejszym 

okresie dojrzałą koncepcję antropologiczną w Kościele627. 

Przedstawiona wyżej, pogłębiona refleksja pozwala pojąć istotę terminu płodność czy też 

zrodzenie w zupełnie innych kategoriach, niż zwykło się to często rozumieć. Jest to o tyle ważne, 

że myśl Jana Pawła II, oparta na eschatologicznej kontemplacji tajemnicy Boga w Trójcy Świętej, 

nie koncentruje się jedynie na visio beatifica. Papież, stawiający człowieka „twarzą w twarz” 

wobec miłości Boga Osobowego, będącego komunią Osób, rozwija swoje rozważania w kierunku 

teologii ciała, teologii – przypomnijmy – komunii osób: mężczyzny i kobiety. Ekstatyczna 

fascynacja misterium Boga nie jest jedynie biernym oglądaniem, kontemplacją boskiej 

rzeczywistości oderwanej od spraw cielesnego człowieka, ale – jako dar udzielony każdemu 

uczestnikowi życia przyszłego – wywiera wpływ na niego samego w jego cielesno-duchowej 

strukturze. Temat znany już z rozdziału pierwszego (komunia mężczyzny i kobiety obrazem 

komunii Osób Trójcy Świętej) zostaje teraz podjęty na nowo i dopełniony wizją eschatologiczną. 

Uczestnicy «świata przyszłego», czyli doskonałej komunii z żywym Bogiem, będą cieszyć 

się doskonale dojrzałą podmiotowością. Jeżeli w tej doskonale dojrzałej podmiotowości, 

zachowując w swym zmartwychwstałym, czyli uwielbionym ciele, jego męskość oraz 

kobiecość, «ani się żenić nie będą, ani za mąż wychodzić», to tłumaczy się to nie tylko 

zakończeniem historii, ale także – i to nade wszystko – całym eschatologicznym 

autentyzmem podmiotowej odpowiedzi na owo «udzielanie się» Bożego Podmiotu, które 

stanowić będzie uszczęśliwiające doświadczenie osobowego oddania ze strony Boga, 

przerastające bezwzględnie wszelkie doświadczenie doczesności628. 

Jakże znaczeniowo bliska słów Maksyma Wyznawcy wydaje się refleksja polskiego papieża. 

Podczas gdy cytowany wyżej Ojciec Kościoła wspomina o zradzanych Logos i Sophia – jako 

równych w bóstwie Ojcu, a jednocześnie owocach boskiej komunii – Autor Medytacji schodzi 

jakby o jeden stopień niżej, ku stworzeniu. I tak jak Bóg nie jest absolutną monadą, zamkniętym 

w sobie bytem, ale przeciwnie – rodzącym, tak oglądanie Boga „twarzą w twarz” będzie mieć moc 

zradzającą ludzką naturę w jej pełnym wymiarze cielesno-duchowym, to znaczy w jej specyfice 

                                                           
627
Jak trafnie zauważa H. Urs von Balthasar: „Prawda o Trójcy Świętej, której immanentne trwanie 

naprzeciw siebie usprawiedliwia transcendentne trwanie naprzeciw siebie Boga i człowieka, wypełnia się 

ponad wszelkie przypuszczenia we wcieleniu Boga, przez które skończoność człowieka i jego miary, nie 

będąc zniesioną, zostaje wzięta w posiadanie i potwierdzona przez nieskończoność miary Boga. Tak bardzo 

potwierdzona, że Bóg staje się nie tylko ludzkim duchem, lecz ciałem, a owo Wcielenie zostaje na wieki 

przypieczętowane zmartwychwstaniem ciała. Dalej nie może pójść żaden świecki humanizm”, w: H. Urs 

von Balthasar, Pisma wybrane, t. 1, tłum. M. Urban, D. Jankowska, WAM, Kraków 2006, s. 91. 
628
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 211. 



180 
 

męskiej i kobiecej. Maksym Wyznawca, dzięki refleksji nad tajemnicą wcielenia, odważył się 

wprowadzić w misterium Trójcy Świętej „ludzką” kategorię płodności. Natomiast Jan Paweł II 

włączył w owo misterium rzeczywistość przebóstwionej płci jako ostateczną odpowiedź 

na komunię trynitarną. 

W tym kontekście nowego znaczenia nabiera wypowiedź o doskonałej podmiotowości 

w ciele, która nic nie straci ze swojej indywidualności. Wynika z tego, że męska i kobieca natura 

zyska na swej wyrazistości („nie tylko zachowają swą autentyczną podmiotowość, ale uzyskają ją 

w mierze daleko doskonalszej niż w życiu doczesnym”629). „Autentyzm odpowiedzi” – to znaczy 

spełniony, doskonały sposób bytowania ludzkiej natury – będzie wynikał bezpośrednio 

z rzeczywistości eschatologicznej, nazywanej przez Jana Pawła II „udzielaniem się Bożego 

Podmiotu”. Każdy zbawiony będzie przecież „wpatrywał się” w tajemnicę współprzenikających 

się Osób Boskich, a więc w tajemnicę zradzania Syna przez Ojca w miłosnym ogniu Ducha 

Świętego. Dlatego też każdy z powołanych do życia przyszłego – kontemplujący Boga właśnie 

jako mężczyzna albo kobieta – włączony zostanie w tę samą zradzającą miłośnie miłość. Męskość 

i kobiecość, niejako rodzące siebie nawzajem, doświadczą doskonałego spełnienia. Znowu 

napotykamy nieprzekraczalny dla śmiertelnej natury próg tajemnicy: jak to możliwe, by to, co czysto 

duchowe, nieskończone, ponadbytowe (boska natura), objawiało się w upodmiotowionej płci. 

3.2. CIELESNOŚĆ UWIELBIONA, CZYLI ANI SIĘ ŻENIĆ NIE BĘDĄ... 

Perspektywa Zmartwychwstania Pana przenika treść Medytacji i skłania do rozważań 

o ostatecznym kształcie piękna komunii osób w eschatonie. Docieramy w ten sposób do centralnej 

problematyki pracy: co wnosi misterium resurrectionis do oblubieńczej komunii mężczyzny 

i kobiety. Odpowiedzi poszukiwać będziemy na trzech uzupełniających się płaszczyznach. 

Najpierw zostanie ukazany zupełnie odmienny sens istnienia płci w świecie przyszłym. 

Nasuwa się przy tym pytanie: jeżeli – według słów Chrystusa – nie będzie istniał stan małżeński 

znany z doczesności, a wraz z nim i prokreacja, to czy istnieje jeszcze wystarczające uzasadnienie 

cielesnej komunii mężczyzny i kobiety. 

Po wtóre, czy można włączyć w opis eschatologicznej egzystencji mężczyzny i kobiety 

obrazy zaczerpnięte z Pieśni nad Pieśniami? Jan Paweł II w swojej Medytacji dwukrotnie 

cytuje fragmenty tej księgi w kontekście piękna ludzkich oblubieńców oraz piękna kobiecości. 

Jak trzeba w takim wypadku rozumieć tekst święty, aby wiarygodnie odzwierciedlał tajemnicę 

                                                           
629
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 211. 



 

181 
 

życia przyszłego? Wreszcie po trzecie, zachodzi pytanie, jak w świetle prawdy 

o zmartwychwstaniu ciał trzeba rozumieć misterium wiary o obcowaniu świętych. Ponieważ 

to communio sanctorum jest ostatecznym dopełnieniem prawdy o zmartwychwstaniu mężczyzny 

i kobiety. 

3.2.1. Dziewiczy oblubieńcy 

W doczesności stan dziewiczy często pojmuje się – w kontekście oblubieńczej więzi cielesnej 

mężczyzny i kobiety – jako de facto wykluczający tego rodzaju więź. Dzieje się tak z powodu 

upadku prarodziców – Adama i Ewy, czego następstwem jest zapowiedziana przez Stwórcę śmierć 

(por. Rdz 2,17) oraz konieczność zrodzenia potomstwa dla przedłużenia rodzaju ludzkiego. 

Cielesność zamiast aspirować ku przebóstwieniu – „kiedy pierwsi rodzice, nadzy, wpatrywali się 

w siebie, kiedy kontemplowali swoje ciała, z których każde było darem dla drugiego”630 – 

z powodu grzechu została poddana prawom materii stworzonej, skazanej na destrukcję, ponieważ 

zepsutej. Dlatego w Medytacji odnajdujemy przestrogę, że ów dar, jakim jest mężczyzna dla 

kobiety i vice versa, „może w sercu ludzkim przestać być bezinteresowny. Człowiek może stać się 

dla drugiego przedmiotem użycia. Tym jest najbardziej zagrożona nasza cywilizacja, zwłaszcza 

zaś cywilizacja świata materialnie bogatego”631. Największe zagrożenie naszej cywilizacji płynie 

ze strony nieskrępowanej konsumpcji ciała ludzkiego. I – co znaczące – ma to miejsce szczególnie 

w świecie materialnie bogatym. 

Spotykamy się tu z pewnym paradoksem: im bardziej człowiek pochłonięty jest 

rzeczywistością materialną, tym bardziej zamiast cenić to, co materialne w drugim człowieku 

(ciało), uprzedmiotawia go. Aby kobieta dla mężczyzny i mężczyzna dla kobiety mogli pozostać 

darem bez-interesownym, muszą rezygnować z interesownego użycia, czy nawet wyżycia się 

(kategoria potrzeb, które należy zaspokajać). W tym kontekście zrozumiały staje się postulat 

dziewictwa jako wolności od determinizmu płci. W rozważaniach Medytacji nie znajdziemy 

terminu „dziewicza” w odniesieniu do relacji między mężczyzną a kobietą. 

Jan Paweł II natomiast wprowadza termin „sakralność” ciała ludzkiego. „Ciało ludzkie ma 

swoją godność, która płynie z tego sacrum”. Korzeni owego sacrum należy szukać w porządku 

dogłębnie osobowym, gdyż „źródło tego sacrum jest w świętości Boga samego, który stał się 

                                                           
630
F. Hadjadj, Kobieta i mężczyzna, dz. cyt., s. 314. 

631
Meditatio, 4. 



182 
 

człowiekiem”632. Powraca w ten sposób tajemnica wcielenia jako centralny argument na 

uzasadnienie właściwego rozumienia godności ciała ludzkiego jako dziewiczego. 

Powyższy wywód pozwala postawić we właściwym kontekście kluczowe pytanie: jak można 

połączyć Boże wezwanie z raju: „bądźcie płodni i rozmnażajcie się” (Rdz 1,28) z dziewiczą więzią 

eschatologicznych oblubieńców, skoro dziewictwo co do ciała wzbrania takiego cielesnego 

pojmowania płodności, a wizja eschatonu wyklucza obecność prokreacji w życiu przyszłym. 

Hans Urs von Balthasar zwraca uwagę na fakt, że zjednoczenie seksualne mężczyzny 

i kobiety w doczesności nie ma nic wspólnego z dziewiczą płodnością podarowaną przez Stwórcę 

Adamowi i Ewie w raju. „Jedność powołań [do dziewictwa i do małżeństwa] jest nie do 

odzyskania, a istotne dopełnienie małżeństwa w postaci dziewictwa oraz jego specyficznie 

duchowej i nadprzyrodzonej płodności są żywe jedynie jako dalekie wspomnienie i jako 

przyszłość nie do wyobrażenia”. Będzie to możliwe dopiero, „kiedy Dziewica pocznie i porodzi 

Syna”633. Zaskakujące, jak intuicja szwajcarskiego teologa spotyka się w tym miejscu z myślą 

Jana Pawła II. Przy czym Wcielenie Syna Bożego, które otwiera zupełnie nowy rozdział w historii 

człowieka – bowiem przywraca niejako stan pierwotny – musiało dokonać się jako właśnie 

dziewicze. Doskonale argumentuje to Hans Urs von Balthasar, gdy dopowiada, że Chrystus nie 

mógł przyjść na świat dzięki zjednoczeniu mężczyzny i kobiety w rzeczywistości doczesnej, 

naznaczonej grzechem. „To, co jest istotowo złączone z sàrx, z naturą upadłą, innymi słowy – akt 

niszczący stan dziewiczy małżonków, nie może stać u początków Tego, który przyszedł złamać 

potęgę grzechu”634. 

Czy więc dziewicza więź mężczyzny i kobiety, rozumiana jako pierwotny zamysł Stwórcy, 

nie jest najodpowiedniejszym odniesieniem do owocu rodzącego się poza doczesnością – do więzi 

eschatologicznej, ale już nie do więzi małżeńskiej? Przypomnijmy: „rozpoczynając od stanu 

pierwotnego, jako stanu człowieka pomyślanego, chcianego i stworzonego oryginalnie przez 

Boga, należy wydedukować i rozjaśnić ów stan ostateczny, który także pochodzi od Boga”, dlatego 

„musi być w jakiś sposób możliwe – gdy patrzy się od strony współczesnych powołań – mieć 

wgląd w pierwotne powołanie Adama”635. 

Innymi słowy, powołanie do małżeństwa i dziewictwa konsekrowanego, rozbite w naszej 

postgrzechowej rzeczywistości na dwie zupełnie różne drogi, należałoby traktować jako jedno, 

niepodzielone w zamyśle Stwórcy. Co więcej, w takiej perspektywie rysuje się wyraźnie jedność 

                                                           
632
Meditatio, 4. 

633
H. Urs von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, dz. cyt., s. 200. 

634
Tamże, s. 202. 

635
Tamże, s. 77. 



 

183 
 

tych dwóch dróg życiowych eschatologicznej pary – Adama i Ewy. Jakkolwiek zaskakująco brzmi 

owe: eschatologiczni Adam i Ewa, ma jednak swoje uzasadnienie w projekcie Boga, który tak, jak 

miał swój początek, tak też ma być doprowadzony do końca. 

Idealnym komentarzem, jakby klamrą spinającą powyższe rozważania, zdają się być słowa 

zaczerpnięte z Medytacji, gdzie o Adamie powiedziano: „Stwarzając zaś niewiastę, stawiając ją 

przed oczyma mężczyzny, wyzwolił w jego sercu świadomość daru. «Ona jest ze mnie i ona jest 

dla mnie, i dzięki niej ja mogę stawać się darem, ponieważ ona sama jest darem dla mnie»”636. 

Znajdujemy się u korzeni najpierwotniejszego powołania człowieka, ku któremu zmierza, 

aż dokona się ono w eschatonie. Nie ma znaczenia, że ową wizję rozpatruje się z punktu widzenia 

mężczyzny, ponieważ jej punktem centralnym pozostaje zawsze kobieta – i to nie w znaczeniu 

pełnionej przez nią roli („ona jest ze mnie i ona jest dla mnie”), ale w znaczeniu: „istnieję, by oddać 

jej siebie”. Możliwość oddania siebie drugiemu – gdy jest się samemu zaskoczonym ogromem 

obdarowania – stanowi kwintesencję pojęcia daru. Bycie całkowicie dla drugiego nie może mieć 

nic wspólnego z wyliczającą zyski i straty kalkulacją. Zachwyt pięknem drugiego bierze mnie 

niejako w posiadanie. Dlatego należy zwrócić uwagę na wzmiankę o świadomości daru 

u pierwszego mężczyzny na widok kobiety. Nawet w naszej doczesnej, ułomnej rzeczywistości 

mamy okazję doświadczać czegoś z tamtego zachwytu mężczyzny zaskoczonego kobiecością. 

Powyższe rozważania prowadzą ku odpowiedzi na ostatnie, najistotniejsze pytanie: jak 

uzasadnić relację eschatologicznych mężczyzny i kobiety, powołanych do bycia dla siebie 

całkowitym darem, jeżeli oblubieńczy sens ciała objawi się jako dziewiczy. W doświadczeniu 

doczesności – jak to już powiedziano – popadamy w sprzeczność (małżeństwo i dziewictwo 

konsekrowane są sobie przeciwstawione). W Medytacji temu zagadnieniu odpowiada tekst 

cytowany już w rozdziale drugim niniejszej pracy: „Myślę, że każdy mężczyzna, bez względu na 

stan i powołanie życiowe, musi kiedyś usłyszeć te słowa, które kiedyś usłyszał Józef z Nazaretu: 

«Nie bój się wziąć do siebie Maryi»(Mt 1,20)”637. 

Przytaczany fragment ma pomóc w odpowiedzi na pytanie o nowy kształt spotkania 

mężczyzny i kobiety w życiu przyszłym. To, co nieuniknione na tym świecie (mężczyzna musi 

doświadczyć spotkania z kobiecością), powinno przecież rzutować na życie wieczne, które objawi 

do końca sens tego spotkania. Przypomnijmy: Maryja i Józef są określani przez Tradycję Kościoła 

i liturgię mianem oblubieńców, a przecież nie jest to kwestia li tylko tytulacji – odzwierciedla to 

realny stan, w jakim znajdują się obecnie oboje Święci. Trzeba powrócić do Edenu i najpierw 

rozważyć tajemnicze zaproszenie Stwórcy do płodności i rozmnażania się, skierowane pod 

                                                           
636
Meditatio, 2. 

637
Tamże, 5. 



184 
 

adresem pierwszych rodziców, bowiem rodzą się pewne wątpliwości dotyczące możliwości 

połączenia stanu małżeńskiego z dziewiczym. 

Hans Urs von Balthasar zauważa, że sensu biblijnych słów należy poszukiwać 

w perspektywie zupełnie innej niż doczesna. Płodność w rajskim Edenie nie miała się w żaden 

sposób sprzeciwiać stanowi dziewiczemu. Cielesność wraz z instynktem była doskonale 

zharmonizowana i podporządkowana płodnej miłości ducha. Dopiero grzech spowodował swego 

rodzaju pęknięcie i pojawienie się gwałtownej żądzy seksualnej, która zbuntowana, rozlała się 

i zapanowała nad ciałem do tego stopnia, że zyskała wpływ na ducha i zniweczyła pierwotny 

porządek rzeczy. Cielesność przestała odzwierciedlać życie duszy. Człowieczeństwo – 

na podobieństwo doskonale zestrojonego instrumentu, w którym wymiar cielesno-zmysłowy 

i duchowo-rozumny współprzenikały się i użyczały sobie nawzajem właściwego sobie światła – 

nie znało żadnego podziału, włącznie z podziałem na duchowe i cielesne. Dlatego też 

macierzyństwo Ewy w raju nie kolidowałoby w żaden sposób ze stanem dziewiczym, „ponieważ 

miłość mężczyzny i kobiety byłaby najczystsza, byłaby miłością, która swoje poruszenia 

czerpałaby z ducha, aby stać się płodną, i zamknęłaby cielesność w służbie owej dziewiczej 

miłości”638. Szwajcarski myśliciel powołuje się przy tym na wczesną tradycję teologiczną i dodaje, 

że nie możemy poznać, czym była dziewicza, a jednocześnie płodna, więź mężczyzny i kobiety 

w Edenie, ponieważ grzech przeszkodził w realizacji tego powołania, a mężczyzna zbliżył się 

do swojej żony, gdy już znajdował się w stanie upadku639. 

Takie ujęcie problemu dziewiczej komunii mężczyzny i kobiety otwiera drogę do 

zrozumienia, dlaczego Jan Paweł II proponuje perspektywę eschatologiczną, jako jedyną mogącą 

rzucić światło na rozbieżności pojawiające się w rozumieniu pełni człowieczeństwa u jego źródeł 

biblijnych. Całość Medytacji jest przesiąknięta duchem eschatonu pojmowanym jako – w pewnym 

sensie – powrót do początków. 

To kolejna podstawowa teza niniejszej pracy. Jednocześnie wraz z Jezusowymi słowami, 

odsłaniającymi rzeczywistość życia przyszłego, że „nie będą się żenić, ani za mąż wychodzić” 

(Mt 22,30), pojawia się zupełnie nowa interpretacja owych rajskich początków człowieka. Autor 

                                                           
638
H. Urs von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, dz. cyt., s. 86. 

639
„Come già Guglielmo di Auxerre nella sua Summa (tr 10, c2, q 4) lo esprime nel migliore dei modi, 

quando dice: in quello stato il matrimonio sarebbe stato in praecepto, e così non ci sarebbe alcuna 

distinzione statuum matrimonii et coelibatus. Ciò deriva per i teologi dal fatto che «altrimenti lo stato della 

natura caduta supererebbe lo stato dell’innocenza per quanto riguarda la perfezione della verginità, cosa che 

sembra essere contro la superiore eccellenza di questo stato quanto contro il fatto su cui i santi pongono 

tanta importanza: che cioè Adamo non senza un profondo mistero conobbe la sua donna solo allorché fu 

stato cacciato dal paradiso» (Suarez, 385)”, w: H. Urs von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, dz. cyt., 

s. 87. 



 

185 
 

Medytacji umiejętnie wydobywa samą istotę tej nowości w swoich Katechezach, gdy pisze – 

w odniesieniu do tajemnicy wiary w ciała zmartwychwstanie – że „słowa Chrystusa, 

stwierdzające, iż w «świecie przyszłym […] ani się żenić nie będą, ani za mąż wychodzić», stoją 

u podstaw tych treści naszej wiary – a zarazem domagają się adekwatnej interpretacji właśnie w jej 

świetle”640. 

Spostrzeżenie Karola Wojtyły – przekonanego o wielkiej wadze słów Chrystusa dotyczących 

relacji mężczyzny i kobiety w eschatonie – jest do tego stopnia inspirujące, że określa je jako 

fundamentalne dla zrozumienia samej tajemnicy zmartwychwstania. Doniosłość powyższego 

stwierdzenia nie polega – jak to zobaczymy – na odrzuceniu sensu więzi Adama i Ewy, 

ustanowionej przez Stwórcę „od początku”, ale – na wniknięciu w najbardziej ukryte znaczenia 

tej relacji. Dlatego pojawia się postulat „adekwatnej interpretacji” słów Zbawiciela, aby zachować 

i rozwijać w sobie żywą wiarę, bez której formułowanie jakichkolwiek dalszych wniosków jest 

niemożliwe. 

Powyższa uwaga jest kluczowa dla naszych rozważań, ponieważ treści, które będą poruszane, 

w zasadzie są niedostępne ludzkiemu poznaniu na drodze dedukcji czysto rozumowej. Toteż 

objawiona w Ewangelii tajemnica zmartwychwstania ciała wymaga precyzyjnego i głębokiego 

przemyślenia, popartego solidną argumentacją teologiczną i filozoficzną. Medytacja Jana Pawła 

II będzie więc ponownie odczytywana z pomocą komentarza zaczerpniętego z katechez 

Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. 

Wydaje się, że w samym centrum opisu przedziwnego stanu dziewiczości mężczyzny 

i kobiety w życiu przyszłym znajduje się zdanie nawiązujące do samooddania się Boga 

człowiekowi. Jak już zostało powiedziane, visio beatifica to coś nieskończenie więcej, niż tylko 

widzenie, nawet – niż widzenie zachwycające. Oddanie się Boga swojemu stworzeniu wywoła 

nieuniknione odwzajemnienie ze strony człowieka. Uwieńczeniem owego uszczęśliwiającego 

spotkania będzie „dziewictwo” ciała (wyrażenie ujęte przez samego Jana Pawła II w cudzysłów), 

które „objawi się w pełni jako eschatologiczne spełnienie oblubieńczego sensu ciała, jako znak 

właściwy i autentyczny wyraz całej osobowej podmiotowości”641. 

Ujęcie przez Autora Medytacji terminu „dziewictwo” w cudzysłów każe odejść od ściśle 

moralnej interpretacji. Należy przyjąć raczej wymiar symboliczny tego określenia, w jego 

szerszym znaczeniu. Otóż owa „dziewiczość” to przede wszystkim niepodzielność, doskonale 

zintegrowana, zharmonizowana osobowość, doskonałe samoposiadanie – powiedzielibyśmy 

językiem antropologii Karola Wojtyły – by doskonalej stać się obdarowaniem drugiego. 

                                                           
640
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 212. 

641
Tamże, s. 211. 



186 
 

Przypomnijmy: „tylko ten może stawać się bezinteresownym darem dla drugich, kto sam siebie 

posiada. W taki sposób bytuje Bóg w niewysłowionej tajemnicy swego wewnętrznego życia”642.  

Zdumieniem natomiast napełnia fakt afirmacji ciała w takiej perspektywie, ponieważ 

dziewiczość – rozumiana jako samoposiadanie – okazuje się być warunkiem najdoskonalszego 

przeżycia objawionej cieleśnie istoty męskości i kobiecości. Paradoksalne dla człowieka 

tego świata jest odkrycie, że stan dziewiczy – pojmowany eschatologicznie – najdoskonalej 

odsłoni oblubieńczy sens ciała. Innymi słowy: im większe odsłonięcie w wymiarze nie tylko 

duszy, lecz także w równym stopniu – ciała, tym bardziej dziewicze, z całą cielesno-duchową 

specyfiką mężczyzny i kobiety. Jan Paweł II przywraca w ten sposób właściwy sens pierwotnej 

nagości, jako zapowiedzi radykalnego (na wszystkich płaszczyznach) odsłonięcia – 

powiedzielibyśmy: „dziewiczego” – które w eschatonie zaowocuje uszczęśliwiającym widzeniem. 

Nagie oznacza dziewicze, natomiast już nie – wstydliwe. Równocześnie owo widzenie, 

koncentracja na Bogu samym, 

która nie może być niczym innym, jak pełnią uczestniczenia w życiu wewnętrznym Boga, 

czyli w samej rzeczywistości trynitarnej – będzie odnalezieniem w Bogu całego «świata» 

w tych relacjach, które są konstytutywne dla jego odwiecznego ładu («kosmos»). Nade 

wszystko zaś będzie ona odnalezieniem się człowieka nie tylko w osobowej głębi każdego, 

ale także w owej jedności, jaka właściwa jest dla świata osób w ich duchowo-cielesnej 

konstytucji. Wiadomo, iż jest to jedność komunii. Koncentracja poznania i miłości na Bogu 

samym w trynitarnej komunii Osób nie może znaleźć uszczęśliwiającej odpowiedzi w tych, 

którzy staną się uczestnikami «świata przyszłego» inaczej, jak tylko poprzez 

urzeczywistnienie komunii wzajemnej na miarę osób stworzonych643. 

Czyż nie mamy w sobie tego przeczucia, pragnienia – które tak często można zaobserwować 

już w tym świecie – by stworzenie trwało wiecznie? Tajemnica zmartwychwstania pozwala 

wierzyć, że nic nie rozpłynie się ani w nicości, ani nawet w Bogu, ponieważ Stwórca jest relacją, 

a więc wszystkie relacje ocaleją – pośród nich i te, które mężczyznę i kobietę łączą ze sobą 

w sakramentalnym małżeństwie. Czyż szczęście nowożeńców w tym jednym dniu, który już nigdy 

później się nie powtórzy, nie świadczy o najgłębszej tęsknocie śmiertelnego człowieka? 

Niezwykła perspektywa nakreślona słowami papieża jest jedyną na miarę naszego ludzkiego 

serca. Być może także i taki sens zawiera się w terminie: eschatologiczna „dziewiczość” ciała? 

Właśnie nowożeńcy, z całym przepychem i wyjątkowością tego jednego, jedynego dnia, mogą 

                                                           
642
Meditatio, 2. 

643
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 211-212. 



 

187 
 

symbolicznie wskazywać na dziewiczych oblubieńców, mężczyznę i kobietę, jakimi staną się 

po zmartwychwstaniu ciał. W doczesności tylko raz w życiu kobiecie dane jest przywdziać białą 

suknię ślubną. W eschatonie dzień zaślubin nigdy nie przeminie, ponieważ przyobleczona ona 

będzie pięknem dziewiczej, duchowo-cielesnej natury ciągle „od początku”. 

W przytoczonym wyżej cytacie zwraca uwagę właśnie ten fakt: nacisk położony na duchowo-

cielesny wymiar komunii mężczyzny i kobiety w eschatonie. Papież powołuje się na 

konsekwencje oglądania Boga jako komunii Osób. Bóg jest Duchem, ale człowiek, od początku 

będący obrazem Boga, doskonale zrealizuje w sobie właśnie komunijny wymiar boskości 

cieleśnie, ponieważ na miarę osób stworzonych, innymi słowy – tak jak było „od początku”. 

Powracają wciąż echem słowa Zbawiciela: „mężczyzną i kobietą stworzył ich, aby byli jedno” 

(Mt 19,4). Zjednoczenie z Bogiem w wieczności musi przełożyć się na uszczęśliwiające 

zjednoczenie mężczyzny i kobiety ciałem i duszą. 

3.2.2. Poza horyzontem małżeństwa i prokreacji 

„Bardzo myliłby się każdy, kto by sądził, że w biblijnym opisie stworzenia człowieka 

dominuje biologia”644. I dodajmy, że bardzo myli się ten, kto odczytuje w taki uproszczony sposób 

słowa Księgi Rodzaju i twierdzi, że zmartwychwstanie ciała nie będzie mieć nic wspólnego 

z biologią. A przecież „w Biblii Hebrajskiej nie ma podkreślanego (i często wyolbrzymianego) 

w późniejszych czasach rozróżnienia na ciało i duszę”645. Problem bowiem pojawia się wtedy, gdy 

uświadomimy sobie, że ciało ludzkie może być tylko męskie lub kobiece. Często z tego właśnie 

powodu następuje jakieś przedziwne „odcieleśnienie” tajemnicy zmartwychwstania. Jan Paweł II 

pisze, że objawienie zmartwychwstałego ciała Chrystusa dokonało się już na górze Tabor. „I oczy 

Apostołów zachwyciły się tym pięknem, zapragnęły pozostać w jego kręgu”646. Tymczasem 

to samo piękno, wyrażone w cielesności mężczyzny i kobiety, powołane do chwały Taboru, 

wywołuje niespodziewanie problemy, jakby ciążyła nad wieloma umysłami jakaś „sarkofobia” 

(por. określenie Stanisława Grygiela)647. 

Waldemar Chrostowski, komentujący owo odium ciążące nad dwoistością płciową 

człowieczeństwa, zwraca uwagę na istotny fakt: w Biblii Bóg jest przedstawiany jako duch, 

i wyraźnie nie ma nic wspólnego z cielesnością (ciało określa się w języku hebrajskim terminem 

baśar – słowo to nigdy nie występuje w odniesieniu do bóstwa). Co więcej, wyraźnie ten sam Bóg 

                                                           
644
Meditatio, 3. 

645
W. Chrostowski, Asyryjska diaspora Izraelitów i inne studia, Vocatio, Warszawa 2003, s. 210. 

646
Meditatio, 3. 

647
Por. S. Grygiel, Na ścieżkach prawdy, dz. cyt., s. 42. 



188 
 

w Dekalogu zakazuje tworzyć jakiekolwiek wyobrażenia bóstwa. Jednak paradoksalnie – 

z jednym wyjątkiem, kiedy to On sam powie: „Uczyńmy człowieka na nasz obraz, podobnego 

Nam” (Rdz 1,26). Stwórca jakby wyłamuje się ze słów Dekalogu, i tworzy swój obraz w postaci 

człowieka. „Rola człowieka jako «obrazu» Boga ma związek z cielesnością, ta natomiast jest nie 

do pomyślenia bez płciowości”648. Związek obrazu Boga z cielesnością człowieka jest do tego 

stopnia organiczny, że Karol Wojtyła nie obawia się mówić o stygmacie Boga, odciśniętym na 

ludzkiej naturze. Jakby ciało ludzkie było najwłaściwszą interpretacją tajemnicy, kim jest Bóg! 

„I dlatego Boże dzieło Zbawienia jest wyprowadzone przez Boga z tego, co ludzkie, istotowo 

ludzkie, konstytutywne dla człowieczeństwa, dla natury ludzkiej”649. Jakie miejsce – wobec 

powyższego – wyznaczone jest sferze płciowości (która w pozytywnym sensie stygmatyzuje 

każdy byt ludzki) w jej pełnym, cielesnym wyrazie męskości i kobiecości w eschatonie? Przede 

wszystkim nie można uniknąć pytania o sens męskości i kobiecości tam, „gdzie nie będą się żenić, 

ani za mąż wychodzić” (Mk 12,25). 

Myślą przewodnią będzie zdanie wzięte z Medytacji: „Odkupienie jest więc otwarciem oczu 

ludzkich na cały nowy porządek świata, zbudowany wedle zasady bezinteresownego daru. Jest to 

porządek dogłębnie osobowy, a równocześnie sakramentalny”650. Papież komentuje, że odkupienie 

należy rozumieć jako sacrum człowieka stworzonego mężczyzną i kobietą651. Świętość oznacza 

nienaruszalność, oznacza także ostateczny kształt ludzkiej egzystencji. Trzeba szerokiego 

otwarcia oczu, by pozostając zakorzenionym w dwoistości płci, odczytać na nowo jej znaczenie. 

Tej niezwykle delikatnej operacji Jan Paweł II dokonał najdoskonalej we wspominanych już 

katechezach Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. 

Najpierw papież wyjaśnia, że Chrystus w rozmowie z saduceuszami, negującymi sens 

zmartwychwstania (Mt 22,23), mówi o człowieku, „tak jak wyszedł z rąk swego Stwórcy i Ojca”, 

po czym dodaje: „Jest więc rzeczą oczywistą, iż sensu bycia co do ciała mężczyzną lub kobietą 

w owym «przyszłym świecie» musimy szukać poza małżeństwem i prokreacją”, a jednocześnie 

„nie ma powodu, żebyśmy mieli go szukać poza tym, co (niezależnie od błogosławieństwa 

prokreacji) wynika z samej tajemnicy stworzenia, a co z kolei kształtuje również sam najgłębszy 

zrąb dziejów człowieka na ziemi”652. 

Wypada przyjrzeć się tej wypowiedzi. Narzuca się jednoznaczny ton słów Jana Pawła II, 

ponieważ ewangeliczny przekaz Chrystusa nie podlega dyskusji. Małżeństwo i związana z nim 

                                                           
648
W. Chrostowski, Asyryjska diaspora Izraelitów i inne studia, dz. cyt., s. 213. 

649
K. Wojtyła, Znak sprzeciwu, Éditions du dialogue, Paris 1980, s. 113. 

650
Meditatio, 4. 

651
Por. tamże, 4. 

652
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 213-214.  



 

189 
 

nieuchronnie prokreacja mają wymiar doczesny, i tylko doczesny. Zaskakuje jednak przekonanie 

papieża o niezmienności – znanego z ziemskiej rzeczywistości – sposobu bytowania w eschatonie 

jako mężczyzna i kobieta. Charakterystyczne jest wzięcie w nawias „błogosławieństwa 

prokreacji”. Nasuwa się w związku z tym pewna trudność: przecież z opisu stworzenia wiadomo, 

że Bóg, gdy ustanowił cielesną jedność dwojga – mężczyzny i kobiety, wpisał w nią dar 

rodzicielstwa. Jak zatem można rozdzielić oba te wymiary? Czy nie zaprzecza się samym 

początkom stworzenia? 

Autor Medytacji – warto przypomnieć – właśnie z powodu wyżej wspomnianej trudności, 

każe otworzyć oczy na novum, jakie niesie tajemnica zmartwychwstania. W dziele stworzenia – 

a w konsekwencji także w doczesności – komunijny, oblubieńczy wymiar bytowania mężczyzny 

i kobiety związany został z małżeństwem i z prokreacją. 

Jednakże pierwotny i podstawowy sens bycia ciałem, a także bycia co do ciała mężczyzną 

i kobietą – właśnie ów sens oblubieńczy – związany jest z tym, że człowiek zostaje stworzony 

jako osoba i powołany do życia «in communio personarum». Małżeństwo i prokreacja same 

w sobie nie stanowią bez reszty o tym pierwotnym i podstawowym sensie bycia ciałem, ani 

też bycia co do ciała mężczyzną i kobietą. Stanowią tylko o konkretyzacji tego sensu 

w wymiarach historii. Zmartwychwstanie wskazuje na zamknięcie wymiaru historii. I oto 

kiedy słyszymy: «Gdy bowiem powstaną z martwych, nie będą się żenić, ani za mąż 

wychodzić» (Mk 12,25), słowa te nie tylko jednoznacznie mówią o tym, jakiego sensu ciało 

ludzkie nie będzie miało w świecie przyszłym, ale pozwalają nam równocześnie 

wnioskować, iż ów «oblubieńczy» sens ciała w zmartwychwstaniu do życia przyszłego 

będzie w sposób doskonały odpowiadał zarówno temu, że człowiek jako mężczyzna/ 

niewiasta jest osobą na obraz i podobieństwo Boga, jak też i temu, że ów obraz spełnia się 

w komunii osób. Będzie zatem ów oblubieńczy sens bycia ciałem realizował się jako sens 

doskonale osobowy i komunijny zarazem653. 

W powyższych słowach ujawnia się geniusz Jana Pawła II i – w przekonaniu piszącego 

te słowa – są one osią i centrum całej teologii ciała. Tekst Medytacji, nawet jeżeli wprost nie 

odwołuje się do powyższego cytatu, to i tak przeniknięty jest jego sensem, jego duchem. 

W tym znaczeniu można mówić, że owa – zaledwie kilkustronicowa refleksja papieża – jest 

najodpowiedniejszą interpretacją nauczania papieskiego zawartego w katechezach Mężczyzną 

i niewiastą stworzył ich. To teza o fundamentalnym znaczeniu! Jednocześnie tak bardzo osobiste 

wyznanie Jana Pawła II, poczynione w Medytacji, nie będzie w pełni zrozumiałe, jeżeli nie odczyta 

                                                           
653
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 214.  



190 
 

się go w perspektywie zmartwychwstania, ale tak, jak je pojmuje Autor teologii ciała. 

Stąd niezwykle istotne pytanie: jak tajemnicę zmartwychwstania mężczyzny i kobiety widzi 

polski papież. 

Najpierw ważna uwaga Jana Pawła II: powracamy do pierwotnego zamysłu Stwórcy, 

w którym istota męskości i kobiecości, a więc płciowość osoby ludzkiej, jest spoiwem owej relacji, 

a nie jedynie cechą osobowości. Bez osobowo pojmowanej płci (rzeczywistości cielesnej) nie 

istnieje communio personarum. Po tym przypomnieniu papież jednoznacznie stwierdza, że 

związek małżeński i wynikająca z niego płodność nie są jedyną, adekwatną i w pełni wystarczającą 

odpowiedzią na pytanie o sens różnicy płciowej, zakorzenionej w naturze ludzkiej. Co więcej – 

i to wydaje się zaskakujące – nie stanowią nawet o pierwotnym sensie tejże różnicy płci! 

Zdumiewające, jak odwraca to zupełnie sposób myślenia, usankcjonowany od początku dziejów 

człowieka: jakoby jedynym, logicznym następstwem istnienia jako mężczyzna i kobieta miały być 

związek małżeński i zrodzenie potomstwa. 

W Medytacji ślad tej interpretacji odnajdujemy w punkcie trzecim, w którym czytamy: 

„Warto zwrócić na to uwagę, że słowa, które ustanawiają małżeństwo, nie są pierwszymi słowami 

Stwórcy, jakie skierowuje do mężczyzny i kobiety”654. Otóż to – małżeństwo nie było pierwotną, 

a więc i ostateczną odpowiedzią na stworzenie ich mężczyzną i kobietą. 

Gdy śledzi się niektóre współczesne komentarze dotyczące teologii ciała, aż zadziwia brak 

w nich konsekwentnego wnioskowania, popartego tak jednoznacznym przecież przekazem 

płynącym z trzeciego rozdziału Katechez Jana Pawła II655. Zrozumiałe więc staje się, jak ważne 

jest pogłębione odczytanie treści słów Jana Pawła II, przywołanych powyżej. 

                                                           
654
Meditatio, 3. 

655
Tadeusz Styczeń, komentujący w jednym z artykułów dokładnie ten wątek teologii ciała 

[eschatologię], pozostawia go bez zasadniczej odpowiedzi. Pisze jedynie o trudnościach wynikających 

z poliandrii w wieczności (znane pytanie saduceuszy z Ewangelii) i o tym, że „jeśli chcemy się z trudnością 

tą jakoś uporać, przynajmniej w zaświatach, to czy nie należy zacząć przede wszystkim od postawienia 

znaku zapytania przy tym, co określono mianem zmartwychwstania?”. Po czym Autor artykułu nic nie 

mówi o tym, jakiej odpowiedzi w świetle teologi ciała udziela Jan Paweł II. Rodzi się pytanie, czemu 

Tadeusz Styczeń nie przytacza nawet jednego cytatu z Katechez. Por. T. Styczeń, Zmartwychwstanie 

czynem miłości potężniejszej od śmierci i grzechu, w: O Jana Pawła II teologii ciała, Wydawnictwo KUL, 

Lublin, 2009, s. 115-121. Stwierdzenia w podobnym tonie – jak się wydaje: pewnego niezrozumienia do 

końca myśli papieża Polaka czy braku wniosków, które współbrzmiałyby z nauczaniem Autora Medytacji – 

znajdujemy w kolejnym artykule J. Szlagi, zatytułowanym Eschatologiczny wymiar osoby ludzkiej – 

bezżenność dla królestwa niebieskiego. We wstępie tenże Autor sugeruje, że będzie się opierał na 

papieskich Katechezach. Tematyka jest o tyle ciekawa, że łączy się z intuicjami znanymi z Medytacji Jana 

Pawła II. Główne założenie wyżej wymienionego artykułu o bezżenności dla królestwa niebieskiego mówi, 

że jest ono „wyprzedzeniem nieba”, a więc stanem właściwym dla bytowania w życiu wiecznym. Jednakże 

pojawia się tu pewna trudność – otóż Autor zadaje pytanie: „Czy w takim razie ludzie żyjący w małżeństwie 

nie mają możliwości wyprzedzenia swojej osobistej eschatologii, realizowanej już w warunkach 

ziemskich?”. I odpowiada: „Ściśle biorąc – nie”. Wobec tego także w życiu przyszłym nie może być mowy 



 

191 
 

Na tle różnorakich poglądów obecnych w publikacji O Jana Pawła II teologii ciała 

(por. przypis 123 poniżej), jakże odmiennie brzmią słowa interpretujące teologię Świętego Pawła 

o zmartwychwstaniu ciał autorstwa Hansa Ursa von Balthasara. Pisze on, że na poszukiwanie 

sensu płciowości, która sama w sobie jest wystarczającym misterium, „jest od czasu Chrystusa 

za późno (1 Kor 7, 6nn, 29). Od czasu Nowego Testamentu właściwe jest przejście z Pawłem 

z porządku małżeństwa do porządku dziewiczości, to znaczy do eschatologicznej 

oblubieńczości”656. 

W dalszy ciąg rozważań polskiego papieża doskonale wpisuje się intuicja szwajcarskiego 

myśliciela: Autor Estetyki teologicznej posługuje się celnym stwierdzeniem o dziewiczej 

„eschatologicznej oblubieńczości”, jako celu egzystencji ludzkiej. Jan Paweł II identycznie 

interpretuje więź mężczyzny i kobiety w eschatonie – jako dziewiczą. Dopowiada jednak, jak 

ów oblubieńczy wymiar rozumie. 

Otóż pełna afirmacja więzi małżeńskiej jest tu punktem wyjścia, ponieważ w tym świecie to 

właśnie sakramentalne małżeństwo najdoskonalej pozwala wejść w przestrzeń cielesno-

duchowego zjednoczenia mężczyzny i kobiety. Po zmartwychwstaniu ciał natomiast 

rzeczywistość komunii oblubieńczej między mężczyzną a kobietą przekroczy najdoskonalsze 

nawet małżeńskie zjednoczenie, znane z ziemskiej egzystencji. Przychodzą tu na myśl słowa 

Ewangelii, w których Chrystus obiecuje: „Dobrze, sługo dobry i wierny! Byłeś wierny w rzeczach 

niewielu, nad wieloma cię postawię: wejdź do radości twego pana” (Mt 25, 23). Okazuje się, 

że małżeńska więź oblubieńcza to tylko to „niewiele” znane w doczesności. Czymże będzie wobec 

tego prawdziwe dobro?  

„Będzie to doświadczenie całkowicie nowe, a równocześnie nie będzie ono żadną miarą 

wyobcowane z tego, co było udziałem człowieka «od początku»”657. Z czego wynika, że 

po zmartwychwstaniu ciał – podobnie jak Adam i Ewa w raju objawili się w całej ich nagiej 

                                                           
o wymiarze komunijnym między mężczyzną a kobietą. Skąd takie przekonanie? Communio personarum 

małżonków jest pojmowana jedynie jako wyraz ziemskiej egzystencji, i nie ma nic wspólnego z życiem 

w przyszłym świecie, tak jakby eschaton był ostatecznym przypieczętowaniem stanu… bezżennego. Oto 

jak brzmi główna teza J. Szlagi: „Bezżenność też jest darem ciała, z tym, że adresatem tego daru jest Bóg”. 

Najistotniejszy element nauczania papieskiego o sensie męskości i kobiecości w eschatonie: ich wzajemna, 

specyficzna więź, jest zupełnie pominięty. Co prawda, Autor wspomnianego artykułu dodaje, że bezżenny 

będzie posiadał ciało w swoim podmiocie, i w ten sposób stanie się darem bezinteresownym dla bliźnich. 

Nie wspomina o oblubieńczym charakterze znaczenia płci, co jest kluczowe w nauczaniu papieża. Por. 

J. Szlaga, Eschatologiczny wymiar osoby ludzkiej – bezżenność dla królestwa niebieskiego, w: O Jana 

Pawła II teologii ciała, Wydawnictwo KUL, Lublin, 2009, s. 123-134. 
656
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 2, dz. cyt., s. 394.  

657
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 214. 



192 
 

piękności – tak mężczyzna i kobieta doświadczą całkowitego odsłonięcia wobec siebie w tym, 

co specyficznie męskie i kobiece. 

Nicola Reali, odwołujący się do „początku”, wskazuje na istotną rolę różnicy płci i jej 

celowość inną, niż tylko prokreacyjna: Możliwość istnienia jako mężczyzna i kobieta Bóg 

ofiarowuje człowiekowi nie wyłącznie w kategoriach daru, ale – konieczności, aby zdołał 

odnaleźć swoją tożsamość. Istnienie płci jest więc „koniecznością” – w znaczeniu, że to ona 

determinuje istotę bycia człowiekiem. „Oto więc można zrozumieć, dlaczego opowieść biblijna 

kończy się potwierdzeniem, że mężczyźnie, seksualnie zdeterminowanemu, powierzony zostaje 

obowiązek, zadanie, które powinien doprowadzić do końca: stać się z kobietą «jednym ciałem» 

(Rdz 2,24)”658. Najistotniejsze jest tutaj stwierdzenie o zdeterminowaniu płcią, co trzeba 

odpowiednio rozumieć. Człowiek nie może istnieć inaczej niż jako mężczyzna i kobieta, i to nawet 

w eschatonie. Odmiennie pojmowane życie wieczne byłoby może bliższe anielskiemu, ale 

z pewnością byłoby nieludzkie. 

Identyczną intuicję prezentuje Giovanni Salmieri – to nie względy biologiczne, 

reprodukcyjne, zadecydowały o stworzeniu człowieka mężczyzną i kobietą, ale pragnienie 

spełnienia siebie w komunii659. Tylko w takim kształcie rzeczywistość płci przestaje mieć posmak 

naiwnie pojmowanego „naturalizmu eschatologicznego”. 

Jeżeli więc papież mówi, że w eschatonie mężczyzna i kobieta nie zostaną pozbawieni żadnej 

cechy, która właściwa jest ich ludzkiej kondycji, a która sprawia, że człowieczeństwo utożsamiane 

jest z byciem mężczyzną i kobietą, to mimo zakończenia ziemskiej wędrówki człowiek nie 

pozostanie przecież w stanie jakiejś formy„samotności z Bogiem”. Ta prawda może być trudna do 

przyjęcia dla wyobrażających sobie życie wieczne jako uwolnienie od ciała oraz uwarunkowań 

związanych z męskością i kobiecością. Natomiast z powyższych rozważań wynika, 

że w eschatonie, w całej nagiej prawdzie objawi się oblubieńczy sens ciała męskiego wobec 

konkretnej kobiety i ciała kobiecego – wobec konkretnego mężczyzny. 

Nie sprowadzi się to jedynie do jakiegoś statycznego wymiaru „bytowania”, czy też 

„zachwycenia” ze względu na płeć. Papież z niezwykłą odwagą uzupełnia ów pejzaż, gdy dodaje, 

że mężczyzna i kobieta nie będą wyobcowani także i z tego, „co w wymiarze historycznym jego 

                                                           
658
N. Reali, Secolarizzazione della sessualità ovvero l’autoevidenza dell’erotico, Anthropotes XX, nr 2 

(2004), s. 11-21. 
659
„Perfino la narrazione biblica sembra mossa anche dall’esitazione di fronte al carattere sfuggente 

della differenza sessuale: anzitutto perché essa viene introdotta esplicitamente per la sola specie umana, 

come se in fondo il suo carattere problematico si radicasse non tanto nei meccanismi biologici della 

riproduzione, ma in una sete di comunione, frustrata o realizzata, che caratterizza proprio l’essere umano”, 

G. Salmieri, Differenza e indifferenza sessuale, art. cyt., przypis 1 s. 306. 



 

193 
 

bytowania stanowiło w nim źródło napięcia pomiędzy duchem a ciałem, najczęściej właśnie 

w związku z prokreacyjnym znaczeniem ciała i płci”660. 

Bardzo odważne stwierdzenie, jeżeli się pojmie jego istotne znaczenie. Każdy ludzki byt 

w tym świecie podlega napięciu wynikającemu z dominującej, przenikającej go cieleśnie 

seksualności. To w tej przestrzeni odbywa się walka między aspektem duchowym a cielesnością 

w człowieku. Wymiar seksualny jest dokładnie jakby linią frontu między ciałem a duszą, jak to 

w pełnych dramatyzmu słowach ilustruje Jean Bastaire, opisujący walkę, jaką stoczył z pokusami 

Antoni pustelnik661. Ten sam Autor wspomina nieco ironicznie o chrześcijanach, którym nie 

mieści się w głowie oblubieńczy sens dwoistości płci w życiu przyszłym. Pyta retorycznie: czyż 

sfera płciowa służyć miałaby tylko do rozmnażania rodzaju ludzkiego. Czyżby więc każdy 

człowiek miał być pozbawiony całego wymiaru płciowego po zmartwychwstaniu? I dopowiada: 

„a może, na odwrót, paruzja będzie wiecznym orgazmem, rozlewającym się na wieczność, by być 

dopełnieniem życia małżeńskiego”662. Cytat ten może się wydać nazbyt dosadnie wyrażoną wizją 

świata po zmartwychwstaniu ciał. Jednakże w jakiś sposób intuicje francuskiego filozofa mają 

swoje pokrycie w teologii ciała, jakkolwiek szokująco by brzmiały. 

Jan Paweł II opisuje rzeczywistość eschatologiczną z sobie właściwą subtelnością, której być 

może nieco zabrakło francuskiemu filozofowi. Nie oznacza to jednak braku realizmu 

w rozważaniach Autora Medytacji. Przecież – mimo wykluczenia elementu prokreacyjnego 

z dziedzictwa nieśmiertelności – papież przedziwnie widzi w eschatonie miejsce dla tego 

charakterystycznego napięcia, istniejącego w mężczyźnie i kobiecie „od początku”. Ni mniej, 

ni więcej, ale mowa tu o przestrzeni erotycznej, przeżywanej na wszelkich, dostępnych poziomach 

ciała czy świadomości, niezależnie od form, jakie przyjęła w doczesnym powołaniu człowieka. 

W Liście Apostolskim Mulieris dignitatem papież daje do zrozumienia, że nawet w konsekracji 

zakonnej „nie można prawidłowo pojąć dziewictwa, kobiecej konsekracji w dziewictwie 

bez odwołania się do miłości oblubieńczej, w takiej bowiem miłości człowiek-osoba staje się 

darem dla drugiego” (analogicznie to samo dotyczy mężczyzny)663. Nie inaczej należy rozumieć 

słowa Jana Pawła II o związku z prokreacyjnym znaczeniem ciała i płci. Jak więc poprawnie 

odczytać intencje Autora? Przecież doświadczenie to nie może być obecne w tym samym 

                                                           
660
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 215. 

661
„Le tentazioni che assalivano Antonio durante le sue innumerevoli notti insonni non erano l’effetto 

di una nevrosi ma il marchio di una battaglia in cui erano impiegate le profonde riserve dell’essere. Antonio 

non combatteva per rispettare un codice morale, lottava letteralmente per la propria vita, per non essere 

privato di ciò che impediva alla sua esistenza di ricadere nell’entropia di un mondo perituro”, w: J. Bastaire, 

Eros redento, trad. it. di G. Dotti, Edizioni Qiqajon, Magnano 1991, s. 25. 
662
Tamże, s. 87.  

663
Jan Paweł II, Mulieris dignitatem, 20. 



194 
 

kształcie, niejako w jednakowej skali, w znaczeniu seksualizacji eschatologicznych oblubieńców 

(jak już wyżej zostało wspomniane, groziłoby to czymś w rodzaju „naturalizmu 

eschatologicznego”). Nie ma tu mowy o determinującej, podporządkowującej sobie 

człowieczeństwo, pożądawczej sile starego eonu, z całą sferą sexus. Element seksualny zniknie 

w eschatonie – co do tego nie ma żadnych wątpliwości. Czy jednak doświadczenie uwielbionego 

ciała nie sprawi, że cały towarzyszący człowiekowi doczesnemu trud – walka, jaką prowadził, 

by przeżywać sferę seksualną na ludzką miarę – nie przemieni tej ludzkiej sfery na miarę boską? 

Człowiek «świata przyszłego» odnajdzie w takim nowym doświadczeniu swego ciała 

właśnie spełnienie tego, co odwiecznie i historycznie zarazem nosił w sobie – poniekąd 

jako dziedzictwo, a bardziej jeszcze jako zadanie i cel, jako treść etosu664. 

Uważnemu czytelnikowi nie może umknąć fakt, że sens cielesności w życiu wiecznym 

zawiera się w wyrażeniu: to, co człowiek „odwiecznie i historycznie zarazem nosił w sobie”. 

Mężczyzna i kobieta historii nie będą zapomniani, nie odejdą gdzieś w niebyt ze swoim 

doświadczeniem cielesności. Podobnie i człowieczeństwo – takie, jakie wyszło z rąk Stwórcy – 

nie jest stracone na zawsze, nie do odzyskania. „To piękno i ta komunia nie są bowiem dobrem 

utraconym na zawsze”665 – mówi Autor Medytacji. Rozróżnienie płci umożliwi w życiu wiecznym 

utrwalenie stanu, będącego w ziemskiej egzystencji tylko chwilą. Odsłania się tu ogrom tajemnicy, 

ukrytej w refleksji niemającej sobie równej w dorobku myślicieli chrześcijańskich. Z jednej strony 

oblubieńczy sens ciała mężczyzny i kobiety odsłoni się w całej pełni, w całym pięknie 

i wyrazistości dopiero w eschatonie. Przedsmak tej rzeczywistości jest udziałem każdego 

mężczyzny i każdej kobiety już w życiu doczesnym, w którym odbija się dalekie echo raju. 

Z drugiej strony zjednoczenie cielesno-duchowe eschatologicznych oblubieńców wyznaczy 

miarę tego, co dobre (przypomnijmy: „Godny serca ludzkiego jest taki kształt tego, co 

«erotyczne», który zarazem jest kształtem etosu: tego, co «etyczne»”666), a nawet – w nawiązaniu 

do słów Księgi Rodzaju 1,31 – „bardzo dobre”. Innymi słowy, im ściślejsza i bardziej intymna 

komunia mężczyzny i kobiety, tym wyższy poziom uświęcenia w życiu przyszłym, większe 

zjednoczenie z Trójjedynym Bogiem po to, „aby Bóg był wszystkim we wszystkich” 

(1 Kor 15,28).  

Konkluzją powyższej refleksji niech będą słowa zadumy Jana Pawła II nad objawieniem się 

piękna człowieczeństwa z perspektywy jego osobistej drogi. Papież potwierdza, że w Medytacji 

„ukryta jest poniekąd długa droga, wewnętrzne itinerarium, które prowadziło od słów, jakie 

                                                           
664
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 215. 

665
Meditatio, 3. 

666
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 151. 



 

195 
 

usłyszałem w młodości z ust mego duchownego kierownika, do owego Totus Tuus”667. 

Początkowe: „nie lękaj się przyjąć” musi się spełnić w całkowitym oddaniu się Autora temu, 

co ostatecznie Piękne: odwiecznej kobiecości ucieleśnionej w Bogarodzicy Maryi w Pieśni nad 

Pieśniami. 

3.2.3. Przebóstwione człowieczeństwo 

Pytaniem badawczym niniejszego podrozdziału będzie zagadnienie dotyczące interpretacji 

kobiecości upostaciowanej w Bogarodzicy Dziewicy Maryi, w świetle biblijnej Pieśni nad 

Pieśniami. Odpowiedź na nie można znaleźć na końcu punktu czwartego Medytacji. Jan Paweł II 

pisze o pięknie kobiecości – którego szczytem jest Bogarodzica – by zaraz przejść do punktu 

piątego, o charakterystycznym tytule „Totus Tuus”. Rozpoczyna go cytatem z Pieśni nad 

Pieśniami: „Jakże piękna jesteś przyjaciółko moja” (Pnp 1,15)668. 

To nie przypadkowe, że Autor tekstu kojarzy motto swojego pontyfikatu – „cały Twój” 

(kierowane pod adresem Najświętszej Maryi Panny), ze słowami z biblijnej księgi miłosnej. 

W punkcie piątym powtórzy jeszcze raz ten sam cytat z Pieśni nad Pieśniami. Tak, jakby papieska 

interpretacja całkowitego oddania się Maryi była nierozerwalnie związana z zachwyceniem, 

wyrażonym słowami: „jakże piękna jesteś, Przyjaciółko moja”. Czy można zaryzykować 

stwierdzenie, że eschaton jest całkowicie przeniknięty tym jedynym, imponującym 

doświadczeniem piękna, które tak wyraźnie naszkicowane zostało w Medytacji? 

A w konsekwencji – czy Pieśń nad Pieśniami, jako wyraz tego doświadczenia, jest w stanie 

przybliżyć nas do zrozumienia, czym to piękno mężczyzny i kobiety będzie w życiu wiecznym? 

Jan Paweł II powołuje się na tę właśnie księgę biblijną, ponieważ „przytoczone słowa mówią 

przede wszystkim o wielkim olśnieniu pięknem kobiecości”669. Może ktoś postawić zarzut, 

że wciąż poruszamy się w rzeczywistości widzianej oczyma mężczyzny, z pominięciem 

kobiecego punktu widzenia. 

Czego jednak możemy oczekiwać, skoro tekst Medytacji ma za Autora mężczyznę, 

co determinuje sposób postrzegania samego piękna? Nie powinno więc dziwić, że papież – 

opierający się na osobistym doświadczeniu – nie dąży do ujednolicenia poglądów. Mężczyzna 

i kobieta nie postrzegają siebie jednakowo, nie istnieje tu swego rodzaju symetria, aby można 

                                                           
667
Meditatio, 5. 

668
Por. tamże, 4-5. 

669
Tamże, 5. 



196 
 

po prostu odwrócić role. Każde z nich tylko wtedy przekazuje prawdę o wspólnym 

człowieczeństwie, kiedy mówi ze swojego specyficznego punktu widzenia670. 

Jednocześnie – dla pełności obrazu – należy zauważyć, że kobieca perspektywa jest tu 

reprezentowana przez samą bohaterkę Pieśni nad Pieśniami. Piękno, utożsamione przez papieża 

z kobiecą naturą, występuje jako główna postać biblijnego poematu – kobiecość jest jego 

personifikacją – a zarazem nie zajmuje ono miejsca bohaterki biblijnego poematu miłosnego. Jest 

po prostu interpretacją tego, co specyficznie kobiece. Stąd niedaleka już droga do zrozumienia, 

że Maryja, jako kwintesencja kobiecości, jest także kwintesencją piękna stworzonego, i to przede 

wszystkim za sprawą dogmatu o wniebowzięciu. Jako wzięta do niebiańskiej chwały z duszą 

i ciałem, reprezentuje eschatologiczną naturę ludzką w pełnym tego słowa znaczeniu. Dlatego 

papież pisze, że „to piękno, które swój szczyt znajduje w Bogarodzicy […] na to jest, «aby się 

zmartwychwstało» (Norwid)”671. Powiązanie kobiecego piękna Maryi z przyszłym, wiecznym 

życiem, z wplecionym między wierszami tematem „wiecznej kobiecości”, jest ewidentne.  

Jak już wspomniano, Medytację przenika duch prawdy o zmartwychwstaniu ciał. Tekst 

papieskiej refleksji należy odczytywać przez pryzmat tej tajemnicy, aby pojąć jego najgłębszą 

warstwę. Czy można zatem przyjąć śmiałe założenie, że papieskie Totus Tuus w eschatonie 

najlepiej interpretować właśnie w świetle Pieśni nad Pieśniami? Jest ono śmiałe z tego względu, 

że przecież treści obecne w biblijnej pieśni miłosnej wiążą się bezpośrednio z przeżyciem o silnym 

zabarwieniu erotycznym. Czy eros ma prawo bytu pośród powołanych do zmartwychwstania 

w ciele? 

Odwołajmy się ponownie do teologii Maksyma Wyznawcy, jako źródła właściwego 

zrozumienia – zgodnego z najstarszą tradycją – rysującej się antynomii: eros – agape. Autor 

Ambigua zastanawia się nad określeniem, że ostatecznie Bóg jest wszystkim we wszystkich. 

Ku temu stanowi rzeczy zmierza całe dzieło stworzenia, w pewnym sensie oznacza to więc 

bytowanie w życiu przyszłym. 

Aby uniknąć niebezpieczeństwa swoistego rozpłynięcia się stworzenia w Stwórcy, trzeba 

wprowadzić kategorię relacji między Bogiem a kosmosem. Jest to jednak relacja niejednoznaczna: 

ciągłe oddalanie się (niebezpieczeństwo popadnięcia w niebyt stworzenia) i jednoczesne zbliżanie 

(co grozi wchłonięciem stworzenia) Stwórcy i kosmosu, przesilanie się immanencji 

                                                           
670
Por. cenna uwaga K. Bartha: „Come la posizione e la funzione dell’uomo e della donna non debbono 

essere scambiate e confuse, ma fedelmente mantenute, se d’altra parte non possono essere separate 

e contrapposte, ma devono essere comprese ed attuate in riferimento l’una all’altra, non possono però 

nemmeno essere considerate semplicemente identiche e quindi in rapporto in cui stano non può essere 

invertito”, w: K. Barth, Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, dz. cyt., s. 104. 
671
Meditatio, 4. 



 

197 
 

i transcendencji w jednakowej mierze. Jednakże ten dialektyczny ruch nie ma żadnego wpływu na 

Boga, Bóg mu absolutnie nie podlega, a jedynie ukazuje, jak antytetycznie myśleć o Bogu, 

wychodzącym poza siebie, by jednocześnie w sobie samym pozostać nieporuszonym672. Ta trudna 

łamigłówka metafizyczna ma na celu ukazać paradoksalną sytuację stworzenia, którego istnienie 

powiązane jest ściśle nie tyle z bytem, co z relacją w jej dynamicznym aspekcie. Maksym 

Wyznawca twierdzi:  

Bóg jest początkiem, tym, który rodzi Agape i Erosa, ponieważ wydał na świat wszystkich, 

którzy byli w Nim, to znaczy wszelkie stworzenie. Dlatego też powiedziano: «Bóg jest 

miłością», a również w Pieśni [nad Pieśniami] nazwano Go «agape», i ponadto «słodyczą» 

i «pragnieniem», co tłumaczy się jako eros. Ponieważ jest On najprawdziwiej godny miłości 

i erotyczny. Na ile z Niego wypływa miłujący Eros, na tyle rodzący go zostaje nazwany 

poruszonym w sobie samym; jednak na ile On sam jest tym, który daje się kochać i pragnąć, 

na tyle porusza to, co wpatruje się w Niego i według własnej miary posiada moc 

pragnienia673. 

Niezwykle inspirująca myśl wskazuje na równoważne, agapiczno-erotyczne pochodzenie 

każdego pragnienia obecnego w stworzeniu. Dowodem na to jest choćby sposób odczytania przez 

Maksyma Wyznawcę Pieśni nad Pieśniami. Rzecz niezwykła w starożytności i wczesnej epoce 

chrześcijańskiej!674 Claudio Moreschini we wspominanym już opracowaniu dzieła Ambigua 

podkreśla, że to właśnie Maksym Wyznawca, nawiązujący do Dionizego Areopagity, bronił 

terminu eros i stawiał go obok agape. Do tego stopnia, że „Maksym posługuje się obydwoma 

[terminami], by określić tak miłość Boga, jak i miłość do Boga i do ludzi; w tym kontekście jednak 

[Ambigua 91, 1260C] to eros przeważa, którego – co zaskakujące – uważa za bardziej 

boskiego”675. Eros wyniesiony do boskiej godności jest istotnie czymś niezwykłym, szczególnie 

w interpretacji Ojca starożytnego greckiego Wschodu. Można próbować polemizować ze 

                                                           
672
Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 77.  

673 Maximus Confessor, Div. Nom. 4; 4, 265CD za: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, 

dz. cyt., s. 77. 
674
H. Urs von Balthasar, piszący o interpretacji Pieśni nad Pieśniami, zauważa: „Czegoś tak całkowicie 

świeckiego i niereligijnego, tak wyłącznie poświęconego rozkoszy zmysłowej, nie napisałby żaden poeta, 

który miałby na myśli coś innego niż wyrażenie miłości Jhwh do swego narodu. Interpretacja alegoryczna, 

która pojawiła się dopiero po Septuagincie (250-150 przed Chrystusem), nie wykazującej jeszcze żadnych 

jej śladów (poświadczona po raz pierwszy przez rabbiego Akibę zmarłego 135 po Chrystusie), a która 

sprawiła, że Pieśń nad pieśniami stała się dla późniejszych czytelników znośna, a później (po komentarzu 

Orygenesa) rozpoczęła zwycięski pochód w Kościele chrześcijańskim okresu Ojców, w średniowieczu, 

a także w czasach Reformacji i w baroku, nie była oczywiście pretekstem dla włączenia tej księgi 

do kanonu”, w: Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 1, dz. cyt., s. 115. 
675
C. Moreschini, Massimo il Confessore. Ambigua, dz. cyt., s. 684. 



198 
 

znaczeniem, jakie nadaje temu terminowi Maksym Wyznawca. Nie ma ono wiele wspólnego 

ze współczesnym rozumieniem Pieśni nad Pieśniami, odnosi się bowiem do rzeczywistości 

boskiej, nie ludzkiej: wszak to Bóg jest źródłem miłości erotycznej i zarazem jej adresatem. 

Jak chcemy uzasadnić zastosowanie pojęcia erotyczny w kontekście eschatologicznej 

egzystencji mężczyzny i kobiety? Co prawda Pieśń nad Pieśniami jest przeniknięta duchem erosa, 

ale czy wolno właśnie tego ducha wprowadzać do eschatonu? 

Hans Urs von Balthasar zauważa, że Maksym Wyznawca – myśliciel rozpięty pomiędzy 

Wschodem a Zachodem – doskonale pojął w pełni chrześcijański sens istnienia świata 

stworzonego (w duchu Arystotelesa) jako celowego w samym sobie: „Nie rozpłynięcie się w Bogu 

jest celem, do którego Bóg zmierza, stwarzając kosmos, ale raczej – we wcieleniu swojego Syna – 

[jest tym celem] także utrwalone dopełnienie bytu stworzonego, άσυγχύτος”676. 

Grecki termin, decydujący o losach Soboru Chalcedońskiego (451 r.), teraz powraca, 

by dopełnić obrazu stworzenia, przeznaczonego do przebóstwienia, ale przebóstwienia 

rozumianego nie jako zagubienia się w Stwórcy. Podobnie jak w pierwszym rozdziale była mowa 

o chrześcijańskim humanizmie wynikającym z teologii tego wielkiego Ojca Kościoła, tak teraz, 

na zakończenie niniejszej refleksji, wykazać należy, czemu ma ostatecznie służyć autonomia 

stworzenia. 

Przy powrocie do refleksji o boskości pochodzenia erosa, przypomnieć należy o pewnym 

paradoksie, napięciu istniejącym między tym, co boskie a rzeczywistością stworzoną. Autorem 

wszelkiego poruszenia, wszelkiego pragnienia poruszającego stworzenie, jest Bóg. W tym 

pragnieniu, ruchu, eros jest właśnie tą siłą, która najbardziej charakteryzuje ludzkie pragnienie. 

Z całą jasnością potwierdza to Maksym Wyznawca na innym miejscu, gdy pisze, że w naszą słabą, 

ludzką naturę Bóg wszczepił – jako pierwszą cnotę – możliwość poznania Go przez „pragnienie 

i [przez] erosa, które niosą nas ku Niemu”677. 

Wiemy, że określa nas „początek” – pierwotny zamysł stwórczy: „mężczyzną i niewiastą 

stworzył ich” (Rdz 1,27). Jakaż wobec tego siła powoduje, że – jak pisze papież Wojtyła – „wraz 

ze stworzeniem kobiety Stwórca wyzwala w człowieku całe to olbrzymie dążenie do piękna”678. 

Otóż to: dążenie, olbrzymia siła, która nie pozwala mężczyźnie – ze względu na 

wszechogarniający go cel – na jakąkolwiek ucieczkę. Piękno to jest celem samym w sobie, i nie 

ma w tym nic obrazoburczego. Hans Urs von Balthasar, komentujący wersy Pieśni nad Pieśniami, 

                                                           
676
H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 134. 

677
Maximus Confessor, Amb. 91, 1361AB, za: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., 

s. 132. 
678
Meditatio, 3. 



 

199 
 

mówi coś identycznego: w tym poemacie „eros istnieje sam dla siebie, nie ma innego celu, jak 

tylko kochanie się – nigdzie nie ma mowy o małżeństwie, a cóż dopiero o dzieciach – jest 

zmysłowym, upojnym byciem-dla-siebie-wzajemnie i byciem razem”679. Jakże blisko stąd do 

eschatonu! Jest to przecież wprost nawiązanie do papieskiego „poza małżeństwem 

i prokreacją”680. Co więcej, upojenie wzajemnym byciem dla siebie wskazuje jednoznacznie na 

najistotniejszy aspekt istnienia w życiu przyszłym: communio personarum. 

Jako kwintesencja naszych rozważań niech posłużą słowa Maksyma Wyznawcy o celowości 

w samym sobie tego, co stworzone, jako wyrazie spełnienia, a w konsekwencji – przebóstwienia 

stworzenia. W takim kontekście należy umieścić rzeczywistość komunii mężczyzny i kobiety, 

jako doskonałego obrazu Stwórcy, odciśniętego w stworzeniu, zgodnie ze słowami Medytacji, 

że „ta właśnie komunia jest miejscem szczególnego podobieństwa człowieka do Boga”681. 

W odniesieniu do tego właśnie stwierdzenia wypada zacytować Maksyma Wyznawcę: „To, co nie 

ma celu [τέλος] swojego naturalnego działania, nie jest w żadnym wypadku spełnione, doskonałe 

[τέλειον]”682. I w tym kontekście geniusz Hansa Ursa von Balthasara, komentującego powyższe 

zdanie słowami: „chcieć ograniczyć ową celowość – pod pretekstem jeszcze bardziej intymnego 

zlania się bytu z nieskończonością – oznaczałoby anulowanie najgłębszego, ontycznego sensu 

stworzenia”, przeciwnie – doskonała pełnia bytu stworzonego „aktualizuje się najwłaściwiej 

w zachowaniu i umocnieniu go w jego granicach”683. Jeżeli „świeckie” treści Pieśni nad Pieśniami 

wyznaczają szczyt owej celowości „naturalnego działania” – jego τέλος, to stworzenie bytu 

ludzkiego jako mężczyzny i kobiety oraz ich wzajemne zachwycenie sobą, spowodowane 

pięknem męskiej i kobiecej natury, są same w sobie doskonale spełnionym celem, τέλειον, 

najwyższym dobrem, chcianym przez Stwórcę! 

Nie potrzeba żadnych alegorycznych wyjaśnień biblijnego poematu, by usprawiedliwić 

zasadność zastosowania obrazów o erotycznym zabarwieniu. Paradoksalnie, dopiero w życiu 

przyszłym, w ciele zmartwychwstałym, ów sens „niealegoryczny” doskonale się objawi. Dzieje 

się tak dlatego, że „doskonalące zamieszkanie i obecność boskiej jedności w bycie skończonym 

mogą mieć początek tylko w paradoksie, według którego owa jedność czyni doskonałą tak 

indywidualność, jak i wzajemną różnorodność stworzenia”684. Przedwieczny Stwórca nigdy nie 

                                                           
679
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 1, dz. cyt., s. 114. 

680
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 214. 

681
Meditatio, 2. 

682
Maximus Confessor, Amb. 91, 1220A, za: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., 

s. 135-136. 
683
H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 136. 

684
Tamże, s. 136. 



200 
 

będzie konkurentem wobec swojego stworzenia, wobec najwyższego dobra, jakim jest jego 

(tego stworzenia) doskonałe spełnienie w granicach natury. Paradoks polega na tym, 

że jednocześnie natura stworzona (ograniczona) sama w sobie nie może znaleźć swojego 

spełnienia. Aż nadto jest to widoczne w doczesnym świecie. „Ponieważ jednak Bóg nie nienawidzi 

żadnej rzeczy, którą stworzył, dlatego nie wolno jej nienawidzić ani mieć w pogardzie również 

człowiekowi. Musi je kochać w ich prawdzie, to znaczy w Bogu”685. 

W pełni wzajemnie szczęściodajne bycie dla siebie mężczyzny i kobiety w eschatonie – gdzie 

jak wiemy: „nie będą się żenić, ani za mąż wychodzić” (Mk 12,25) – musi się wyrazić przez 

przebóstwienie ich relacji: tylko Bóg jest gwarantem trwania ich oblubieńczej komunii na zawsze. 

Ale przebóstwienie to powinno mieć swój początek w kontemplacji piękna obojga – mężczyzny 

i kobiety – w ich pierwotnym, stworzonym wymiarze, jak przedstawia to księga Pieśni nad 

Pieśniami.  

Aby należycie podsumować refleksję Maksyma Wyznawcy, odwołajmy się do ostatecznego 

kryterium, jakie odnaleźć można w pytaniu o życie wieczne, zadanym przez Hansa Ursa von 

Balthasara: „Czyżbyśmy mieli czekać na piękniejsze róże, większe, dłużej kwitnące i mocniej 

pachnące? Nie, doskonałe są stworzenia Boże takie, jakie są, a nie ich duplikaty”686. Parafrazując 

Autora, można zapytać: czyżby trzeba było czekać w eschatonie na jakąś inną, nieznaną – i chociaż 

wielką, to jednak mglistą – komunijną więź mężczyzny i kobiety. Czyżby sfera cielesna – a więc 

i zawierająca się w niej od zarania sfera erotyczna, wysławiana poetyckimi słowami Pieśni nad 

Pieśniami – miała stać na przeszkodzie wznioślejszego, uduchowionego stanu człowieczeństwa 

w życiu przyszłym? Czy należy oczekiwać na jakieś „inne róże”, inną męskość i kobiecość, 

wyzutą z nagości cielesnej, która „czyni ich zdolnymi do wzajemnego upodobania w sobie”?687 

Sugestia szwajcarskiego myśliciela, że stworzenie w swym pierwotnym kształcie zawiera w 

sobie zapowiedź doskonałości, przeczy takiej interpretacji eschatonu. Czytelnik Pieśni nad 

Pieśniami mógłby zapytać, czy raczej to nie „Duch Święty w niewidzialny sposób troszczy się 

o to, aby czysto liryczna atmosfera sprawiała, by zjawisko to przebiegało w ahistoryczności, a tym 

samym abstrakcyjności, która wyklucza wszelką «infralapsaryczność»”688. Spowodowany przez 

grzech upadek człowieka nie może decydować, co w ludzkiej, cielesnej naturze jest dobre, a co 

godne pogardy. Upadła natura nie może wyznaczać jej granic – przynajmniej nie w biblijnym 

poemacie miłosnym. Ponieważ w Pieśni nad Pieśniami „nie panuje ani niewinność, ani grzech, 

                                                           
685
H. Urs von Balthasar, Eschatologia w naszych czasach, tłum. W. Szymona, WAM, Kraków 2008, 

s. 106. 
686
Tamże, s. 107. 

687
Meditatio, 2. 

688
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 1, dz. cyt., s. 117. 



 

201 
 

nie ma teologicznego pożądania, jest tylko czysty, wyraziście ukazany i płonący jako potężna siła 

stwórcza eros”689. Jedynym kontekstem takiego stanu rzeczy – czy wytłumaczeniem kondycji 

człowieka niedotkniętej postlapsarycznym wstydem – może być eschaton. 

O tym, że Pieśń nad Pieśniami musi być ostatecznie odczytywana w perspektywie życia 

wiecznego, jest przekonany sam Hans Urs von Balthasar. Nazbyt płomiennie malowany obraz 

więzi mężczyzny i kobiety, o charakterze erotycznym, nie znajduje w żadnym innym wypadku 

głębszego – niealegorycznego (co podkreślamy z mocą) – uzasadnienia w Biblii. „To może mieć 

jedynie sens proroczy, odnoszący się do pary ludzi, którzy ostatecznie urzeczywistnią to, co w raju 

przez jedną chwilę było przeczuwane, a nie dotrzymane: do drugiego Adama i drugiej Ewy”690. 

Dlatego z drugiej strony, takie rozumowanie powinno być dalekie od uproszczonej – całkowicie 

fałszywej w kontekście chrześcijańskiej antropologii – wizji czegoś na kształt „raju dla 

mahometan”691. Tego typu skojarzenia świadczą jedynie o kompletnym niezrozumieniu obrazów 

i znaczeń obecnych w biblijnej pieśni miłosnej. Jej bezdyskusyjnie erotyczny charakter nie ma nic 

wspólnego z panseksualizacją. 

Odtąd staje się zrozumiałe, dlaczego w poprzednim rozdziale użyto tak bardzo subtelnego 

języka w opisie relacji Józefa i Maryi. W jakimś sensie tylko ta jedyna para świętych oblubieńców 

reprezentować może tę niezwykle delikatną równowagę między eros a agape eschatologicznych 

oblubieńców. Tę finezyjną harmonię, obecną w Pieśni nad Pieśniami, doskonale wyczuwa Joseph 

Ratzinger. Wielcy Ojcowie Kościoła czy dawni święci umieli włączyć całą pasję ludzkiej miłości 

w relację człowieka do Boga. Jednak „w miarę jak w nowożytności – pod wpływem zawężonego 

historycznego myślenia – zanikła zdolność do rozumienia takiej transcendencji słów w wymiarze 

tajemnicy, wyschła również siła źródła”692. Porywająca siła Pieśni nad Pieśniami, tego 

ożywczego, pełnego ludzkich znaczeń źródła, zanikła. Nastąpiło pęknięcie, podział na 

interpretację ściśle alegoryczną i dosłowną (naturalistyczną). Dlatego tak trudno współczesnemu 

człowiekowi pojąć tę niezrównaną, współprzenikającą się równowagę między rzeczywistością 

miłości ludzkiej – jakiej przedstawicielami są Józef i Maryja – a miłością Boga, będącego jak 

„żar ognia, płomień Pana” (Pnp 8,6). Następca Jana Pawła II dostrzegł konsekwencje takiej 

postawy umysłowej: transcendentne treści biblijnej pieśni miłosnej z czasem „fałszywie poddano 

tabuizacji pod hasłem alegorii”693. 

                                                           
689
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 1, dz. cyt, s. 117. 

690
Tamże, s. 118. 

691
Jak dosadnie wyraża to F. Hadjadj, por. Kobieta i mężczyzna, dz. cyt., s. 331.  

692
J. Ratzinger, Patrzeć na przebitego, dz. cyt., s. 57. 

693
Tamże, s. 57. 



202 
 

Delikatną problematykę możliwości włączenia doświadczenia erosa – pojmowanego na 

sposób chrześcijański – w rzeczywistość eschatonu może dodatkowo naświetlić Romano 

Guardini. Wychodzi on z założenia, że człowieczeństwo złożone jest ze współprzenikających się 

warstw. „Człowiek więc wydaje się być ukonstytuowany w taki sposób, że każda z warstw jego 

bytu osiąga sobie właściwy, specyficzny sens tylko wówczas, kiedy wchodzi w relację z wyższą 

warstwą”694. W ten sposób na przykład sfera biologiczna człowieczeństwa uzyskuje pełny sens 

tylko wtedy, gdy odnosi się do sfery duchowej, czy też świat fizyczny wyjaśnia się dopiero przez 

odniesienie do wewnętrznych wartości: dobra i prawdy. 

Zgodnie z podobną zasadą wolno wysnuć wniosek, że przeżycie erotyczne, tak mocno 

związane z płcią i cielesnością, swój pełny sens odsłoni dopiero w świecie przyszłym, wyższym. 

Dopiero życie wieczne pozwoli odczytać obrazy zawarte w Pieśni nad Pieśniami. Nie trzeba więc 

tej sfery usuwać – jako niestosownej – z życia zbawionych, powołanych do wieczności. 

Powtórzmy za Hansem Ursem von Balthasarem: „doskonałe są stworzenia Boże takie, jakie są, 

a nie ich duplikaty”695.  

Na koniec wypada zadać pytanie o „dzisiaj” ludzkiej egzystencji: czyżby doczesna, grzeszna 

kondycja historycznego człowieka uniemożliwiała, bądź istotnie ograniczała, przeżycie piękna 

kryjącego się w relacji między mężczyzną a kobietą. Jeżeli sfera erosa byłaby sama w sobie 

powiązana z grzechem, odpowiedź musiałaby być twierdząca. Jednak skoro wyjaśnia się dzięki 

wizji eschatonu, to rzecz przedstawia się zgoła odmiennie. Odwołanie się do papieskiej Medytacji 

pozwala dostrzec ważną intuicję: Jan Paweł II powołujący się na dojrzałe doświadczenie 

chrześcijaństwa, potwierdzone życiem w tym świecie, pisze, że to właśnie święci „są świadkami 

tego, jak przełamywać krąg przeciętności, a w szczególny sposób, […] jak odnajdywać dobro 

i piękno, pomimo wszystkich degradacji, którym ulega ludzka cywilizacja”696. 

Udzielona tym samym odpowiedź nie pozostawia najmniejszych wątpliwości, w jakim 

kierunku zmierza refleksja Autora. Papież następnie dobitnie stwierdza: „Jak widać, ów próg, na 

którym potyka się człowiek, nie jest nieprzekraczalny”697. Prawdziwym wrogiem na drodze 

zachwycenia się pięknem, promieniującym z wizji zmartwychwstania, jest nie tyle grzeszna 

kondycja człowieka, co zwykła przeciętność. 

W odniesieniu do powyżej wyrażonej intuicji Nikołaj Bierdiajew mówi, że należy, 

„określając siebie eschatologicznie, ukazywać, wyrażać, wypromieniowywać swoją energię 

                                                           
694
R. Guardini, L’uomo. Fondamenti di una antropologia cristiana, dz. cyt., s. 294. 

695
H. Urs von Balthasar, Eschatologia w naszych czasach, dz. cyt, s. 107. 

696
Meditatio, 4. 

697
Tamże, 4. 



 

203 
 

twórczą w poznaniu, w miłości, w obcowaniu, w wolności, w pięknie. Wszystko jest zanurzone 

w misterium Ducha”698. Potwierdza się jedna z tych prawd papieskiego nauczania, która powinna 

wybrzmieć z całą mocą: koncentracja na skończoności zamkniętej śmiercią wynika z jednej strony 

z braku szerszej, odważnej perspektywy tak charakterystycznej dla świętych, jak i z nagromadzonych 

lęków, czy wręcz z niewiary, kapitulującej wobec tajemnicy (por. wyżej cytowany Benedykt XVI). 

Dlatego papież Wojtyła podkreśla, że aby pokonać lęk przed owym progiem – przeciętnością – 

„trzeba świadomości, że on istnieje, i odwagi, aby go stale przekraczać”699. 

Nie inaczej prawdę o ludzkiej kondycji widzi Romano Guardini. Skończoność, nicość, 

wreszcie świadomość śmierci, towarzyszące egzystencji człowieka od zarania, postrzegane są jako 

normalność. Tymczasem zapomina się, że pierwotna, rajska natura człowieka została utracona, 

a pojawiająca się zamiast niej – upadła, dotknięta grzechem – stała się na skutek kłamstwa normą! 

W ten sposób „struktura typowa dla zepsucia” stała się normatywną w myśleniu o człowieczeństwie, 

a w konsekwencji stała się punktem wyjścia interpretacji „ja”. To katastrofalny w skutkach błąd 

(Romano Guardini wyprowadza stąd krytykę poglądów Martina Heideggera). Miarą prawdziwego 

człowieczeństwa jest „przewrót w myśleniu, polegający na poszukiwaniu oraz na kryteriach 

prawdziwego i fałszywego już nie tyle w „drugiej naturze” – która się ustaliła po grzechu – ile 

raczej w objawieniu, a jeszcze lepiej powiedzieć: w egzystencji [Existenz] Chrystusa”700. 

Autor Medytacji jest doskonale świadomy trudności w przyjęciu takiej właśnie wizji 

człowieczeństwa, ponieważ zdaje sobie sprawę ze zła ciążącego nad doświadczeniem ludzkości. 

Iluż chrześcijan potyka się na tym progu i zdaje się powtarzać słowa, skierowane niegdyś do Pawła 

Apostoła na ateńskim Areopagu: „posłuchamy cię o tym innym razem” (Dz 17,32). 

Tymczasem perspektywa eschatonu wymaga od wierzącego ciągłego (stałego) zapatrzenia 

w tajemnicę zmartwychwstania ciał, by odkryć głębsze znaczenie prostej na pozór prawdy, 

że „z tajemnicy stworzenia, czerpiemy jakby pierwszą nadzieję tego, że owocem tej Boskiej 

ekonomii prawdy i miłości, jaka objawiła się «u początku» człowieka, stanie się nie sama śmierć, 

ale życie”, po czym papież wspaniale doprecyzowuje: „nie samo zniszczenie ciała człowieka 

stworzonego «na obraz Boży», lecz «wezwanie do chwały» (por. Rz 8,30)”701. 

                                                           
698
M. Bierdiajew, Zarys metafizyki eschatologicznej, przeł. W. i R. Paradowscy, Antyk, Kęty 2004, 

s. 169. Ten sam Autor dodaje: „Eschatologiczna perspektywa to nie tylko perspektywa nieprzewidywalnego 

końca świata, jest to również perspektywa każdej chwili życia. W każdej chwili życia trzeba kończyć 

ze starym światem i rozpoczynać świat nowy. W tym jest oddech Ducha. Eon kresu jest odsłonięciem 

Ducha”, tamże, s. 169. 
699
Meditatio, 4. 

700
R. Guardini, L’uomo. Fondamenti di una antropologia cristiana, dz. cyt., s. 497. 

701
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 63. 



204 
 

Co ciekawe, słowa te padają w kontekście analizy sakramentalnego małżeństwa. Autor 

Katechez zdaje się wyraźnie wskazywać, jaki ostateczny sens wpisany jest w tajemnicę tego 

sakramentu: ukazanie w doczesności prawdy o – innym niż małżeński – wymiarze oblubieńczej 

komunii między mężczyzną a kobietą. Nie dziwi więc, że Jan Paweł II widzi konieczność 

przekraczania progu przeciętności. Częstokroć przeszkodą staje się spłycona refleksja nad 

communio personarum obojga oblubieńców, co w konsekwencji może wpływać także na więź 

małżeńską i skutkować jej rozbiciem. 

Jak widać, treści kryjące się w podrozdziale zatytułowanym „Odkupienie ciała 

a sakramentalność małżeństwa” w papieskich katechezach Mężczyzną i niewiastą stworzył ich 

wykraczają daleko poza horyzont ograniczony zwykle wąskim rozumieniem relacji małżeńskiej. 

Przymierze małżeńskie, chociaż samo nie stanowi o ostatecznym sensie powołania do bytowania 

jako mężczyzna i kobieta, jednak zakorzenione jest w perspektywie eschatologicznej. Dlatego 

mówienie o papieskim nauczaniu jako skupionym tylko na małżeństwie i rodzinie pomija ważniejszy 

jeszcze aspekt: dogłębną analizę, czym jest odkupienie ciała, które stoi u podstaw communio 

personarum mężczyzny i kobiety, a swój ostateczny wyraz znajdzie w communio sanctorum. 

3.2.4. Communio sanctorum 

W związku z powyższymi refleksjami rodzi się pytanie, do jakiej konkluzji prowadzi nas 

itinerarium proponowane przez Jana Pawła II w Medytacji. Znajdujemy w nim bowiem wezwanie 

do śmielszej interpretacji ostatecznego przeznaczenia ludzkiej natury – związanego z owym 

upodobaniem, znanym już z doczesnego doświadczenia męskości i kobiecości – a wyrażonego 

słowami: „nie obawiaj się go w sposób uprzedzający”702. Myśl podobną refleksji wyżej 

zacytowanej znajdujemy w Katechezach o mężczyźnie i kobiecie: 

Ten odwieczny sens ciała ludzkiego, na który historia każdego człowieka obciążonego 

dziedzictwem pożądliwości naniosła z konieczności szereg ograniczeń, zmagań i cierpień, 

odsłoni się na nowo – a odsłoni się w takiej prostocie i wspaniałości zarazem, że każdy 

z uczestników świata przyszłego odnajdzie w swym uwielbionym ciele źródło wolności 

daru703. 

Horyzont otwierający się w powyższym cytacie pozwala na właściwe odniesienie się 

do imponującej wizji papieża Polaka o communio sanctorum. Trudno znaleźć inne określenie niż 

„imponująca”, ponieważ wizja ta zaskakuje, otwiera na przestrzenie dotychczas nieznane. 

                                                           
702
Meditatio, 5. 

703
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 215. 



 

205 
 

Najpierw zwraca uwagę fakt, że głównym bohaterem dramatu stworzenia i odkupienia wciąż 

pozostaje ludzkie ciało. Uwielbione – a przez to jeszcze bardziej cielesne, realne – jest źródłem 

sensu, a więc kwintesencją męskości i kobiecości nawet w świecie przyszłym („źródło wolności 

daru”)! Co więcej, Jan Paweł II rehabilituje cielesny wymiar człowieczeństwa, gdy wskazuje na 

tymczasowość pożądliwości, odziedziczonej po upadku Adama, tak bardzo obciążającej 

cielesność w doczesności. Niezwykłość myśli papieskiej ujawnia się w stwierdzeniu 

o zrelatywizowaniu pożądliwości, jako przyczynie wszelkiej konieczności (zniewolenia). 

Natomiast sfera cielesna przeciwnie – objawi się pięknem tak determinująco wyzwalającym, 

że jedyną możliwością istnienia jako mężczyzna i kobieta w eschatonie będzie pełne, cielesno-

duchowe samooddanie drugiemu. Wręcz fascynująco wybrzmiewają słowa o determinującej sile 

ukrytej w naturze męskiej i kobiecej, która w warunkach tego świata (człowieka historycznego) 

odbiera wolność niczym jakiś narkotyk, natomiast w eschatonie stanie się powodem zachwyceń 

transcendujących każde doświadczenie męskości i kobiecości, zmierzające do jeszcze głębszych 

zachwyceń. Poruszające wszystko pragnienie będzie jak „święty taniec”, w którym męskość 

i kobiecość, „jak wszystkie antytezy wewnątrzświatowe, w Bogu są pojednane, ponieważ 

przekroczone”704. 

Hans Urs von Balthasar w krótkim komentarzu do pism Grzegorza z Nyssy dodaje, 

że przebóstwione człowieczeństwo trzeba pojmować w kategoriach „paradoksu: pragnienie jest 

wiecznie zaspokajane, a jednak ciągle w wieczności rozprzestrzenia się na miarę dokonującego 

się zaspokojenia”705. Wreszcie Maksym Wyznawca, który wszelkie stworzenie odczytuje 

w kategoriach doskonale objawiającego się piękna, pisze o przyszłym, przebóstwionym świecie 

jako „rozświetlonym, nietkniętym, integralnym, zawierającym w sobie samym (jeśli wolno mi 

mówić w ten sposób) całkowite piękno piękna najpierwotniejszego”. Przy czym stworzenie 

„skoncentruje w sobie samym – w takiej mierze, w jakiej będzie do tego zdolne – boskokształtny 

i niczym nieumniejszony przebłysk dobra milczenia ukrytego w przepaściach”706. 

Nieco poetycki język Maksyma Wyznawcy jest w rzeczywistości nacechowany intuicją „nie 

z tego świata” (eschatologiczną?). Z łatwością można dostrzec w stworzeniu przede wszystkim 

naturę męską i kobiecą, jako szczyt i ukoronowanie świata stworzonego „na obraz i podobieństwo 

Boga” (Rdz 1,27). „Przepaści milczenia Boga” wskazują na tak drogą greckiemu teologowi ideę 

możliwości poznania przez stworzenie swojego Stwórcy, pozostającego jednak jeszcze bardziej 

                                                           
704
H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 124. 

705
Tamże, s.124. 

706
Maximus Confessor, Myst. 23; 91,701C (zwraca uwagę termin grecki θεοποιήσαντος, tłumaczony 

w wersji włoskiej jako deiforme), za: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 305.  



206 
 

nieprzeniknionym. Ale czy z tego powodu stworzenie nie może nie mieć nic wspólnego z boską 

naturą? Maksymowe określenie „na kształt Boga” pozwala zabsolutyzować wartość pierwotnego 

piękna stworzenia. Wiemy, że w oczach Stwórcy „było bardzo dobre” (Rdz 1,31). Czyż nie 

w takim kontekście należałoby umieścić prawdę o nagości eschatologicznych oblubieńców? 

Przecież piękno najpierwotniejsze wyraża się najpierw w rajskiej nagości wolnej od wstydu. 

To sam Bóg – przez wyzwalającą od wszelkiego wstydu miłość – „pozwala im z całą prostotą 

i niewinnością obcować ze sobą i cieszyć się sobą wzajemnie jako darem, pozwala im czuć się 

obdarowanymi swoim człowieczeństwem, które na zawsze ma zachować tę dwoistą postać 

męskości i kobiecości”707. Podkreślmy – na zawsze. 

Niezwykłość wizji Jana Pawła II, w której nawet nagość odzyskuje swoje miejsce 

w eschatonie, polega na wyraźnym oddzieleniu pożądliwości od cielesności, przy jednoczesnym 

zachowaniu integralności ciała w tym wszystkim, co było jemu (dziełu stworzenia) pierwotnie 

właściwe. Pożądliwość nie jest w stanie niczego zdyskredytować w ludzkiej cielesności, nawet 

wymiaru erotycznego. Stąd w cytowanym wcześniej fragmencie Katechez słowa o prostocie 

i zarazem wspaniałości doświadczenia ciała w życiu przyszłym. Dwa terminy jakby 

przeciwstawne (prostota i wspaniałość) można rozumieć jako przejrzystość, nieukrytość, a więc 

nagość, dzięki której objawi się całe bogactwo stworzonej, cielesno-duchowej natury człowieka. 

Owa niezwykłość papieskiej refleksji tkwi właśnie w afirmacji erotycznej rzeczywistości 

człowieczeństwa do tego stopnia, że w nagości, rozumianej jako niewinność, owa rzeczywistość 

znajduje właściwy kształt i miejsce w eschatonie.  

Jednak poniekąd ostatni akord eschatologicznych rozważań Jana Pawła II jeszcze bardziej 

odsłania jej imponujący wymiar. Papież posuwa się do ostatecznych granic w interpretacji 

cielesności – przez którą dokona się wzajemne obdarowanie eschatologicznych oblubieńców – 

gdy nawiązuje do tajemnicy świętych obcowania. Hans Urs von Balthasar zaznacza, że wiara 

w communio sanctorum bardzo późno znalazła swój wyraz w Credo Nicejsko-

Konstantynopolitańskim, ponieważ na przestrzeni wieków nie dostrzegano jej istotnego 

znaczenia. Ojcowie Kościoła rozumieli obcowanie świętych na sposób pewnej wspólnoty życia 

i dóbr. „Ojcowie radykalizują jedynie biblijne podstawy, traktując poważnie wżycie się osób 

wierzących we wspólną podstawę życia, która deprywatyzuje do głębi, lecz nie depersonalizuje, 

bowiem sama podstawa – życie trynitarne – jest osobowa”708. 

Wspólnota świętych w niebie będzie mieć źródło w ciele Chrystusa pojmowanym 

eucharystycznie. Jak wobec tego rozumieć cielesność człowieka w eschatonie, wezwaną do 

                                                           
707
Meditatio, 3.  

708
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 2, dz. cyt., s. 375.  



 

207 
 

wzajemnej communio sanctorum? Szwajcarski teolog zauważa: „obraz biologiczny nie ukazuje 

bezpośrednio komunikacji interpersonalnej”. Powołuje się na Pawła Apostoła (por. 1 Kor 10,17) 

i dodaje: „«wspólnota»z Chrystusem poprzez ucztę eucharystyczną staje się jakby mimochodem 

także wspólnotą uczestniczących w niej”709. W podobny sposób istotę komunii wśród świętych 

powołanych do życia wiecznego rozumie Jan Apostoł710. Zauważyć trzeba, że wymiar wertykalny, 

to znaczy wspólnota z Bogiem przez bogoczłowieczeństwo Chrystusa, jest przywoływany jako 

temat przewodni egzystencji odkupionych w eschatonie. Nie można temu obrazowi nic zarzucić, 

ale czy jest on pełny, więcej – czy jest wystarczający? 

Hans Urs von Balthasar doskonale odpowiada na to pytanie uwagą o braku znaczenia 

wymiaru biologicznego, a więc cielesnego – przecież tak istotnej części ludzkiej natury – dla 

wyrażenia komunii wśród świętych. Trudno oprzeć się wrażeniu, że owa cielesność nie nadaje się 

do wzniosłej komunii osobowej, przenikniętej Bożym Duchem. Jeszcze w ziemskiej, doczesnej 

rzeczywistości cielesność ma swoje miejsce w obrazie Trójjedynego Boga. Wszak nie da się 

zaprzeczyć opisowi stworzenia Adama i Ewy z Księgi Rodzaju. Jak jednak będzie to wyglądać 

w życiu przyszłym? Według niektórych twierdzeń, tam już nie będzie potrzeby istnienia 

mężczyzny i kobiety, jakich znamy z tego świata, bo „jak wskazał Jezus, życie przyszłe będzie 

inne, podobne do anielskiego”711. Takie i tym podobne opinie, kompletnie pomijające istotne 

znaczenie płci w życiu przyszłym, wpływają na fałszywe postrzeganie ostatecznego przeznaczenia 

mężczyzny i kobiety do wzajemnego obcowania. Refleksja nad następstwami tego typu poglądów, 

często rozpowszechnionych wśród wierzących, będzie treścią kolejnego rozdziału pracy. 

Na tle powyższych rozważań można docenić głębię myśli zawartą w nauczaniu Jana Pawła 

II. Autor Katechez dostrzega w wymiarze wertykalnym egzystencji zbawionych całe bogactwo 

wymiaru horyzontalnego. Wyrazi to, nieco zaskakująco, językiem filozoficznym. Wydaje się, 

że tematyka skłania ku językowi ściśle teologicznemu. Jednak dla podkreślenia właśnie 

międzyludzkich relacji – szczególnie tych dotyczących mężczyzny i kobiety – papież ucieka się 

do antropologii. Pisze o „nowej, doskonałej podmiotowości każdego, a równocześnie odnalezieniu 

nowej, doskonałej intersubiektywności wszystkich”712 w życiu przyszłym. 

Podczas gdy terminy: „podmiotowość”, „podmiot” (osobowość, osoba) są dość powszechnie 

zrozumiałe i stosowane, to termin „intersubiektywność” wprowadza nową jakość do myślenia 

o sposobie istnienia człowieka w życiu przyszłym. Według Powszechnej Encyklopedii Filozofii 

                                                           
709
H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 2, dz. cyt, s. 375. 

710
Por. tamże, s. 375. 

711
M. Wojciechowski, Jak będzie w niebie, w: Niedziela 39/29.09.2024, s. 14-15. 

712
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 212. 



208 
 

pod pojęciem „intersubiektywność” rozumiemy „własność pewnych przedmiotów (np. wiedzy) 

polegając[ą] na ich dostępności dla wielu podmiotów; charakter tych przedmiotów powstający 

w wyniku istnienia komunikujących się podmiotów”713. 

Nie bez znaczenia pozostaje fakt, że rozwinięcie tematyki związanej z intersubiektywnością 

zawdzięczamy filozofii fenomenologicznej. Edmund Husserl, a w następstwie między innymi 

Martin Heidegger, Max Scheler, Jean-Paul Sartre czy Michael Merleau-Ponty i Emmanuel 

Lévinas przyczynili się walnie do przeniesienia znaczenia tego terminu na grunt podmiotowy 

(relacji międzyosobowych)714. Zrozumiałe jest, że Jan Paweł II, jako spadkobierca tego kierunku 

filozoficznego, wpisuje się w ten sam nurt myślenia. 

Gdy przystępuje się do analizy papieskiej wizji świata komunii świętych w kontekście 

fenomenologicznego ujęcia osoby-podmiotu, należy relacje między poszczególnymi zbawionymi 

rozumieć jako w pewnym sensie osobotwórcze. Tożsamościowe istnienie (jako mężczyzna bądź 

kobieta) będzie na tyle wyraziste samo w sobie, na ile intensywniejsze, powszechniejsze będą 

relacje między każdym jednostkowo mężczyzną a każdą kobietą w eschatonie. Doskonałe 

istnienie jako osoba – mężczyzna lub kobieta (charakter przedmiotu) – będzie możliwe 

i nieskończenie udoskonalane dzięki współprzenikaniu się w absolutnej dostępności (można 

powiedzieć: dzięki komunii) każdego mężczyzny i każdej kobiety pośród wspólnoty zbawionych. 

Dla zobrazowania tej prawdy warto posłużyć się analizą języka Ludwiga Wittgensteina. Nie 

istnieje rzeczywistość określana mianem „język prywatny”. Każdy język rządzi się regułami, 

a posługiwanie się nimi musi być zweryfikowane przez wspólnotę podmiotów. Jednostka nie 

może sama decydować, czy poprawnie stosuje reguły językowe, gdyż nie będzie nigdy pewna, 

że stosuje je poprawnie. Reguły językowe wymagają więc wspólnoty podmiotów, bo tylko taka 

wspólnota gwarantuje poprawność stosowania reguł715. Jeżeli językiem eschatonu jest miłość 

wzajemna, to staje się jasne, że doskonale istnieć jako mężczyzna bądź kobieta możliwe będzie 

jedynie w całkowitej „zależności” od każdej napotkanej kobiety (w wypadku mężczyzny), bądź – 

                                                           
713
Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 4, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2003, 

s. 893. 
714
E. Baccarini doskonale to ujmuje w komentarzu do personalizmu M. Heideggera oraz E. Levinasa: 

„Nella gratuità radicale che la definisce, la persona scopre di essere «donata a se stessa». Una totalità 

significativa indipendente, nella radicale dipendenza, un dativo originario che la costituisce come vivente. 

Ci son degli enti che si manifestano costitutivamente come differ-enti; enti cioè che «consistono» nel loro 

essere altrimenti, la cui loro identità è la differenza. È questo il caso della singolarità personale o dell’unicità 

di Dio. L’indicibilità li colloca originariamente nella dimensione metafisica”, w: E. Baccarini, L’esistenza 

umana tra gratuità e gratitudine, Anthropotes XXVI, nr 2 (2010), s. 419-434.  
715
Por. Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 4, dz. cyt., s. 894. 



 

209 
 

od każdego napotkanego mężczyzny (w wypadku kobiety). „I w tym znaczeniu każdy człowiek 

jest zadany drugiemu człowiekowi, każda kobieta mężczyźnie, a każdy mężczyzna kobiecie”716. 

Można dojść w ten sposób do odkrycia znaczenia ostatniej prawdy wiary, wyrażonej 

w Credo, tak jak ją rozumie polski papież. Jako konkluzja powyżej cytowanych słów z Medytacji 

niech posłużą słowa zaczerpnie z Katechez: „tym darem doskonała «wolność synów Bożych» 

(por. Rz 8,14) żywić będzie również każde z owych obcowań, jakie złożą się na wielką wspólnotę 

obcowania świętych”717. Refleksja Jana Pawła II wywraca standardowe sposoby myślenia. Może 

o tym zaświadczyć wypowiedź Fabrice’a Hadjadj. Taka niezwykła wizja eschatonu prowokuje 

francuskiego filozofa do pytania o kształt jego relacji z żoną w przyszłym świecie. Daleki jest on 

oczywiście od błędnego postrzegania tajemnicy zmartwychwstania, jak to miało miejsce 

w wypadku ewangelicznych saduceuszy (por. Mk 12,18-25). Jednocześnie z całą świadomością 

przyjmuje, że małżonka, wybrana do wyłącznej relacji w doczesności, w życiu przyszłym 

doskonale zjednoczy się z Bogiem i będzie, jako stworzenie, przynależeć w pierwszym rzędzie do 

Stwórcy. Z taką wizją – jak sam pisze – Autor nie ma problemu718. 

Natomiast nieco zabawnie przedstawia rodzącą się w nim wątpliwość – inną myśl budzącą 

w nim dreszcz niepokoju: „W niebie bliskość będzie się mierzyć nie jednostkami odległości 

w przestrzeni, ale mocą miłości. Najbliższy mojej żonie będzie człowiek, który najmocniej ją 

kochał. Czy to na pewno ja?”719. Przebija z tej refleksji – mimo pozornego uproszczenia – pewna 

ciekawa intuicja: ziemska relacja małżeńska, nawet najintymniejsza i najbliższa, w eschatonie 

przestanie być ograniczona do tej właśnie kobiety, czy tego właśnie mężczyzny. Poddana będzie 

prawu miłości, a nie – pierwszeństwa. Pojawić się musi zatem czynnik zazdrości, obecny 

w doczesnym doświadczeniu. „Uczciwie przyznaję, że wiara w taki raj nie daje mi poczucia 

bezpieczeństwa”720. 

Celowo przytacza się tę refleksję, ponieważ sposób myślenia w niej zawarty nie uwzględnia 

najgłębszej prawdy wynikającej z papieskiej wizji eschatonu. Tak jakby Fabrice Hadjadj nie do 

końca pojmował imponujący horyzont, otwierający się przed każdym uczestnikiem życia 

przyszłego. Otóż wolność synów Bożych – wspomniana przez Jana Pawła II, nawiązującego 

do myśli Pawła Apostoła z Listu do Rzymian (por. Rz 8,14), w którym mowa jest o dziedziczeniu 

wolności samego Boga – wyrazi się przebóstwieniem człowieka i umożliwi mu nieskończenie 

nieograniczoną obecność już poza czasem i przestrzenią. Skoro będziemy bytować na zasadzie 

                                                           
716
Meditatio, 3. 

717
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 215. 

718
Por. F. Hadjadj, Kobieta i mężczyzna, dz. cyt., s. 336-337. 

719
Tamże, s. 337. 

720
Tamże., s. 337. 



210 
 

pełnego uczestnictwa w naturze boskiej, a więc jak Bóg, to każdy mężczyzna będzie w pełni 

komunijnej relacji oblubieńczej z każdą kobietą i vice versa, bez uszczerbku dla wyjątkowości 

tych relacji. 

Innymi słowy, oblubieńcza relacja mężczyzny i kobiety w eschatonie będzie jedyną, 

szczytową formą każdej relacji każdego mężczyzny i każdej kobiety. O tym, że owa relacja będzie 

mieć charakter oblubieńczy, świadczą słowa papieża o obcowaniu świętych. Natomiast na jej 

powszechność wskazują jednoznacznie słowa: „każde z owych obcowań”721. Jeżeli niepokojąco 

brzmią słowa o obcowaniu świętych między sobą w życiu przyszłym, a ściślej – jeżeli skojarzenie 

z biblijnym terminem „obcowanie” narusza czyjąś wrażliwość, to być może trzeba zadać sobie 

pytanie, czy dobrze rozumie się papieską refleksję obecną w Medytacji, przedstawioną we 

wszystkich dotychczasowych trzech rozdziałach niniejszej pracy. 

Z drugiej strony, jeżeli wizja tak pojmowanej communio sanctorum wyda się komuś zbyt 

fantastyczna, niepoparta żadnym doświadczeniem, wypada zadedykować mu przejrzystą uwagę 

Autora Katechez: to prawda, że trudno jest wyobrazić sobie relację między mężczyzną a kobietą 

w świecie przyszłym, skoro ma się do czynienia z tak bardzo wykrzywionym i ograniczonym 

obrazem tej relacji danym w doświadczeniu doczesności. „Jednak nie ulega wątpliwości, 

iż z pomocą słów Chrystusa jest możliwe i dostępne przynajmniej pewne przybliżenie tego 

obrazu”722. Nie wolno negować prawdy o komunii mężczyzny i kobiety w eschatonie, nie wolno 

jej odcieleśniać. Raczej Jan Paweł II domaga się – według słów Medytacji – „aby czysty był mój 

wzrok i słuch i umysł. Aby wszystko służyło objawieniu piękna, jakim Bóg obdarowuje ludzi”723. 

Jak niebezpieczne jest zlekceważenie znaczenia piękna wynikającego z artykułu wiary obecnego 

w Credo: „wierzę w ciała zmartwychwstanie” – niech świadczą słowa Josepha Ratzingera. Powołuje 

się on na przełomową tezę Karla Bartha z jego komentarza Der Römerbrief: „Chrześcijaństwo, 

które nie jest całkowicie eschatologią, nie ma zupełnie nic wspólnego z Chrystusem”724. 

  

                                                           
721
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 215. 

722
Tamże, s. 215. 

723
Meditatio, 5. 

724
J. Ratzinger, Opera omnia. Zmartwychwstanie i życie wieczne, t. X, tłum. J. Kobienia, pod red. 

K. Goździa i M. Góreckiej, Wydawnictwo KUL, Lublin 2014, s. 69. 



 

211 
 

Podsumowanie 

Zadaniem trzeciego rozdziału niniejszej pracy było zamknięcie swoistego tryptyku – 

od początków człowieka, przez odkrywanie sensu jego cielesnej, dwoistej natury w doczesności, 

aż do konkluzji wynikającej z całościowego odczytania Medytacji Jana Pawła II. Przemyślenia 

papieża pozwalają na postawienie ważnej tezy: chociaż motywem przewodnim Medytacji jest 

refleksja nad pięknem ludzkiej natury – takiej, jaka pierwotnie wyszła z rąk Stwórcy – to jednak 

do właściwego odczytania intencji Autora – w rozumieniu tegoż piękna – potrzeba odpowiedniego 

klucza interpretacyjnego. 

Główna teza więc opiera się na twierdzeniu, że całość papieskiej refleksji należy 

interpretować w perspektywie tajemnicy zmartwychwstania. Dopiero gdy patrzy się od strony 

eschatonu, można przyjąć i niejako ulec imponującej wizji Jana Pawła II. 

W rozdziale trzecim, w wyniku przeprowadzonej analizy – opartej o szeroko pojętą papieską 

medytację – wyłaniają się trzy główne kierunki badań, z odpowiadającym im wnioskowaniem. 

Najpierw wyłania się prawda o przeznaczeniu człowieczeństwa do życia wiecznego w jego 

pełnej, w niczym nieuszczuplonej, cielesno-duchowej naturze. Podczas gdy w Tradycji Kościoła 

tematyka ta była traktowana dość ostrożnie, w papieskim nauczaniu mężczyzna i kobieta – tacy, 

jakimi Stwórca powołał ich „od początku”, w nieskazitelnej nagości objawiającej stwórczą 

atrakcję obojga – będą uczestnikami zmartwychwstania. Nie ma mowy o zmienionej formie co do 

natury, ponieważ groziłoby to popadnięciem w angelizm. Cielesność z jej dwoistością płciową nie 

może rozpłynąć się w eschatonie, przemienić w naturę anielską. Nie tylko dlatego, że Bóg już na 

początku uczynił wszystko jako ostatecznie dobre, a więc natura ludzka ma pozostać niezmienna 

po zmartwychwstaniu ciał. Istnieje jeszcze inny powód: byłoby to sprzeczne z pierwotnym 

wezwaniem człowieka – stworzonego na obraz Boga – do komunii międzyosobowej na wzór 

komunii Trynitarnej. 

Następnie – w konsekwencji tak pojmowanego znaczenia istnienia mężczyzny i kobiety 

w eschatonie – Jan Paweł II wprowadza oryginalną koncepcję oblubieńczego sensu ciała, 

mającego objawić się do końca dopiero w życiu przyszłym. W ten sposób papież Polak dokonuje 

swoistego przewrotu w myśleniu o przeznaczeniu ludzkiej natury. Na podstawie słów Chrystusa 

o tych, którzy w życiu przyszłym „nie będą się żenić, ani za mąż wychodzić” (Mk 12,18-25), oraz 

cytatów zaczerpniętych z księgi Pieśni nad Pieśniami, obecnych w Medytacji, można określić więź 

mężczyzny i kobiety po zmartwychwstaniu ciał mianem komunii eschatologicznych oblubieńców. 

Przy czym biblijna księga mądrościowa nie jest jedynie opisem rajskich początków Adama i Ewy 

(jak uważa Karl Barth), ale przez barwne, poetyckie obrazy wskazuje na ostateczny cel stworzenia 

człowieka jako mężczyzny i kobiety. 



212 
 

Wreszcie ostatnia ze stawianych tez ujawnia intuicję Jana Pawła II: opisywane wyżej piękno 

eschatologicznych oblubieńców będzie udziałem każdego mężczyzny i każdej kobiety, bez 

względu na ziemskie powołanie, co koresponduje z piątym, ostatnim punktem Medytacji. Papież 

daje do zrozumienia, że communio sanctorum zrealizuje się w zupełnie innej, eschatologicznej 

rzeczywistości, ale nie zatraci nic z ludzkiego kształtu oblubieńczej relacji każdego mężczyzny 

w odniesieniu do każdej kobiety. Owo „obcowanie” każdego ze świętych z każdą świętą nie 

będzie jednak miało nic wspólnego z ograniczeniami wynikającymi z doczesności naznaczonej 

grzechem. W życiu wiecznym każde z nich karmić się będzie wzajemnie sobą, pięknem 

wzajemnej komunii, ponieważ będą wolni od wszelkiego zła, charakteryzującego się zazdrością 

i zniszczalnością (starość i śmierć). 

Istnienie po zmartwychwstaniu – aby było zgodne z naturą człowieka i godne chwalebnej 

niezniszczalności – nie może żadną miarą oznaczać czysto naturalistycznego pojmowania relacji 

między mężczyzną a kobietą. Rozumowanie takie jest błędem i stoi w całkowitej sprzeczności 

z wizją zaczerpniętą z myśli Autora Katechez. Przypomnijmy: oblubieńczy sens ciała objawi się 

w pełni w życiu przyszłym poza kontekstem małżeństwa i prokreacji, ale zarazem – jako 

doskonale komunijny. Daje temu wyraz Jan Paweł II w Medytacji, gdy zaznacza, że tajemnica ta 

domaga się czystego spojrzenia, umysłu przenikniętego boskim światłem. Wtedy bez lęku, 

w niekończącym się, wiecznym zdumieniu, można pozwolić opanować się pięknu, które 

ostatecznie jest Pięknem Boga. 

  



 

213 
 

 

 

 

ROZDZIAŁ IV 

Prakseologia 

OBLUBIEŃCZY SENS CIAŁA ODKRYTY NA NOWO 

Rozdział czwarty pomyślany został jako prakseologiczny, czyli pewnego rodzaju 

podsumowanie praktyczne w odniesieniu do treści zaprezentowanych w poprzednich rozdziałach 

pracy. Owa praxis musi jednak wynikać z przyjętej logiki, z odkrycia głównego założenia 

charakteryzującego refleksję Jana Pawła II. Punktem odniesienia niniejszego rozdziału będzie 

więc odpowiedź na pytanie o metodologię zastosowaną przez papieża Polaka w jego rozważaniach 

nad sensem daru, jakim jest ludzkie ciało naznaczone płciowością. Specjalnie nie używa się tu 

terminu teologia ciała, ponieważ obecne studium poświęcone zostało dokumentowi 

zatytułowanemu Medytacja na temat „bezinteresownego daru”. Dopiero tekst wzmiankowanego 

dokumentu – w zamyśle piszącego te słowa będący kluczem interpretacyjnym do całości 

papieskiej myśli zawartej w katechezach Mężczyzną i niewiastą stworzył ich – umożliwi 

sformułowanie wniosków prezentowanych w niniejszym rozdziale. 

Dlatego jego pierwsza część będzie poświęcona odkryciu hermeneutyki, którą posłużył się 

Jan Paweł II w kontekście tajemnicy istnienia człowieka jako mężczyzna i kobieta. Po 

przeanalizowaniu treści poprzednich rozdziałów można właściwie ocenić, którędy przebiega 

główne założenie papieskiej medytacji. Wielka wizja Autora – łącząca w całość trzy etapy historii 

człowieka: dzieło stworzenia w doskonałości ludzkiej natury, doczesną egzystencję, naznaczoną 

upadkiem, oraz przywrócenie pierwotnego piękna człowieczeństwa w eschatonie – wyznacza 

ramy wspomnianej wyżej metody zastosowanej do interpretacji sensu istnienia w męskiej 

i kobiecej naturze. Pojmowane w taki właśnie sposób zintegrowane człowieczeństwo – jako 

zorientowane na wymiar oblubieńczy, przenikający każdą sferę ludzkiej egzystencji – najlepiej 

odpowiada na współczesne wyzwania, mające często swoje źródło w dualizmie manichejskim. 

Herezja ta objawia się dzisiaj w negowaniu bądź w zredukowanym spojrzeniu na osobotwórczą 

godność płci, co przekłada się na błędną wizję człowieka, proponowaną przez różne odmiany 

genderyzmu. 



214 
 

Następstwem wyżej wspomnianej hermeneutyki jest przekonanie o w pełni realistycznym 

podejściu papieża do złożonej tematyki związanej z płciowością. Tekst Medytacji pozwoli 

na odczytanie znaczeń ukrytych w darze męskości i kobiecości w całym jego bogactwie, 

przekraczającym ściśle cielesne, naturalistyczne rozumienie płci. Domaga się to jednak pewnego 

rodzaju przemiany spojrzenia na celowość powołania do istnienia mężczyzny i kobiety, 

a w konsekwencji – wypracowania wewnętrznej wrażliwości, właściwej teologii mistycznej. 

W wyniku powyższych przemyśleń otwiera się perspektywa wychowawcza, która będzie 

przedmiotem badań w drugiej części rozdziału. Holistyczne rozumienie natury ludzkiej – obecne 

w refleksji Jana Pawła II – każe zupełnie przeformułować znaczenie cnoty czystości. Odtąd 

w użyciu będzie termin sophrosyne – mądrość serca. Postawa taka domaga się jednak podjęcia 

wysiłku ascetycznego, rozumianego jednak na nowy sposób – ponieważ zakorzenionego 

w przeżyciu piękna. Tym samym powraca główny motyw papieskiej Medytacji: piękno wraz 

z jego teo-terapeutycznym znaczeniem. 

W powiązaniu ze wspomnianym wyżej wątkiem musi zrodzić się pytanie o miejsce sztuki, 

jako języka, przez który wyraża się piękno, a konkretniej: o zasadność i celowość przedstawiania 

w dziełach artystycznych nagości ludzkiego ciała. W jaki sposób nagość mężczyzny i kobiety 

powinna być prezentowana, aby odzwierciedlać całe piękno obrazu i podobieństwa do Boga, i aby 

równocześnie być zaakceptowana przez chrześcijańską wrażliwość. Poddanie ocenie owej 

wrażliwości pomaga ustalić kryterium, według którego można rozpoznać stopień dojrzałości 

wewnętrznej odbiorcy. Aby w świetle sophrosyne zweryfikować świat wartości, jakimi kierować 

się powinien każdy człowiek „bez względu na stan i powołanie życiowe”, Jan Paweł II sięga do 

Pieśni nad Pieśniami. To słowa miłosnej pieśni biblijnej wskazują na ostateczny sens zdania 

zaczerpniętego z poezji Cypriana Kamila Norwida o przemianie ludzkiej natury w pięknie: jego 

szczytem jest unieśmiertelniona cielesno-duchowa kobieca natura, upersonifikowana 

w Dziewiczej Matce Boga. 

4.1. DOBRO DO ODZYSKANIA 

Pierwsza część rozdziału czwartego skoncentruje się na argumentacji uzasadniającej 

konieczność zastosowania nauczania Jana Pawła II w wychowaniu do dojrzałego przeżycia relacji 

między mężczyzną a kobietą. Nie będzie to jednak ani swoisty poradnik, ani szczegółowo 

przeprowadzona analiza oparta na danych socjologicznych bądź psychologicznych. Nie jest to 

bezpośrednio przedmiotem niniejszej pracy i wspomnianej już argumentacji. 



 

215 
 

Rozważania tej części pracy skupią się na genezie „choroby” oraz na konsekwencjach 

fałszywych założeń, którymi nieomal od początku zarażone było chrześcijaństwo. Według Jana 

Pawła II „chorobą” tą (aczkolwiek nie jedyną w podejściu do stworzenia) były błędne założenia 

manicheizmu. Przeniknął on aż do współczesnych prądów myślowych, czemu znamienny wyraz 

daje Jan Paweł II w Katechezach, gdy nazywa niektórych spośród przedstawicieli tych kierunków 

„nauczycielami podejrzenia”. 

W odpowiedzi papież Polak proponuje oryginalną metodologię, wokół której buduje 

zintegrowaną narrację o sensie istnienia człowieczeństwa jako mężczyzny i kobiety. Decydujący 

jest tu tekst Medytacji, ponieważ pozwala odkryć logikę, jaką kieruje się jej Autor. Kluczowe 

zatem będzie ukazanie swego rodzaju „zwrotu”, jakiego dokonuje papież, ku nowej interpretacji 

znaczenia piękna, opisanego przede wszystkim na kartach Pieśni nad Pieśniami. Księga ta bowiem 

w pierwszej kolejności opiewa zachwyt nad dwoistą postacią bytowania człowieka. 

Jako lekarstwo na redukcjonistyczne pojmowanie sensu stworzenia męskości i kobiecości, 

Autor Medytacji proponuje nie ucieczkę od piękna erotycznej więzi, przyciągającego człowieka, 

ale realizm afirmacji człowieczeństwa w podejściu do trudnej sztuki wzajemnego miłowania. 

Wymaga to zastosowania nowej metody w analizowaniu tej pierwszej i jedynej relacji między 

mężczyzną a kobietą, tak jak Bóg zamierzył ją od „od początku” (Mk 10,7).  

4.1.1. Herezja manicheizmu 

Gdy zagłębia się w tekst Medytacji, można odnieść mylne wrażenie, że Jan Paweł II 

proponuje co najwyżej swego rodzaju opcję, nierealną propozycję przeżywania własnego 

człowieczeństwa w perspektywie piękna. Tekst rozważań, tak całkowicie przeniknięty 

pozytywnym odniesieniem do ludzkiej natury, ukierunkowanej na relacje, aż rodzi wątpliwości: 

czy taki świat istnieje naprawdę? 

Nawet jeżeli powyższe spostrzeżenie wydaje się uzasadnione, to czy wolno bezceremonialnie 

odrzucać papieskie wezwanie bez uprzedniego zbadania przesłanek, jakie kierowały Autorem? 

Czy otaczający świat dla wierzącego chrześcijanina jest jedyną rzeczywistością? Tym bardziej, 

że w niniejszym punkcie przyjdzie zmierzyć się z pierwszym założeniem: przyjęcie perspektywy 

nakreślonej w Medytacji jest nieodzownym warunkiem, by nie popaść w brzemienne w skutkach 

błędy. O takim błędzie wprost mówi papież: „Byłoby groźne, gdybyśmy nie umieli rozpoznać 

tego bogactwa, jakim jest każdy człowiek, gdybyśmy zamykali się wyłącznie w swoim «ja», 



216 
 

zatracając ten rozległy horyzont, jaki z biegiem lat otwiera się przed oczyma naszej duszy”. 

I jednocześnie dodaje: „o każdym i każdej można powiedzieć: «Bóg mi ciebie dał…»”725. 

Drugi człowiek zawsze powinien być postrzegany w kategoriach daru, i to daru pochodzącego 

od samego Boga. Z jednym zastrzeżeniem: mowa o ludziach postawionych na naszej drodze 

życiowej w wyniku działania Opatrzności, a nie tych, których obecność jest wynikiem 

nieetycznych wyborów i może narazić na niebezpieczeństwo zniewolenia. Niepodważalna więc 

pozostaje kwestia dobrego rozeznania własnego powołania i wierności temuż powołaniu. 

Niemniej afirmacja człowieczeństwa, uderzająca w papieskiej refleksji, przekłada się na 

uniwersalne znaczenie przynaglenia, by odkrywać bogactwo ukryte w relacji z drugim 

człowiekiem. Warto jeszcze raz podkreślić szczególne uznanie Autora Medytacji dla 

wyjątkowości więzi między mężczyzną a kobietą, „bez względu na stan i powołanie życiowe”726. 

Prawdziwe niebezpieczeństwo kryje się zasadniczo gdzie indziej. Jan Paweł II używa 

mocnego sformułowania – pisze o zagrożeniu, od wieków rozpowszechnionym w chrześcijańskiej 

świadomości. Groźba ta wiąże się z zamknięciem w swoim bezpiecznym, bezrelacyjnym świecie. 

Pokusa samodoskonalenia, odizolowania od czyhających wokół tak zwanych „niebezpiecznych 

związków”, pozostaje wciąż dla wielu niezwykle pociągająca. Lęk przed drugim, przed ryzykiem 

odsłonięcia się, a nawet pewnego rodzaju obnażenia w obliczu drugiego człowieka, jest 

dziedzictwem grzechu, szczególnie gdy mówimy o relacji między mężczyzną a kobietą. Jednak 

konsekwencje takiej postawy mogą być wręcz katastrofalne w skutkach. Jeżeli „prawda, ά-λήθεια, 

jest nieukrytością bytu”727, to odmowa relacji – ukrywanie się w gąszczu drzew ogrodu Eden, 

„bo jestem nagi” (Rdz 3,10) – oznacza egzystowanie w kłamstwie, co ostatecznie prowadzi 

do różnych form zniewolenia tak na poziomie duchowym, jak i psychologicznym. 

Trzeba pozostawić jednak na marginesie próby udzielania cząstkowych odpowiedzi na 

pytania o źródła lęku, posługujące się skomplikowaną metodą badania osobowości znaną 

z dziedziny psychologii czy nawet psychopatologii, a także problematykę ludzi wymagających 

fachowej pomocy w tym względzie. Zamknięcie, o jakim wspomina Jan Paweł II, ma zupełnie 

inną genezę (także wtedy, gdy czynnik psychologiczny odgrywa tu pewną rolę). Papież nazywa 

to brakiem istotnej umiejętności polegającej na zdolności rozpoznania i przyjęcia obecności 

drugiego człowieka jako ubogacającej. Można mówić nawet o negacji wartości, jaką reprezentuje 

samo człowieczeństwo – tak moje własne, jak i kogoś innego, drugiego, szczególnie w kontekście 

wartości dwoistości płci. Utrata relacji to utrata horyzontu, bez którego przecież nie można 

                                                           
725

Meditatio, 1. 
726

Tamże, 5. 
727

H. Urs von Balthasar, Teologika. T. 1, Prawda świata, dz. cyt., s. 191. 



 

217 
 

dostrzec celu. Jednocześnie horyzont (w znaczeniu relacji między mężczyzną a kobietą) nie jest 

celem samym w sobie, ponieważ to „Bóg jest rzeczą ostateczną człowieka”728. W powyższym 

rozważaniu istotnym pozostaje fakt, że ucieczka od relacji z drugim prowadzi do niezrozumienia, 

i w efekcie – nieprzyjęcia daru człowieczeństwa jako takiego. Paradoksalnie, w trosce 

o uchronienie za wszelką cenę własnego „ja” pobrzmiewa fałszywy ton, znany z przestrogi 

Zbawiciela: „ten, kto chce zachować swoje życie, straci je” (Mt 16,25). Oto sens groźby 

wspomnianej przez Jana Pawła II w Medytacji. Widać zatem, że pytanie o źródła nieumiejętności 

docenienia drugiego ze względu na istnienie jako mężczyzna i kobieta dotyczy owego 

niedowartościowania sfery erotycznej, o której wspominają Katechezy729. Skąd zatem zgubny lęk 

przed erosem? 

Poszukiwanie źródeł tego błędu antropologicznego – jak można by określić groźbę 

odrzucenia daru, jakim jest drugi człowiek – jest ważne o tyle, że jedynie poznanie przyczyn 

choroby pozwoli zaproponować skuteczne lekarstwo. Jan Paweł II sugeruje w Katechezach, 

że u początków tej niebezpiecznej choroby stoi fałszywy obraz samej ludzkiej natury – herezja 

zyskująca dziejach miano manicheizmu, w jego szerokim znaczeniu. Chociaż w samej treści 

Medytacji termin ten nie pojawia się ani razu, to w rozważaniach o pięknie, wpisanym w relację 

mężczyzny i kobiety, Autor Medytacji przestrzega: „Bardzo myliłby się każdy, kto by sądził, 

że w biblijnym opisie stworzenia człowieka dominuje biologia”730. 

Aluzja do błędu, karmiącego się czysto biologicznym, naturalistycznym punktem widzenia 

na cielesny wymiar męskości i kobiecości, świadczy o intencji papieża: ukazać, wydobyć pełny 

sens zamysłu Boga Stwórcy, który chciał w cielesność, określoną płcią, wpisać ducha. W żadnym 

razie nie ma mowy o oddzieleniu tegoż ducha od materialnej sfery człowieczeństwa. Jerzy Szymik 

przestrzega wręcz przed współczesną formą tej fałszywej interpretacji, lansowanej wśród 

środowisk promujących ideologię gender, i nazywa ją „manichejską hybrydą”. Powołuje się 

na Benedykta XVI, gdy pisze, że zadaniem Kościoła dzisiaj jest „«przeciwstawić się każdej 

nowej formie manicheizmu, która redukuje ciało do nieistotnej, czysto biologicznej sfery», 

pozbawiając tym samym ludzką płciowość tego, co w niej zachwyca i jest godnością we właściwy 

człowiekowi sposób”731. 

Współczesne prądy myślowe nawiązują do owej starożytnej herezji pod postacią dialektyki 

spirytualistyczno-materialistycznej. Ciało ludzkie staje się w tej wizji przedmiotem, którym można 

                                                           
728

H. Urs von Balthasar, Eschatologia w naszych czasach, dz. cyt., s. 88. 
729

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 151. 
730

Meditatio, 3. 
731

J. Szymik, Światło z teologii, dz. cyt., s. 151. 



218 
 

dowolnie dysponować – gdyż to sfera duchowa określa człowieka. Natomiast po przeciwnej 

stronie sytuuje się pogląd o utożsamieniu człowieczeństwa z wymiarem czysto materialnym. 

Dlatego „dobrym przykładem wspomnianej wyżej dialektyki spirytualizmu i materializmu 

w mentalności współczesnej są dwie przeciwstawne próby uzasadnienia zachowań 

homoseksualnych”732. 

Pod koniec papieskiej refleksji padają ważkie słowa. Autor Medytacji, gdy ogląda się 

wstecz – na wszystkie relacje i ludzi powierzonych mu w darze przez Pana – pisze: 

„Nie stargam,… nie zniszczę,… nie pomniejszę,… uwydatnię… Totus Tuus”733. To bardzo 

osobiste wyznanie wyznacza papieską hermeneia, przebiegającą przez całą narrację Medytacji – 

nie pomniejszyć ani nie zatracić piękna ludzkiej natury, objawionej w komunii mężczyzny 

i kobiety, ale ją wydobyć spod manichejskiej wizji „nauczycieli podejrzenia”734. Zanim przejdzie 

się do istoty naszych rozważań, należy wcześniej przypomnieć, czym jest owa choroba 

manicheizmu, trapiąca chrześcijańską wizję człowieczeństwa niemal od początku. 

Mani (216-276) – twórca tej herezji, perski wędrowny nauczyciel, wychowany 

w mezopotamskiej wspólnocie chrzcielnej, podobnie jak później Mahomet porzucił swoje 

środowisko pod wpływem rzekomych objawień. Twierdził, że jest ostatnim prorokiem po 

Buddzie, Zoroastrze (Zaratustrze) i Jezusie. Jedno z jego najbardziej szkodliwych twierdzeń to 

przekonanie, że „tylko uznanie zła za realny składnik rzeczywistości pozwala na właściwe 

rozumienie natury świata”735. Uznanie istnienia zła, jako naturalnej części składowej stworzonego 

świata, zatruło myśl ludzką i stało się niezwykle nośną ideą, znajdującą się później u podstaw 

fałszywego rozumienia natury człowieka. Jeżeli „zło jest nie tylko czymś realnie istniejącym, 

ale także (jako element współtworzący świat), czynnikiem niezbędnym dla istnienia świata”736, 

to w konsekwencji dobro i zło są siłami równorzędnymi. 

Pogląd ten stał się źródłem dualizmu manichejskiego, w którym materia, jako przejaw zła, 

przeciwstawiona jest niematerialnemu duchowi reprezentującemu dobro. Stąd odrzucenie 

cielesności jako złej (ponieważ materialnej) i chorobliwe wręcz podejście do sfery 

charakteryzującej szczególnie cielesność: płci. Na potwierdzenie powyższych refleksji 

w Katechezach znaleźć można bardzo szeroki przypis, wyjaśniający genezę i naturę tej „choroby 

                                                           
732
J. Merecki, Ciało jako sakrament osoby, w: Miłować ludzką miłość, pod red. L. Meliny, S. Grygiela, 

tłum. P. Herbich, Centrum Myśli Jana Pawła II, Warszawa 2010, s. 171-184. 
733

Meditatio, 5. 
734

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 144. 
735

Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 6, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2005, 

s. 778. 
736

Por. tamże, s. 779. 



 

219 
 

duszy”737, sprzecznej z duchem ewangelicznym. W niniejszych rozważaniach istotne jest 

ujawnienie, dlaczego chrześcijańska starożytność stała się podatnym gruntem dla tego typu 

herezji. Otóż według Jana Pawła II na ukształtowanie tego fałszywego poglądu wpłynął dualizm 

platoński738, „wzbogacony” o elementy dualizmu mazdejskiego, pochodzące z azjatyckiego 

Wschodu, obce duchowi biblijnemu739. 

Płciowość, najgłębiej zakorzeniona w ludzkiej cielesności, oddziałuje na człowieka 

z ogromną siłą i nie poddaje się łatwo panowaniu woli. Dlatego dualizm – wiążący z boską 

rzeczywistością jedynie wymiar duchowy, przy jednoczesnej deprecjacji ciała z jego wstydliwym 

nieopanowaniem, niepohamowaną energią seksualną – stał się dla chrześcijańskiej wrażliwości 

pierwszych wieków doskonałym usprawiedliwieniem marginalizacji ciała. Jeżeli doda się do tego 

niezrozumienie nauczania apostolskiego (por. Ga 5,16-17) – w którym ciało, naznaczone płcią, 

utożsamiono z nieczystością, zamiast widzieć sferę sexus jako dotkniętą konsekwencjami grzechu 

pierworodnego, zakorzenionego w duszy ludzkiej (jak to wyjaśnia zwięźle Jan Paweł II)740 –

otrzymuje się pełny obraz spustoszenia, jakie dokonało się w świadomości chrześcijan. 

Dopiero w odniesieniu do powyższych rozważań zrozumiała staje się papieska reinterpretacja 

wypowiedzi Jezusa pod adresem starotestamentalnych nauczycieli, którzy etykę seksualną 

rozumieli czysto kazuistycznie: „każdy, kto pożądliwie patrzy na kobietę, już w swym sercu 

dopuścił się cudzołóstwa” (Mt 5,28). Ewangeliczne rozumienie Dekalogu przenosi dyskusję nad 

etycznym wymiarem sfery erotycznej z przestrzeni czysto zewnętrznej na poziom ludzkiego serca. 

I w tym kontekście papież stawia pytanie: czy serce ludzkie jest wobec tego przez Jezusa 

oskarżone. Czy wszystko, co związane z ludzką płciowością, powinno budzić podejrzenia 

u chrześcijan741? 

Odpowiedź udzielona przez Jana Pawła II nie pozostawia wątpliwości, jaki pogląd stoi za 

taką fałszywą interpretacją nauczania Jezusa: „Raczej bowiem odjęto słowom Chrystusa całą ich 

                                                           
737

W takiej perspektywie „człowiek winien starać się uwolnić swoje «żyjące ja» (noûs) od cielesności 

i ciała, jeżeli pragnie się zbawić. Skoro materia znajduje swój najwyższy wyraz w pożądliwości, głównym 

grzechem jest akt płciowy, który manicheizm zowie «nierządem» i uważa za zezwierzęcenie, czyniące 

z ludzi poprzez prokreację narzędzia i wspólników Złego”, przypis 35, w: Jan Paweł II, Mężczyzną 

i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 140. 
738
Por. M. Jędraszewski, Boże Ojcze Miłosierny, Tobie zawierzamy, Wydawnictwo św. Stanisława 

BM, Kraków 2022, s. 204. 
739

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 141. Ahura Mazda – Bóg Dobry, 

posiadał w religii zoroastriańskiej swoje przeciwieństwo – bliźniaczego brata – Spenta Mainju, 

odpowiednika Ducha Złego. Stąd zrodził się perski dualizm, który z taką siłą zainspirował ruchy gnostyckie 

i w ich następstwie – manicheizm. Por. Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 9, Polskie Towarzystwo 

Tomasza z Akwinu, Lublin 2008, s. 962-963. 
740

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 160. 
741

Por. tamże, s. 138. 



220 
 

prostotę i głębię i nadano sens daleki od tego, który został w nich wyrażony, a nawet sens 

ostatecznie z nimi sprzeczny”. Po czym papież jednoznacznie stawia diagnozę: „Mamy tutaj 

na myśli wszystko to, co pojawiło się na marginesie chrześcijaństwa pod nazwą manicheizmu”742. 

Drugi poważny błąd manichejskiej wizji świata ujawnia się w podejściu do tajemnicy 

Wcielenia: Chrystus jest bytem duchowym, pojawił się na świecie w postaci ludzkiej, ale nie ma 

nic wspólnego z ludzkim ciałem. To mylne stwierdzenie doprowadziło do zanegowania odkupienia 

człowieka jako jedności cielesno-duchowej i podważyło sens wiary w zmartwychwstanie. 

Jak zauważa Jean Corbon –to nie cielesność Syna Bożego była przeszkodą dla objawienia się Jego 

chwały, ponieważ „za swego ziemskiego życia Jezus nie mógł, w pewnym sensie, osiągnąć pełnej 

dojrzałości swej przebóstwiającej potęgi; był ograniczony w swych relacjach, ale nie przez swe 

ciało, tylko przez jego śmiertelność”743. 

Manicheizm wkradł się w mentalność chrześcijańską i towarzyszył jej przez długie wieki 

aż po czasy współczesne. Wystarczy przypomnieć stwierdzenie Benedykta XVI (por. punkt 1.3.1. 

niniejszej pracy): „Dzisiaj nierzadko zarzuca się chrześcijaństwu, że w przeszłości było 

przeciwnikiem cielesności; faktycznie, tendencje tego rodzaju zawsze były”744. Owo „zawsze” 

wiele mówi o tym, jak głęboko w świadomości wierzących w Chrystusa utkwiła fałszywa wizja 

człowieczeństwa, wyrażonego przez ciało mężczyzny i kobiety. Pogarda dla sfery cielesnej, 

wynikająca z powiązania materii ze złem, przejawiająca się w pewnych formach chrześcijańskiego 

ascetyzmu już od wczesnego średniowiecza, jest tego najlepszym dowodem. 

Trzeba zapytać, skąd wzięły się wątki manichejskie w świecie chrześcijańskim. Niestety, już 

od starożytności w kulturze chrześcijańskiego Zachodu uwidocznił się przemożny wpływ myśli 

augustiańskiej z jej licznymi interpretacjami. Sam Augustyn w latach od 373 do 382 słuchał nauk 

manichejczyków. Dualizm manichejski daje się dostrzec zwłaszcza w historiozofii Doktora Łaski, 

dla którego świat dzieli się na dobre „Państwo Boże” i złe „państwo ziemskie”. Ten wielki 

autorytet chrześcijańskiego Zachodu w znaczący sposób zaważył na myśleniu autorów pism 

filozoficznych i teologicznych aż po wiek XIII745. 

Blisko dziesięć stuleci w dziejach całkowicie wystarczyło, aby w tyglu przemian, 

zachodzących w rodzącej się na nowo Europie, dokonać przemiany myślenia. Wspomnieć 

tu należy wielki szacunek w pielęgnowaniu ideału życia monastycznego, poświęconego wyłącznie 

Bogu. Taka postawa przyczyniła się do deprecjacji stanu małżeńskiego jako „mniej doskonałego”. 

                                                           
742

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 140. 
743
J. Corbon, Liturgia ze źródła, tłum. A. Foltańska, WAM, Kraków 2024, s. 109. 

744
Benedykt XVI, Deus caritas est, 5. 

745
Por. Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 6, dz. cyt., s. 779. 



 

221 
 

W świetle przytoczonych faktów nie powinno dziwić, że Jan Paweł II przestrzega 

współczesnych chrześcijan przed podobnymi tendencjami rozdzielenia cielesności od ducha 

ludzkiego i przeciwstawia im zintegrowaną wizję człowieka. Wczytuje się we wspomniane wyżej 

wersety Dobrej Nowiny, gdzie Jezus zwraca uwagę na cudzołożenie w sercu (Mt 5,27-28), 

i pisze: „Starano się więc dostrzec i wielokrotnie dostrzegano to potępienie w Ewangelii, znajdując 

je tam, gdzie wyrażone zostało – tylko i wyłącznie – szczególne wymaganie pod adresem 

ludzkiego ducha”746. 

Papieskie „tylko i wyłącznie” jest wyraźnym zaznaczeniem linii obrony. Płynie stąd wniosek, 

że ludzie odznaczający się dojrzałością wewnętrzną nie widzą źródła zła w ciele jako takim, 

ponieważ takie „potępienie mogło – i zawsze może – być drogą do uchylenia się od wymagań 

stawianych w Ewangelii”747. Nie sposób nie zauważyć, że w tak śmiałych słowach przemawia 

przez polskiego papieża poaugustiański fenomen. Ta genialna w swoim wyrazie intuicja stawia 

wymagania ludzkiemu wnętrzu, które szuka łatwiejszego sposobu uniknięcia konfrontacji 

z mrokiem czającym się w zakamarkach własnego serca. Słowa Chrystusa nie są w żadnym razie 

potępieniem cielesności, ale wezwaniem do odkrycia bogactwa kryjącego się w całościowo pojętej 

rzeczywistości, jaką jest człowiek: co do ciała mężczyzna i kobieta. Oto, według Jana Pawła II, 

najistotniejszy sens słów Zbawiciela. 

Zwrócić należy jeszcze uwagę na dwa spostrzeżenia papieża Polaka. Po pierwsze, pokusa 

negatywnego stosunku do ludzkiej cielesności, naznaczonej płcią – stale obecna – pozostaje 

nieustannym zagrożeniem dla wierzących w Chrystusa. Po wtóre: postawa taka ma swoje źródło 

w swoistej ucieczce od trudu, do którego wzywa Pan, by w cielesnym bytowaniu człowieka upatrywać 

dar, wynikający z dzieła stworzenia. „Do takiej zaś afirmacji kobiecości i męskości człowieka jako 

osobowego wymiaru «bycia ciałem» mają prowadzić słowa Chrystusa z Mt 5,27-28”748. 

Na tle powyższych refleksji doskonale uwidacznia się duch Medytacji Jana Pawła II. 

Przyjęcie i uruchomienie (by odwołać się do ewangelicznej przypowieści o talentach – Mt 25,14 -

30) – a nie: potępienie – potężnych sił, drzemiących w cielesności mężczyzny i kobiety, prowadzi 

do prawdziwie chrześcijańskiej, ewangelicznej antropologii. Sam Jezus nie unikał towarzystwa 

kobiet, a nawet żył i głosił Dobrą Nowinę w ich obecności: „Wystarczy popatrzeć na wszystkie 

kobiety, które pojawiają się w otoczeniu Chrystusa, poczynając od Marii Magdaleny 

i Samarytanki […]. Nie wolno ci nigdy przesądzać o znaczeniu Bożego daru”749. Niewątpliwie 

                                                           
746

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 141. 
747

Tamże, s. 141. 
748

Tamże, s. 141. 
749

Meditatio, 5. 



222 
 

to punkt zwrotny w postrzeganiu roli, jaką pełni właściwie przeżywana więź, od początku wpisana 

w spotkanie między mężczyzną a kobietą. Nie ma mowy o odrzuceniu, czy nawet o ostrożnym 

napomnieniu, by relację taką traktować z rezerwą. Papież powołuje się na Zbawiciela, jako wzór 

do naśladowania w odnoszeniu się do kobiet, i to nawet do kobiet o wątpliwej reputacji. Czy nie 

powinno się poszukiwać klucza interpretacyjnego papieskiej metodologii, przez powołanie się 

właśnie na ten fragment Medytacji? 

4.1.2. Hermeneutyka Jana Pawła II 

Główna teza niniejszego rozdziału zawiera się we wspomnianej wyżej, przewodniej myśli, 

jaka przyświeca Autorowi Medytacji, gdy w pełnym wzruszenia zakończeniu tego dokumentu 

mówi, że nie naruszy, nie pomniejszy daru, jaki otrzymał, ale go uwydatni750. Aby zrozumieć 

głębię papieskiego wyznania, trzeba sięgnąć do doskonałej ilustracji – tekstu Katechez, w których 

Jan Paweł II pisze o sensie doświadczenia pierwotnej nagości: 

Owo zahamowanie zdolności wzajemnego komunikowania siebie, które ujawnia się jako 

wstyd seksualny, pozwala nam lepiej zrozumieć pierwotne poczucie jednoczącego znaczenia 

ciała […]. Owo znaczenie jednoczące należy rozumieć nie tylko w odniesieniu do jedności, 

którą mężczyzna i kobieta jako małżonkowie mieli stanowić «stając się jednym ciałem» 

(Rdz 2,24) przez akt małżeński. Jednoczące znaczenie ciała należy rozumieć w odniesieniu 

do samej «komunii osób», która była właściwym wymiarem bytowania mężczyzny i kobiety 

w tajemnicy stworzenia. Ciało w jego męskości i kobiecości stanowi swoiste «tworzywo» 

tej komunii, tego osobowego zjednoczenia. Wstyd seksualny, o którym mowa w Rdz 3,7, 

świadczy o utracie pierwotnej pewności, że ciało ludzkie, przez swą męskość i kobiecość jest 

takim właśnie «tworzywem» komunii osób, że ją «po prostu» wyraża, że służy jej 

urzeczywistnieniu (a w ten sposób służy też dopełnieniu «obrazu Boga» w widzialnym 

świecie)751. 

Cytat ten rzuca światło na sposób interpretacji dzieła stworzenia i jednocześnie wyznacza 

kierunek poszukiwań odpowiedzi na nurtujące nas pytanie o metodologię przyjętą przez polskiego 

papieża. Logika powyższego tekstu doskonale współgra ze zdaniem wziętym z Medytacji 

o „absorpcji wstydu przez miłość”752. Gdy ma się przed oczyma te trzy teksty – mianowicie: 

                                                           
750

Por. Meditatio, 5 
751
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 96-97. 

752
Meditatio, 3. 



 

223 
 

wziętą z Medytacji deklarację, że „nie umniejszę, nie naruszę Bożego daru, ale go uwydatnię”753, 

następnie wyżej cytowane słowa z Katechez, wraz ze zdaniem o miłości oblubieńczej, zdolnej 

pokonać pogrzechowy wstyd754 – można podjąć próbę wniknięcia w metodologię zastosowaną 

przez Jana Pawła II. 

Papież wychodzi od centralnego założenia: przyjęcie prawdy o cielesnej jedności mężczyzny 

i kobiety jest możliwe nie inaczej, jak tylko przez odniesienie do „początku”, zapisanego na 

kartach Księgi Rodzaju, jako paradygmatu ostatecznego spełnienia tej komunii w Eschatonie. Jest 

to idea rekapitulacji stworzenia w Chrystusie – jednakże nowość papieskiego myślenia polega na 

przyjęciu cielesnej płciowości jako konstytutywnej dla communio personarum. 

Autor Medytacji co prawda analizuje charakter, jaki więź między mężczyzną a kobietą 

przyjęła w doczesności – naznaczonej już upadkiem pierwszych Rodziców – ale nie uznaje jej za 

ostateczną. Natomiast definitywna pozostaje perspektywa zmartwychwstania ciała, które nadal 

zachowa w pełni charakter płciowy, i to pomimo faktu, że „nie będą się żenić, ani za mąż 

wychodzić” (Mt 22,30). Jest to kluczowy moment dla zrozumienia papieskiego toku myślenia. 

Doczesność dostarcza istotnej wiedzy o relacji oblubieńczej łączącej mężczyznę i kobietę, ale 

spełnienie tejże relacji umieszczone jest poza kontekstem doczesności. Stąd wynika tak skrajnie 

optymistyczna wizja oblubieńczego sensu ciała. Papież nie odnosi się do słabości, doświadczanej 

z powodu cielesnej natury. Prowadziłoby to do deprecjacji płci – deprecjacji, przejawiającej się 

we wstydzie w związku z nagością ciała (które to przeżycie jest przecież pierwotne!). To właśnie 

odniesienie do pierwotnego zamysłu Stwórcy stanowi o sile napędowej papieskiej refleksji755. 

Kryje się tu hermeneutyka oparta na paradoksie i można zaryzykować twierdzenie, że jest to 

paradoks zbudowany na podobnej zasadzie jak u Maksyma Wyznawcy, gdy myśli o prawdziwym 

wymiarze człowieczeństwa. Warto przypomnieć: temu greckiemu Ojcu Kościoła prawda 

o naturze ludzkiej objawia się w pełni nie w doczesności naznaczonej grzechem, ale w momencie 

stworzenia. Człowieczeństwo zajaśnieje właściwym sobie blaskiem, gdy przywrócony zostanie 

jego pierwotny stan w eschatonie. Swoją ufność w zasadnicze dobro stworzenia Maksym 

Wyznawca pokłada w tajemnicy Wcielonego Logosu. Właściwy sens natury (λόγος τής φύσεως) 

dopełnia się nie przez uwolnienie się od jej materialnego wymiaru, ale „w Chrystusie, który zdołał 

zamknąć przepaść rozciągającą się między Bogiem a człowiekiem, bez zmieszania natur”756. 

Hans Urs von Balthasar dodaje, że w ten sposób ten grecki myśliciel poddał korekcie mistykę 

                                                           
753

Meditatio, 5. 
754

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 96-97. 
755

Por. tamże, s. 51. 
756

H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 62. 



224 
 

o zabarwieniu neoplatońskim, wzmocnił myśl arystotelesowską i oparł się monastycyzmowi 

ucieczki od świata, orygenesowemu z ducha757. Nie ma tu miejsca dla pesymistycznej wizji 

człowieczeństwa, ze względu na jego cielesno-duchową naturę, ponieważ Maksym Wyznawca 

„stworzył jako zdecydowaną przeciwwagę, w łonie antropologii, chrystologię żywiołowo wspartą 

na teologii dwojakiej natury i woli”758. W ten sposób stworzone podwaliny pod swego rodzaju 

antropologię teologiczną wykazują niezwykłe pokrewieństwo z refleksją Jana Pawła II 

o człowieku stworzonym „ze względu na niego samego” (Gaudium et spes 25). Dowodem niech 

będą słowa samego Autora Ambigua: 

Ponadbytowy w istocie Logos, który w swoim niewyrażalnym pojęciu przybrał wraz z naturą 

także wszystko to, co do niej przynależy, nie odepchnął niczego, co ludzkie, niczego, 

co w naturalny sposób należało do Niego, a co jednocześnie nie stałoby się boskim i nie 

zostałoby przyjęte na sposób jego nadprzyrodzonego samoistnego istnienia. Znajomość tych 

rzeczy przekracza rozum, jest niemożliwa do udowodnienia i może być pojęta jedynie przez 

wiarę tych, którzy szczerze adorują tajemnicę Chrystusa759. 

Przebóstwienie człowieczeństwa wyrazi się ostatecznie w zmartwychwstaniu ciała, co oznacza 

w konsekwencji, że „Chrystus zasiada po prawicy Boga wraz z ciałem. Nie wolno nam dopuścić, 

by ciało było w jakikolwiek sposób odsunięte na margines”760. Maksymowy paradoks polega na 

tym, że ostatecznym celem natury stworzonej nie jest zjednoczenie ze Stwórcą polegające 

na wchłonięciu elementów nieboskich jako obcych Bóstwu. Problem cielesności nie może być 

rozwiązany na drodze jej utracenia, by móc zjednoczyć się z Bogiem, ale dzięki człowieczeństwu 

Logosa: cielesność odnajdzie trwałe spełnienie w tym, co istotowo stworzone – im bardziej 

cielesna, tym bardziej przebóstwiona natura ludzka, na mocy genialnej formuły άσυγχύτως761. 

W tę ze wszech miar pozytywną wizję tego, „co ludzkie”, wpisuje się druga cenna intuicja 

papieża Polaka: miara wstydu – spowodowanego odkrytą po grzechu nagością cielesną 

mężczyzny wobec kobiety (i vice versa) – będąca miarą upadku, wskazuje paradoksalnie na miarę 

tego piękna, jakie objawi się ostatecznie w cielesnej komunii mężczyzny i kobiety762. 

                                                           
757

Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 62. 
758

Tamże, s. 176. 
759
 Maksym Wyznawca, Amb. 91,1053CD, za: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., 

s. 181. 
760

Tamże, 91,1333CD, za: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 152-153. 
761

 Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 134.  
762
„Piękno jest ponadużyteczne i tam, gdzie po raz pierwszy zostało jako takie dostrzeżone w kręgu 

tego, co zmysłowo zadowala, co jest potrzebne, tam «zaczął się człowiek». Swoistość człowieczeństwa 

zaznacza się może słabo, ale poruszająco w dostępie zarazem do najniższych i najmocniejszych wartości 

hedonistycznych, utylitarnych i do tego, co piękne”, w: M. Grabowski, W stronę antropologii adekwatnej, 



 

225 
 

Najwłaściwiej pojęte znaczenie nagości cielesno-duchowej, jako pełnego odsłonięcia (jako 

prawdy) znaczeń wpisanych w ludzką naturę – włącznie z płcią – jest tu kluczem interpretacyjnym. 

Bez przyjęcia logiki zmartwychwstania – jako ostatecznego spełnienia sensu cielesności, „którą 

[człowiek] miał od początku, jaką miał w tajemnicy stworzenia”763 – nie można zrozumieć 

hermeneutyki, jaką kieruje się Jan Paweł II. 

Dodać należy jeszcze znamienne, papieskie Totus Tuus, obecne w prośbie o czystość serca, 

zapisanej w końcowym fragmencie Medytacji. Oddanie całego siebie Najświętszej Maryi Pannie 

można jednoznacznie rozumieć jako oddanie mężczyzny w ręce doskonałej kobiecości. Jan Paweł 

II naśladuje w pewien sposób postawę Józefa, Oblubieńca Maryi – w takim kształcie, w jakim 

zostało to zapisane w rozważaniach o bezinteresownym darze. Pobrzmiewa tu z pewnością echo 

owej „odwiecznej kobiecości”, kwintesencji piękna, do której odwołuje się Autor Medytacji, choć 

nie jest to zapewne jedyne źródło inspiracji764. Papież daje temu wyraz, gdy zadaje pytanie 

retoryczne: „Czyż nie dlatego źródłem tylu ludzkich zmartwychwstań stało się piękno kobiety, 

piękno macierzyńskie, siostrzane, oblubieńcze – to piękno, które swój szczególny szczyt znajduje 

w Bogarodzicy?”765. 

4.1.3. Realizm Medytacji. 

Stwórca, który w Jezusie Chrystusie sam stał się człowiekiem, „objawił Boskość zadaną 

poniekąd człowiekowi i stworzył nowy porządek międzyludzkich odniesień”766. Boskość jest 

zadana człowiekowi, ludzkie relacje mają zostać przebóstwione. Oto perspektywa, w jakiej 

rozgrywa się – z całym jej dramatyzmem – historia spotkania mężczyzny i kobiety w doczesnym 

świecie. Nie „idziemy za wymyślonymi mitami” (por. 2 P 1,16), kiedy wraz z Janem Pawłem II 

próbuje się interpretować pozytywnie zamysł Boga, pomimo upadku człowieka i jego smutnych 

konsekwencji. 

W punkcie tym podjęta zostanie próba odpowiedzi na pytanie, jak należy rozumieć communio 

personarum wpisane w egzystencję ziemską, z całym jej doczesnym bagażem „człowieka 

                                                           
w: O antropologii Jana Pawła II, pod red. M. Grabowskiego, Wydawnictwo Uniwersytetu Mikołaja 

Kopernika, Toruń 2004, s. 15-67. 
763

Meditatio, 4. 
764

Z pewnością Jan Paweł II, który wywodził się z polskiej katolickiej tradycji, głęboko zakorzenionej 

w maryjnej pobożności, znał i rozważał ten fragment Godzinek ku czci Niepokalanego Poczęcia 

Najświętszej Maryi Panny: „Wszystka piękna jesteś, przyjaciółko moja”, by zaraz potwierdzić: „Słudzy 

Twoi zakochali się bardzo w Tobie”, w: J. Siedlecki, Śpiewnik kościelny41, Instytut Teologiczny Księży 

Misjonarzy, Kraków 2021, s. 1189, 1191. 
765

Meditatio, 4. 
766

Tamże, 4. 



226 
 

historycznego”? Czy wizja papieża nie jest aby zbyt idealistyczna? Czy wolno proponować 

mężczyźnie i kobiecie, zranionym słabością i grzechem, zanurzonym w czasie i przestrzeni tego 

świata, nadzieję przerastającą ich ludzkie możliwości? 

Autor Medytacji z pełnym realizmem konfrontuje się z kondycją ludzką, podległą słabości. 

Obejmuje wzrokiem także konsekwencje, do jakich doprowadził upadek pierwszych Rodziców. 

Punktem wyjścia czyni jednak zawsze Osobę Jezusa Chrystusa. Jest wierny starożytnej tradycji 

chrystocentrycznej Kościoła, którą reprezentuje Maksym Wyznawca767. Papież podobnie 

koncentruje swoją uwagę na centralnej roli, jaką zajmuje dzieło Zbawienia w dziejach – nie zaś 

na wyizolowanym aspekcie grzeszności człowieka – i pisze: „W kontekście Odkupienia, które 

dokonało się przez Ofiarę Ciała i Krwi Chrystusa, staje się bardziej przejrzysta «sakralność» ciała 

ludzkiego, nawet wówczas, gdy to ciało jest najbardziej wyniszczone czy zdeptane”768. 

Słowa papieża na wskroś przenikają nawet najmroczniejszą historię człowieka. Jezus 

Chrystus umęczony na krzyżu reprezentuje wszystko to, co można nazwać doprowadzonym 

do skrajności stanem upodlenia ludzkiego ciała. Nie było w Nim „wdzięku ani blasku, aby na 

Niego popatrzeć, ani wyglądu, by się nam podobał” (Iz 53,2). Ale mimo to, a może właśnie dlatego 

„nie wolno ci nigdy przesądzać o znaczeniu Bożego daru”769. Przypomnijmy – w Medytacji zdanie 

to odnosi się wprost także do kobiet o wątpliwej reputacji, które towarzyszyły Jezusowi 

(poczynając od Marii Magdaleny czy Samarytanki). Jakże celnie wyraża to w jednej ze swoich 

homilii Joseph Ratzinger, gdy przestrzega kapłanów przed zbyt jednoznacznym odrzuceniem 

towarzyszącej roli kobiet, ponieważ to one „towarzyszą mu ze swoją bezinteresowną, czystą, 

kobiecą dobrocią i troską”770. Refleksja niemieckiego teologa doskonale wpisuje się w słowa 

polskiego papieża o bezinteresownym darze. W tym wypadku darem tym jest dla kapłana, czy 

każdego mężczyzny powołanego do szczególnej służby Bogu kobieta. Nie sposób nie 

zasugerować się innym fragmentem Medytacji, którego Autorem jest przecież również kapłan – 

„każdy człowiek jest zadany drugiemu człowiekowi, każda kobieta mężczyźnie, a każdy 

mężczyzna kobiecie”771. 

                                                           
767

C. Moreschini pisze we wstępie do Ambigua: „Il corpo che il Signore avrebbe assunto con il farsi 

uomo salì al cielo e rimase insieme con lui e questa assunzione produsse l’unione dell’elemento sensibile 

con quello spirituale. Cristo appare quindi come il punto centrale dell’universo, che risolve i contrasti che 

regnano nel mondo e unisce nella pace tutte le cose” w: Massimo Confessore, Ambigua, dz. cyt., s. 39-40. 
768

Meditatio, 4. 
769

Tamże, 5. 
770

J. Ratzinger, Głosiciele słowa i słudzy waszej radości, tłum. M. Górecka, M. Rodkiewicz, 

Wydawnictwo KUL, Lublin 2012, s. 421. 
771

Meditatio, 3. 



 

227 
 

Sugestia zdaje się być wyraźna: nie wolno koncentrować się jedynie na dotkniętym upadkiem 

wymiarze ludzkiej cielesności. Trzeba poszukiwać, mozolnie odkrywać, na czym polega 

prawdziwy sens oblubieńczej relacji, nawet wówczas, gdy brzydota, wyniszczenie – w następstwie 

złego przeżywania wzajemnej fascynacji mężczyzny i kobiety – zdają się dominować. To 

paradoks, że najbardziej poniżone może być tylko to, co pierwotnie było dane jako 

najwznioślejsze. Wobec tego odzyskanie zdrowo pojętej wizji communio personarum mężczyzny 

i kobiety może dokonać się tylko pod warunkiem odzyskania piękna człowieczeństwa w jego 

szczytowej formie. Z Medytacji wiemy, że owa szczytowa forma piękna zamyka się w pięknie 

kobiecości. Zbyt długo kobieta kojarzona była z grzechem, czy wręcz narzędziem Złego. Czas 

na przypomnienie, że przecież piękno „swój szczególny szczyt znajduje w Bogarodzicy”772.  

Jan Paweł II dostrzegł w Chrystusowym wyniszczeniu przebijającą sakralność ludzkiego 

ciała. Jest ona ściśle powiązana z Odkupieniem, a w konsekwencji każe to odwołać się do 

perspektywy ostatecznej: zmartwychwstania. „W imię zmartwychwstania Chrystusa Kościół głosi 

życie, które objawiło się poza granicą śmierci: życie, które jest potężniejsze od śmierci”773. 

Kościół nie głosi Jezusa Chrystusa w imię czy to jakiejś ideologii, czy to chęci zdominowania 

świata. Nawet Chwała Boża pojmowana jest – według sformułowania Ireneusza z Lyonu – jako 

człowiek żyjący774, a więc wychwalanie Boga oznacza głoszenie niezniszczalnego życia. 

Tym samym najważniejsza prawda, którą głosi Kościół, to potwierdzenie, że rzeczywistość 

otaczającego nas świata należy odczytywać w kontekście życia wiecznego, jego kształtu. 

Wszystko to, co dotknięte jest śmiercią, w pewnym sensie nie powinno mieć dla chrześcijanina 

żadnego istotnego znaczenia! Mimo że tu na ziemi istnieje starość i śmierć, pozostaje świadomość 

tego, „co w człowieku wewnętrzne, a zarazem najbardziej głębokie i istotne, bo duchowe 

i niezniszczalne”775. Owo niezniszczalne ma pozostawać w centrum uwagi. Gwarantem tej 

niezniszczalności jest jedynie człowieczeństwo – takie, jakim chciał go Bóg od początku, i jakim 

powróci dzięki śmierci i zmartwychwstaniu Syna Bożego. Do niego więc trzeba się odwoływać 

w poszukiwaniach prawdy o komunii mężczyzny i kobiety w doczesności. Nie ma tu miejsca na 

manichejskie odrzucenie cielesności. 

Powyższe przemyślenia mają doprowadzić do ważnej konstatacji, wyrażonej w cytowanej 

już encyklice Dominum et Vivificantem: „Trójjedyny Bóg, który sam w sobie najgłębiej 

                                                           
772

Meditatio, 4. 
773

Jan Paweł II, Dominum et Vivificantem, 58. 
774

Por. tamże, 59. 
775

Tamże, 58. 



228 
 

i transcendentnie «bytuje» na sposób międzyosobowego Daru, udzielając się w Duchu Świętym 

jako Dar człowiekowi, przetwarza świat ludzki od wewnątrz, od wnętrza serc i sumień”776. 

Cytat ten jest usprawiedliwieniem tytułu obecnego punktu – o konieczności obiektywnego, 

a więc naznaczonego realizmem odczytywania teologii ciała. Nie można już mówić 

o idealizowaniu, jakby myśl papieża była oderwana od rzeczywistości. Przeciwnie, refleksja 

Autora Medytacji jest tu rozumiana jako widzenie rzeczywistości od strony Boga, niejako Jego 

oczyma. Nie ma możliwości przyjęcia tak właśnie pojmowanej wizji komunii mężczyzny i kobiety 

– a więc w perspektywie eschatologicznej – bez głębokiej przemiany wnętrza ludzkiego. Myślenie 

odmawiające nawrócenia napotyka tu nieprzekraczalny próg. Nie chodzi jedynie o kategorię 

stricte moralną, ale o decyzję, o wysiłek, by wszelką rzeczywistość starać się oglądać od strony 

Boga, by jak Chrystus, „stać się posłańcem Eschatonu, móc uczynić Go teraźniejszą 

rzeczywistością, uczynić przyszłość teraźniejszością”777. Bez takiej wizji nie da się bowiem 

przeniknąć „oczyma Stwórcy” tajemnicy oblubieńczego sensu ciała w doczesnym świecie, w jej 

pełnym, właściwym jej wymiarze. 

W tym kontekście Fabrice Hadjadj posuwa się do stwierdzenia, że „akt małżeński jest 

najbardziej wymownym symbolem doświadczenia mistycznego”778. „Oczy świata” – który takie 

postrzeganie rzeczywistości uważa za idealistyczną mrzonkę – sprowadzają piękno relacji między 

mężczyzną a kobietą do kategorii co najwyżej umiejętności seksualnych.Takie podejście poddane 

zostało krytyce nawet przez psychiatrę i seksuologa tej miary, co Alexander Lowen779. 

Odsłania się w tym miejscu ważna dla niniejszych rozważań intuicja. Jan Paweł II sięga do 

samego źródła i czerpie wzór ze sposobu bytowania Trójcy Świętej, aby zilustrować sens relacji 

dwojga osób – mężczyzny i kobiety, w perspektywie bezinteresownego daru z siebie. Perspektywa 

ta ożywia cały przewód myślowy Medytacji (znalazło to swój wyraz w tytule dokumentu). Autor 

wyraźnie nawiązuje do fragmentu Konstytucji Duszpasterskiej Soboru Watykańskiego II 

Gaudium et spes 24, który to dokument w identycznej formie znalazł się w drugim punkcie 

papieskiej refleksji.  

Intrygujące jest natomiast zdanie podsumowujące tenże fragment Vaticanum II, wzięty ze 

wspomnianej encykliki Dominum et vivificantem: „Można powiedzieć, że w tym zdaniu 

                                                           
776

Jan Paweł II, Dominum et Vivificantem, 59. 
777

J. Ratzinger, Głosiciele słowa i słudzy waszej radości, dz. cyt., s. 339. 
778

F. Hadjadj, Kobieta i mężczyzna, dz. cyt., s. 158. 
779

„A sua volta, come vedremo, la sessualità informa e modella la personalità. È per questo che la 

soddisfazione sessuale non può essere raggiunta mediante l’uso o la pratica di particolari tecniche sessuali. 

Essa è piuttosto il prodotto di un modo di vivere, l’esperienza di una personalità matura”, w: A. Lowen, 

Amore e orgasmo, trad. A. D’Anna, Fertinelli Editore, Milano 201717, s. 12. 



 

229 
 

Konstytucji duszpasterskiej Soboru streszcza się cała chrześcijańska antropologia: owa teoria 

i praxis, oparta na Ewangelii”780. Czyż wobec tego Medytacja na temat bezinteresownego daru 

nie może być w całości odczytana jako klucz interpretacyjny chrześcijańskiej antropologii 

Jana Pawła II? Co więcej – czy ten krótki tekst papieża nie powinien być w całości traktowany 

jako źródło hermeneutyki teologii ciała? Przecież stwierdzenie o teorii i praxis – ze szczególnym 

podkreśleniem właśnie owej praktycznej strony – naprowadza na jednoznacznie brzmiący 

wniosek: propozycja papieża jest jak najbardziej praktyczna, realistyczna.  

Doskonale zdaje się to rozumieć Aneta Gawkowska w dyskusji na temat geniuszu kobiecego 

i nowego pojmowania feminizmu. Cytuje fragment encykliki Evangelium vitae – w którym 

Jan Paweł II zwraca się bezpośrednio do kobiet – i mówi o znaczeniu bezinteresownego daru jako 

warunku zrozumienia samego rdzenia relacji między mężczyzną a kobietą781. Aby wskazać na 

wartość papieskich Katechez, Autorka opatruje tekst encykliki następującym komentarzem: 

„Ponad sto katechez na temat miłości kobiety i mężczyzny jako w zasadzie klucz do zrozumienia 

natury człowieka – czyli: po co jest różnica płci? Po to, żebyśmy przekraczali tę różnicę 

w kierunku tworzenia komunii osób”782. Wniosek na wskroś praktyczny: różnica płci nie jest 

rozumiana jako czysto biologiczne uwarunkowanie – ze swoją specyficzną, prokreacyjną 

celowością – ale jako szansa, wyzwanie, by człowiek mógł w ogóle zrozumieć siebie, stawał się 

dojrzale sobą in communio personarum. 

W tytule omawianego punktu znalazło się stwierdzenie o konieczności przyjęcia 

nadprzyrodzonej perspektywy w odczytywaniu teologii ciała jako w pełni realistycznej. 

Komentarz do Pieśni nad Pieśniami autorstwa Jana Pawła II daje wyraz niemal identycznej 

intuicji. Biblijni oblubieńcy, pomimo wzajemnej fascynacji spowodowanej fizyczną bliskością 

„ulegają wezwaniu czegoś, co przerasta zawartość chwili, co zdaje się też przekraczać granice 

erosa odczytywane słowami wzajemnej «mowy ciała»”783. Eros jest punktem wyjścia, musi nim 

pozostać, odcisnąć się na oblubieńczej relacji mężczyzny i kobiety swoją porywającą mocą. 

Jednocześnie pozostawia po sobie nieokreśloną tęsknotę za czymś więcej. Tęsknota ta wywołana 

jest ograniczonością, zakorzenioną w cielesności. Przy czym nie wynika ona z samej istoty 

stworzonej natury cielesnej. Powód jest inny: „Ciało kryje w sobie perspektywę śmierci, której 

                                                           
780

Jan Paweł II, Dominum et Vivificantem, 59. 
781

„Jesteście powołane, aby dawać świadectwo prawdziwej miłości, tego daru z siebie i tego przyjęcia 

drugiego człowieka, które dokonują się w sposób szczególny we wspólnocie małżeńskiej, ale które muszą 

stanowić istotę każdej innej więzi między osobami”, w: Jan Paweł II, Evangelium vitae, 99, Znak, Kraków 

1996. 
782

A. Gawkowska, O kobiecie, dz. cyt., s. 113. 
783

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 343. 



230 
 

miłość nie chce się poddać. Miłość jest bowiem, jak czytamy w Pieśni nad Pieśniami, «wielkim 

żarem», którego «ugasić» nie zdołają «wody wielkie»”784. 

Znawcy wielkiej mistyki karmelitańskiej ów „żar miłości” kojarzą jednoznacznie: z Janem 

od Krzyża i jego głównym dziełem, zatytułowanym Żywy płomień miłości. Odwołanie 

do nauczania Doktora Mistycznego – który po mistrzowsku sformułował, czym jest prawdziwa 

mistyka – znajdzie się w następnym punkcie pracy. Wydobyty zostanie ów mistyczny profil, 

który charakteryzować powinien najgłębiej pojęte przeżywanie communio personarum 

mężczyzny i kobiety. 

4.1.4. Nie tylko dla mistyków 

Medytacja Jana Pawła II nie jest wydedukowanym, wypracowanym w zaciszu biblioteki 

tekstem naukowym. To dzieło mistyka. Stanisław Grygiel ujmuje to w znaczących słowach: 

„Karol Wojtyła poznawał człowieka, modląc się do Boga, a Boga poznawał, rozmawiając 

modlitewnie z człowiekiem”. I nieco dalej: „wsłuchiwał się w słowo, jakim jest ludzkie ciało, 

i w zadumie pełnej zdziwienia kontemplował jego piękno łączące kobietę i mężczyznę w jedno 

ciało”785. Kontemplacja to domena mistyki – swoim przedmiotem czyni tajemnicę piękna, 

i dokładnie o tym traktuje tekst analizowanej w niniejszej pracy Medytacji na temat 

bezinteresownego daru. Piękno ukryte w relacji między mężczyzną a kobietą jest punktem wyjścia 

biblijnej Pieśni nad Pieśniami. Zarówno Jan od Krzyża, jak i Jan Paweł II rozumieli to doskonale, 

a wczesne zainteresowanie polskiego papieża mistyką karmelitańską z pewnością pozostawiło 

trwały ślad w jego refleksji786. 

W rozdziale trzecim (por. punkt 3.2.2.: „Poza horyzontem małżeństwa i prokreacji”) 

przywołane zostało stanowisko francuskiego filozofa Jeana Bastaire’a na temat mistycznego 

wymiaru przeżycia erotycznego. Ta niezwykle delikatna problematyka znalazła doskonałe 

uzasadnienie w słowach papieża Franciszka. Mogą one pomóc uniknąć oddzielenia wzniosłej 

tematyki relacji człowieka z Bogiem od ekstatycznego doświadczenia danego mężczyźnie 

i kobiecie w ich intymnej relacji. Franciszek z naciskiem stwierdza: „Musi istnieć jakiś powód 

tego, że miłość bez przyjemności i namiętności nie wystarcza, aby symbolizować jedność 

ludzkiego serca z Bogiem”787. Cytuje Antonina Sertillangesa i dopowiada: „«Wszyscy mistycy 

                                                           
784

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 346. 
785

S. Grygiel, Na ścieżkach prawdy, dz. cyt., s. 40, 42. 
786

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., przypis 30, s. 66. Także: K. Wojtyła, 

Zagadnienie wiary w dziełach św. Jana od Krzyża, Wydawnictwo Karmelitów Bosych, Kraków 1990. 
787
Franciszek, Amoris laetitia, 142, Wydawnictwo M, Kraków 2016. 



 

231 
 

stwierdzili, że miłość nadprzyrodzona i miłość niebiańska odnajdują poszukiwaną symbolikę 

bardziej w miłości małżeńskiej, niż przyjaźni, niż w uczuciach synowskich, czy też w poświęceniu 

się w służbie»”788. 

Wypada zapytać, jakiż to powód skłania Stwórcę, by ludzką namiętność – jak to doskonale 

zauważa Franciszek – uczynić najlepszym obrazem zażyłości między Nim a stworzeniem. 

Cytowany wyżej fragment istotnie wpisuje się w logikę Medytacji Jana Pawła II, w której można 

przeczytać, że żadna inna więź – oprócz tej wyrażonej przez małżeństwo – nie może wystarczająco 

oddać głębi relacji człowieka z Bogiem. Mistycy „uznają cielesny fundament ludzkiej duchowości 

i, co za tym idzie, dostrzegają w seksualności obraz każdego mistycznego zjednoczenia”789. 

Wspomniany już Fabrice Hadjadj cytuje Pieśń nad Pieśniami ze znawstwem godnym syna Narodu 

Wybranego: „«Ukochany mój przez otwór włożył rękę swą, a łono moje zadrżało od tego» 

(Pnp 5,4)”, i dopowiada, że „ci, co mają wątpliwości, czy chodzi tu o erotyk, czy o hymn religijny, 

zakładają – wiedzeni myślą słabą – że te dwie opcje koniecznie się wykluczają”790. 

Pomimo zupełnie różnej perspektywy, przyjętej przez wymienionych wyżej Autorów, łączy 

ich wspólna pasja odkrywania piękna Boga, najgłębiej pojętego, objawiającego się przez 

stworzenie. Dopiero w tak przedstawionym kontekście można zadać pytanie o umiejscowienie 

mistyki Jana od Krzyża w myśli Jana Pawła II. Jakie intuicje karmelitańskiego Świętego 

korespondują z papieskim wezwaniem do poznawania ludzkiej, oblubieńczej miłości, która „sięga 

niejako do ostatecznych granic «mowy ciała», by również i te granice sobą przekraczać”791? 

W celu odpowiedzi na to pytanie warto nawiązać do wspomnianego utworu Doktora 

Mistycznego, uznawanego za jego poetyckie arcydzieło w dziedzinie mistyki chrześcijańskiej: 

Żywego płomienia miłości792. Federico Ruiz, wybitny znawca pism Jana od Krzyża, zauważa, 

że w tych kilku strofach Autor opiewa zachwycenie Bogiem w Jego Trójosobowym bycie. 

Natomiast tematem kluczowym – niejako następstwem owego uszczęśliwiającego spotkania – jest 

przebóstwienie człowieka. Nie ma mowy już ani o drodze oczyszczającej, ani o zjednoczeniu 

                                                           
788

Franciszek, Amoris laetitia, 111.  
789

F. Hadjadj, Rodzina czyli transcendencja w majtkach, tłum. M. Tórz-Harat, W drodze, Poznań 2016, 

s. 48. 
790

Tamże, s. 49. 
791

Jan Paweł II, Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 347. 
792

„È una poesia intensa, semplice, di grande bellezza. Più compatta del Cantico, meno progressiva 

e drammatica della Notte. Le parole sono allo stesso tempo simboliche e dirette. Non vi si avvertono 

reminiscenze bibliche. I termini sono giusti, esatti, al loro posto. Nessuno manca o è fuori luogo, nessuno 

svolge funzione di riempimento ornamentale […]. La Notte è superiore quanto a forza simbolica 

e drammatica; tuttavia quanto a esatezza e purezza di parola e di ritmo la poesia della Fiamma è senza pari”, 

w: F. Ruiz, Introduzione, w: Giovanni della Croce, Fiamma d’amor viva, trad. S. Giordano, Edizioni OCD, 

Roma 2010, s. 13-14. 



232 
 

władz – co jest charakterystyczne dla innych dzieł karmelitańskiego mistyka. Jednocześnie „etap, 

na którym się znajdujemy, bardziej jest definiowany przez relację z życiem i zaczątkami przyszłej 

chwały, niżby odnosić się miał do dotychczasowej drogi”, gdzie „u szczytu tego mistycznego 

procesu zjednoczenia, Jan umieszcza chrześcijańską tajemnicę Boga osobowego i trójjedynego”793. 

Zjednoczenie człowieka z Bogiem przez komunię z Ojcem, Synem i Duchem Świętym prowadzi 

ku „mistycznej antropologii Żywego Płomienia”794. To niezwykle celne stwierdzenie Komentatora 

dzieł Jana od Krzyża każe powiązać mistykę z główną intuicją Autora Medytacji – mianowicie 

z przyjęciem prawdy o komunijnym wymiarze bezinteresownego daru. Otwierają się tu nowe 

perspektywy. 

Po pierwsze: przebóstwienie to, innymi słowy, darowanie się Bóstwa człowiekowi w całej 

pełni, przyjmujące kształt utrójcowienia człowieka795. Człowieczeństwu w sposób absolutnie 

bezinteresowny podarowana zostaje forma Boga. Występuje tu ewidentnie logika daru, tak ważna 

dla Jana Pawła II. Według Jana od Krzyża, samoudzielający się Bóg czyni to na sposób ognia 

przepalającego: przepełnia żarem duszę, staje się w niej życiodajnym ogniem. Nie jest to bowiem 

ogień spalający, wyniszczający naturę. Zjednoczenie Stwórcy ze swoim stworzeniem można 

zobrazować za pomocą głowni rozpalającej się wewnątrz siebie. Bóg „objawia się takim, jakim 

jest, oddając się przez działanie”796. Istotne jest właśnie owo oddanie poprzez działanie, a nie 

jedynie poddanie ludzkiego bytu boskiej, pochłaniającej i unicestwiającej człowieka sile. Wciąż 

trzeba przywoływać przed oczy formułę Maksyma Wyznawcy: ασυγχύτως – co oznacza 

zjednoczenie zachwycające, ponieważ dokonujące się przez radykalną autonomię Bóstwa 

i Człowieczeństwa, niezmieszanych ze sobą797. Oglądanie Boga będzie więc procesem 

przemieniającym człowieka! Dla Doktora Mistycznego ludzki byt sam staje się niejako ognisty, 

materia ujawnia swój nadprzyrodzony sposób istnienia. „Będziemy do Niego podobni, bo ujrzymy 

Go takim, jakim jest” – mówi Apostoł Jan (1 J 3,2). Oznacza to, że im więcej Boga w naturze 

ludzkiej, tym bardziej potwierdzοne będzie w Nim samo człowieczeństwo, a w człowieczeństwie 

uwidoczni się to wszystko, co jest jemu najbardziej właściwe: cielesność. Stąd można wnosić, 

że wyraziściej objawi się współprzenikające bytowanie mężczyzny w kobiecie i kobiety oddanej 

całkowicie mężczyźnie. W taki sposób „Stwórca wyzwala w człowieku całe to olbrzymie dążenie 

                                                           
793

F. Ruiz, Introduzione, w: Giovanni della Croce, Fiamma d’amor viva, dz. cyt., s. 18. 
794

Tamże, s. 19. 
795

Por. S. Cannistrà, Dal dono di Dio al dono di sé: un percorso di antropologia carmelitana, art. cyt., 

s. 47-60. 
796

F. Ruiz, Introduzione, w: Giovanni della Croce, Fiamma d’amor viva, dz. cyt., s. 19. 
797

Por. H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 40.  



 

233 
 

do piękna”798. Wtedy jasne się stanie, że niegdyś Adam i Ewa w raju, „skoro «nie odczuwali 

nawzajem wstydu», byli zjednoczeni świadomością daru, że mieli wzajemne poczucie 

oblubieńczego sensu swoich ciał”799. 

Następstwem przebóstwienia jest realizacja boskich atrybutów, przenikających 

człowieczeństwo i oddających się niejako w służbę człowiekowi (pobrzmiewa tu echo Ewangelii 

Łukasza 12,37: „Przepasze się i każe im zasiąść do stołu, a obchodząc będzie im usługiwał”). 

Pierwsza strofa Żywego płomienia miłości opisuje to następująco: 

O, żywy płomieniu miłości, 

który najsubtelniej ranisz 

duszę moją w jej najintymniejszym wnętrzu! 

Nie bądź nieuchwytny, 

więc zakończ już, jeśli chcesz; 

zerwij zasłonę tego słodkiego spotkania!800. 

Kiedy Bóg jednoczy się z człowiekiem i odsłania mu siebie, nie czyni tego jedynie w słowach, 

nie objawia mu jedynie jakiejś prawdy o sobie, „ale daje mu kosztować siebie i prowokuje go, 

aż ten zechce wejść”801 w relację z Nim. Ileż emocji jest w sanjuanistycznym: „ranisz mnie 

najsubtelniej”! Ujawnia się w tych słowach moc pragnienia, które towarzyszy każdemu 

człowiekowi od początku istnienia. Chce on doświadczać w najintymniejszym przeżyciu 

tego, co opisuje Jan od Krzyża: „ponieważ jest wszechmocny, czujesz, że czyni ci dobro i kocha 

cię z wszechmocą; ponieważ jest mądry, czujesz, że czyni ci dobro i kocha cię z mądrością; 

ponieważ jest nieskończenie dobry, czujesz, że kocha cię z dobrocią”802. Wreszcie ileż 

nieustraszonej determinacji, by „zerwał zasłonę słodkiego spotkania”, bo „jak śmierć potężna jest 

miłość” (Pnp 8,6). 

Radykalnie i jednoznacznie wkracza na scenę tajemnica życia wiecznego z perspektywą 

zmartwychwstania. Nie śmierć jest ostatnim słowiem – mimo prośby o zerwanie ostatniej zasłony. 

Perspektywą powinno zawsze pozostać „z wysoka Wschodzące Słońce” (Łk 1,78), by wydobyć 

z ciemności piękno całej natury stworzonej. Ostatecznie przecież człowiek – mężczyzna 

i kobieta – znajdzie swoje spełnienie nie tyle w powrocie do początków, ile w mistycznym ekstasis 

                                                           
798

Meditatio, 3. 
799

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 61. 
800
San Juan de la Cruz, Obras Completas, Editorial de Espiritualidad, Madrid 19883, s. 774. „¡Oh llama 

de amor viva/que tiernamente hieres/de mi alma en el más profundo centro!/Pues ya no eres esquiva,/acaba 

ya, si quieres;/¡rompe la tela de este dulce encuentro!”. 
801

F. Ruiz, Introduzione, w: Giovanni della Croce, Fiamma d’amor viva, dz. cyt., s. 19. 
802

Giovanni della Croce, Fiamma d’amor viva, dz. cyt., s. 89. 



234 
 

(przekraczaniu) owego stwórczego prapoczątku. Dlatego sens ekstatycznych strof Jana od Krzyża 

zamknąć można w papieskiej refleksji o pięknie, wziętej z Medytacji, że „zmartwychwstanie jest 

objawieniem najwyższego piękna”803. 

Aby podsumować powyższe rozważania, trzeba stwierdzić: przeniknięte mistyką 

poznawanie tajemnicy oblubieńczej komunii mężczyzny i kobiety w cielesnej rzeczywistości to 

nic innego, jak pełne realizmu odczytywanie autentycznych i najgłębiej zakorzenionych znaczeń 

ukrytych w tejże relacji. Jakiekolwiek inne jej postrzeganie zafałszuje pierwotny zamiar Stwórcy 

odnośnie do bytowania człowieka. Termin mistyczny w żadnym razie nie oznacza odrealniony czy 

fantastyczny, ale prawdziwy, – a prawda unaocznia się przez piękno, by doprowadzić do tego, 

co nazywa się dobrem stworzenia. Jerzy Szymik wyraża identyczne przekonanie: widzi 

w Tryptyku rzymskim Jana Pawła II akt profetyzmu, w którym papież „dał nam do zrozumienia, 

że prawda potrzebuje piękna, by służyć dobru”, po czym dodaje: „Piękna nie trzeba się bać, bo jest 

z Boga”804. Określenie mistyczny musi więc być jednoznacznie skojarzone z piękny. 

Niestety, nazbyt często w chrześcijańskiej antropologii obecny był dylemat: estetyczne czy 

etyczne805? Często skutkowało to przekonaniem, że mistyka, jeżeli ma traktować o wymiarze 

ludzkim, musi pozostać poza tym, co najbardziej ludzkie: mianowicie, wyrażone przez różnicę 

płci, najdobitniej określającą relację między mężczyzną a kobietą. Tylko w ten sposób uniknie 

bowiem podejrzenia o zbytnią zmysłowość, co sprzeciwia się przecież wzniosłej boskości. Jakże 

często ma to zgubny wpływ na szeroko pojętą współczesną sztukę chrześcijańską, daleką od 

wzorców epoki – chrześcijańskiego przecież – humanizmu. Powoduje to postawę naznaczoną 

duchem manichejskiego błędu, wzbraniającego „czuć się obdarowanymi swoim człowieczeństwem, 

które na zawsze ma zachować tę dwoistą postać męskości i kobiecości”806.  

Poszukiwanie piękna nadprzyrodzonego w zwykłej, ziemskiej egzystencji, z jej blaskami 

i cieniami, powinno stać się paradygmatem interpretacji doczesnego piękna, ukrytego w relacji 

ludzkich oblubieńców. Ta swego rodzaju transcendentna antropologia uobecnia się w refleksji 

Hansa Ursa von Balthasara między innymi przez odwołanie się do świata poezji. Rainer Maria 

Rilke – cytowany przez niego – wydobywa tony, niemal mistycznie brzmiące, z rzeczywistości 

wymykającej się postrzeganiu zwykłych śmiertelników: „Piękno nie jest niczym innym, jak 

początkiem strasznego, które ledwie zdołamy tolerować, a przecież tak bardzo zachwyca nas, 

                                                           
803

Meditatio, 3. 
804

J. Szymik, Światło z teologii, dz. cyt., s. 180. 
805

Por. H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 114. 
806

Meditatio, 3. 



 

235 
 

ponieważ uroczo wyrzeka się niszczycielskiej siły”807. Jest tu i majestat, który przepełnia lękiem, 

i jakieś igranie z pociągającą nas tajemnicą, i wreszcie pragnienie, by oddać się we władanie tej 

sile, która tak uroczo zniewala, nie wyniszczając. Cudowne współbrzmienie przeciwstawnych 

doświadczeń. Nie będzie przesadnym spostrzeżenie, że podobnego przeżycia musiał doświadczyć 

Adama, gdy zbudził się ze swojego genezyjskiego snu i ujrzał Ewę. Boskość objawiona została 

w stworzeniu przez prostą formę cielesną objawiającą ducha. „I z pewnością wobec tej pierwszej 

stworzonej przez Boga kobiety mężczyzna musiał pomyśleć: «Bóg mi ciebie dał»”808. Pierwotne, 

nagie piękno terroryzuje, bez względu na wysiłki jakiejkolwiek filozofii, chcącej je oswoić, bez 

względu na jakiekolwiek próby ucieczki w świat odcieleśnionych pseudoduchowości809. Stwórcze 

postanowienie na zawsze odciśnie się tym drżącym, niepokojącym, a przecież uszczęśliwiającym 

piętnem, ponieważ „kobieta stała się dla mężczyzny przede wszystkim źródłem podziwu”810. 

Dlatego έρως z Pieśni nad Pieśniami (będącej biblijnym natchnieniem mistyków) „znajduje 

się bezpośrednio na linii między pierwotnym Edenem a oblubieńczą ucztą eschatologiczną”. Toteż 

„stanowi serce całej teologii”811. Pobrzmiewa tu refleksja – brzemienna w swojej treści – 

potwierdzająca tok rozumowania niniejszej pracy. Nie wolno stracić z oczu terminu έρως, 

radykalnego w swoim wydźwięku, użytego przez szwajcarskiego teologa. Oznacza to bowiem, 

że starotestamentowa pieśń ludzkich oblubieńców, z jej sugestywnymi, cielesnymi obrazami, 

z całym wymiarem wynikającym ze „stwórczej atrakcji”, stanowi sam rdzeń interpretacji Logosu! 

W tym jednym zdaniu dają się dostrzec zarówno chrześcijańskie humanum Maksyma Wyznawcy 

(bosko-ludzki έρως), jak i hermeneutyka obecna w Medytacji Jana Pawła II (Eschaton obecny 

w Edenie). Hans Urs von Balthasar ubolewa jedynie, że współczesna teologia tak niechętnie 

powołuje się na wielką Tradycję chrześcijańską, jak choćby tę reprezentowaną przez Autorów tej 

miary, co Dionizy Areopagita, który „jak nikt inny umiał mówić z szacunkiem i w liturgicznym 

duchu o θείος έρως”, a „zatrata erotyki Pieśni nad Pieśniami i estetyki pism Dionizego miały 

fatalne konsekwencje dla teologii”812. Trzeba dodać: konsekwencje, dziś ujawniające się z nową 

siłą w postaci prądów ideologicznych negujących godność ciała. 

W tym kontekście zastanawia, jak dziś mówić o boskim erosie w duchu chrześcijańskiej, 

mistycznej liturgii, tak bliskiej Ojcom Kościoła. Wydaje się, że Władimir Sołowjow w podobnym, 

nadprzyrodzonym duchu odpowiada na pytanie o interpretację, czym jest ów bosko-ludzki eros, 

                                                           
807

H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 118. 
808

Meditatio, 1. 
809

Por. H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 118. 
810

Meditatio, 1. 
811

H. Urs von Balthasar, Verbum caro, dz. cyt., s. 137-138. 
812

Tamże, s. 138. 



236 
 

o którym mowa wyżej. Zachwycenie pięknem, obecne w doświadczeniu spotkania mężczyzny 

i kobiety – czy ma za zadanie „płodzić tylko w kontemplacji”? Innymi słowy, czy można 

skoncentrować się na anielskiej, czy też noetycznej rzeczywistości, a zapomnieć o ciężarze 

cielesności, która tylko przeszkadza? Tak pojmowane piękno duchowe skazane jest na amputację 

człowieczeństwa, kiedy to utracą swoje znaczenie słowa psalmu: „najpiękniejszy jesteś spośród 

synów ludzkich, wdzięk się rozlał na Twoich wargach” (Ps 45,3). A przecież „prawdziwym 

zadaniem miłości jest rzeczywiste obdarzenie jej przedmiotu wiecznym trwaniem, rzeczywiste 

uchronienie go od śmierci i przemijania, ostateczne przeobrażenie go w pięknie”813. Postulat 

wyrażony przez rosyjskiego filozofa wpisuje się w ostateczne znaczenie wiary w zmartwychwstanie 

ciała. To cielesność podlega śmierci, duch jest wiecznotrwały. Przez utratę ciała dokonuje się 

dekompozycja człowieczeństwa. Z pewnym wyprzedzeniem porusza się już tutaj ten wątek, 

ponieważ często w duchu takich fałszywych, odcieleśnionych założeń buduje się wizje 

różnorakich teologii duchowości (por. Patologia duchowości Krzysztofa Grzywocza814).  

Tajemnica zmartwychwstania natomiast wskazuje – według słów Władimira Sołowjowa – 

że prawdziwa miłość chce ocalić całego człowieka, bo zdolna jest dostrzec w nim nieśmiertelne 

piękno. Już od wczesnej epoki chrześcijaństwa Ojcowie Kościoła, tak wysławiający stan anielski, 

czyli monastycyzm, „za najwyższy cel i przeznaczenie człowieka uważali całkowite zjednoczenie 

z Bóstwem – przebóstwienie, θεώσις, a nie αγγελώσις”815. Kojarzenie więc mistyki z odcieleśnioną 

kontemplacją, jakiś rodzaj angelizmu przebranego we wzniosłe szaty duchowości chrześcijańskiej, 

jest nieporozumieniem. Jan Paweł II rozpoczyna interpretację Pieśni nad Pieśniami, tego „serca 

chrześcijaństwa”, od słów: „O, jak piękna jesteś, przyjaciółko moja”, by dodać, że słowa te mówią 

przede wszystkim „o wielkim olśnieniu pięknem kobiecości”816. 

Na zakończenie warto odwołać się jeszcze do słów Władimira Sołowjowa o człowieczeństwie 

jako Bożym obrazie, co pozwoli na kontynuację rozważań w kierunku formowania serca 

ludzkiego i roli, jaką odgrywa w tej formacji sztuka. Boży obraz bowiem, to nie tylko ciało i dusza, 

ale to bytujący w zjednoczeniu mężczyzna i kobieta. 

Otóż, „to, co ma być przywrócone – odnosi się nie do połowy, lecz do całego człowieka, tzn. 

do konkretnego zjednoczenia pierwiastka męskiego i żeńskiego”817. Piękno człowieczeństwa 

objawia się jedynie w komunii między mężczyzną a kobietą. Nigdy nie pozostawia w połowie 

drogi. Ponieważ nie istnieje antynomia, przeciwstawiająca ducha ciału, dlatego Autor Dramatu 

                                                           
813

W. Sołowjow, Wybór pism. Dramat życiowy Platona, t. 3, dz. cyt., s. 66. 
814
K. Grzywocz, Patologia duchowości, WAM, Kraków 2020. 

815
W. Sołowjow, Wybór pism. Dramat życiowy Platona, t. 3, dz. cyt., s. 69. 

816
Meditatio, 5. 

817
W. Sołowjow, Wybór pism. Dramat życiowy Platona, t. 3, dz. cyt., s. 69. 



 

237 
 

życiowego Platona stwierdza, że przebóstwienie może oznaczać jedynie poddanie się mocy 

odwiecznie istniejącego Bóstwa. Żaden byt zdeterminowany, niebędący autorem samego siebie, 

nie zapewni kochanemu trwania, choćby miłował go nad własne życie. Miłość ludzka nie ocala, 

jeżeli nie wynika „z ratującego czynu Kogoś kochającego, kto ma do tego władzę: dlatego 

człowiek nie może ulec całkowicie zagładzie, ponieważ jest znany i kochany przez Boga”818. 

Tylko poddanie boskiej sile, „idealnie jednoczącej pierwiastek męski z żeńskim, duchowy 

z cielesnym, już w samej zasadzie musi być zjednoczeniem […], a więc jest procesem 

bogoczłowieczym”819. 

Pozornie prozaiczny, czysto ziemski zachwyt pięknem drugiego jest czymś więcej niż tylko 

krótkotrwałą iluzją. Porywające mężczyznę piękno kobiecości, zdolnej go „olśnić”, i pragnienie 

kobiece, by w głębokim pokoju oddać siebie mężczyźnie, być „bezpieczna wobec oczu brata”820, 

przekraczają próg doczesnej egzystencji i przenoszą w wymiar wieczności. Jedyną możliwą 

interpretacją naszej codzienności – swój początek biorącej zawsze od biblijnego paradygmatu: 

„mężczyzną i kobietą stworzył ich” – jest wewnętrzna wiara, silniejsza niż śmierć, że „«piękno 

na to jest, by zachwycało do pracy, praca (…), by się zmartwychwstało»”821. 

4.2. ODRODZENIE W PIĘKNIE 

Jakiej pracy wymaga owo pochwycenie przez piękno, by doświadczenie to nie pozostało 

na poziomie jałowego estetyzmu, bez wydania owoców wewnętrznej przemiany? Przemiana taka 

jest bowiem konieczna, aby treści wynikające z papieskiej Medytacji mogły przyoblec się w ciało, 

to znaczy uczyniły człowieka pięknym. 

Odpowiedź na tak sformułowane pytanie będzie przedmiotem ostatniej już refleksji 

niniejszej pracy. Przedstawiona tu prakseologia – bo przedstawione zostaną pewne praktyczne 

propozycje – wyrazi się w dwojaki sposób: przez omówienie cnoty czystości – warunku przyjęcia 

wartości płynących z wizji męskości i kobiecości Jana Pawła II – oraz roli szeroko pojętej 

twórczości artystycznej w kształtowaniu „wewnętrznego człowieka”, zdolnego afirmować 

wymiar cielesny jako dar. 

W pierwszym punkcie uwaga skupi się na analizie procesu koniecznego do przejścia 

od niewystarczającej, często spłyconej interpretacji terminu znanego z teologii moralnej – castus, 

                                                           
818

J. Ratzinger, Opera omnia. Zmartwychwstanie i życie wieczne, dz. cyt., s. 333. 
819

W. Sołowiow, Wybór pism. Dramat życiowy Platona, t. 3, dz. cyt., s. 70. 
820
Meditatio, 4. 

821
C. K. Norwid, Promethidion, fragment, w: Meditatio, 3.  



238 
 

ku terminowi greckiemu sophrosyne, dojrzałemu pojęciowo i bogatemu w swej treści. Pozwoli to 

na umieszczenie we właściwym kontekście znaczenia komplementarności mężczyzny i kobiety, 

jako paradygmatu. W ten sposób swoją ostateczną konkluzję znajdzie założenie przedstawione 

w rozdziale pierwszym.  

Dalsza część refleksji poświęcona zostanie dwóm aspektom: roli ascezy i jej miejsca 

w wychowywaniu do mądrości serca – winnej być wyrazem umiejętnego łączenia przeciwstawnych 

na pozór sił erosa i agape – oraz roli, jaką w tym procesie pełni szeroko rozumiana sztuka. 

Za podstawę posłuży norwidowskie wezwanie, obecne w Medytacji, do pracy wynikającej 

z zachwycenia pięknem przemienionej natury ludzkiej. Wnioski stąd płynące odsłonią praxis 

obecną w nauczaniu Jana Pawła II, dotyczącą bezpośrednio każdego i każdej z powołanych 

do miłości – mężczyzny i kobiety, bez względu na osobiste powołanie życiowe. 

4.2.1. Cnota czystości jako sophrosyne. 

Obdarowanie człowieczeństwem w jego cielesno-duchowej strukturze odsyła do zaskakującej 

w swej treści interpretacji zmysłowości w Summie teologicznej Tomasza z Akwinu. Doktor Anielski 

analizuje sposób istnienia ciała po zmartwychwstaniu i mierzy się tym samym z trudnym 

zagadnieniem roli cielesnej zmysłowości w eschatonie. Próbuje udzielić odpowiedzi na pytanie 

o zdolność ciała zmartwychwstałego do odczuwania dotyku. Wpierw odnosi się do opisu 

ewangelicznego, mówiącego o Chrystusie zmartwychwstałym, przychodzącym do uczniów 

pomimo drzwi zamkniętych (por. J 20,26). Fragment ten ma naprowadzić czytelnika na zasadne 

pytanie o sposób istnienia ciała chwalebnego. Tomasz z Akwinu wyjaśnia, że Pan czyni to w tym 

celu, aby apostołowie doświadczyli, że Jego ciało jest tej samej natury ludzkiej, wspólnej z ich 

naturą, ale innej chwały822. Następnie Autor Summy Teologicznej stwierdza, że w ciałach 

zmartwychwstałych „jakości dotykalne będą sprowadzone […] do równowagi proporcjonalnej, 

która jak najlepiej odpowiada strukturze psychofizycznej człowieka w każdej jego części. Toteż 

dotyk tychże ciał będzie jak najbardziej czuły, jako że władza odczuwa przyjemność w tym, co jej 

odpowiada”823. 

To doskonale wyważone, a przy tym śmiałe, twierdzenie Doktora Anielskiego dotyczy 

najdelikatniejszej sfery, związanej ze zmysłem dotyku. Nic tak mocno nie wpływa na naszą 

percepcję, jak właśnie możliwość bezpośredniego doświadczenia kogoś drugiego przez bliskość 

cielesną, przejawiającą się w dotyku. Można to rozumieć w dwojakim sensie: jako dotyk 

                                                           
822

Por. S. Th. Supplem. III, q. 83, art. 6, ad. 2. 
823

Tamże, ad. 3. 



 

239 
 

na poziomie czysto zmysłowym, ale i dotknięcie oddziałujące na wnętrze, sferę ducha. W obu 

wypadkach reakcja każdego człowieka będzie podobna – albo objawi się przyjęciem, akceptacją 

drugiego, albo natychmiastowym odrzuceniem. Dobrze znana jest w dziedzinie psychiatrii 

i psychologii rola dotyku już od najwcześniejszego dzieciństwa, jeszcze zanim pojawi się 

komunikacja werbalna824. 

Tomaszowa interpretacja roli zmysłu dotyku w życiu przyszłym najlepiej ilustruje, czym 

powinien on być najdoskonalej w rzeczywistości doczesnej. Pojawia się tu pierwsze założenie 

odnośnie do tematu cnoty czystości i jej właściwego rozumienia. Zmysłowa struktura ciała 

ludzkiego, połączona silnymi więzami ze sferami psychiczną i duchową, jest terenem nieustannej 

walki o prawdę o pełni człowieczeństwa. Nie wolno dać się uwieść manichejskiemu uproszczeniu, 

jakoby ze strony cielesnej zmysłowości groziło jedynie niebezpieczeństwo, a cnota czystości, jako 

remedium, polegała na mniej czy bardziej ukrytym odrzuceniu tego, co cielesne. 

Jeżeli uważnie przyjrzeć się tekstowi Doktora Anielskiego, można dostrzec cenną 

wskazówkę: dotyk, najbardziej oddający to, co zmysłowe, decyduje o przeżywaniu własnej natury 

jako ludzkiej. Znowu należy zwrócić uwagę na doniosłe stwierdzenie Jana Pawła II, znane 

z Katechez, mianowicie: przeobrażenie ciała w eschatonie nie oznacza zamiany ludzkiej natury 

w anielską825. Jeżeli w wieczności cielesna zmysłowość zostanie zachowana i udoskonalona 

w pełni, to z pewnością jej znaczenie musi być docenione i zrozumiane w doczesności. 

Drugi wniosek jest równie ważny: otóż dzięki zmysłom władza odczuwania pełni kluczową 

rolę dla należytego odczytania znaczenia cielesności, jako rzeczywistości szczęściodajnej. Skąd 

takie przekonanie? Ponieważ – jak sugeruje Tomasz z Akwinu w cytowanym fragmencie – sens 

tak pojmowanej zmysłowości ujawni cały potencjał drzemiący w ludzkiej naturze w doskonałych 

proporcjach. Innymi słowy, przyjemność jako owoc zjednoczenia władz cielesno-duchowej natury 

ludzkiej (frui), odczuwana zmysłami, zostanie zharmonizowana z pełnią przeżycia duchowego, 

gdyż będzie już zdolna zmysłowo wyrazić sobą wszystko, co odpowiada duchowej doskonałości. 

Przez proporcjonalną równowagę między wszystkimi władzami składającymi się na konstrukcję 

psycho-fizyczną człowieka należy rozumieć wewnętrzną siłę jako pragnienie niemające końca, bo 

wciąż ożywione, niejako napędzane rozpalającym, wewnętrznym żarem. Skoro duch dąży ku 

nieskończoności, to i zmysły w takiej samej mierze będą ku niej zdążać. Rzeczywistość ta ma 

początek w Osobie Jezusa Chrystusa, który według Maksyma Wyznawcy 

 

                                                           
824

Por. M. Binasco, La differenza umana. L’interesse teologico della psicoanalisi, Edizione Cantagalli, 

Siena 2013, s. 305-314. 
825

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 207. 



240 
 

wstępując do nieba wraz z tym ciałem ziemskim, tej samej co my natury i substancji, pokazał, 

że cała natura zmysłowa była jednością, w swoim ogólnie pojętym logosie, anulując w sobie 

samym osobliwość podziału, która rozbijała tę naturę, [aby w ten sposób] zjednoczyć rzeczy 

zmysłowe z niebiańskimi ponadzmysłowymi, ukazując w sobie zbieżność, absolutnie 

niepodzielną i jednoczącą, która porusza całe stworzenie ku Jednemu826. 

Zjednoczenie świata zmysłowego z nadprzyrodzonym wyznacza kierunek myślenia o roli 

cnoty czystości, o jej miejscu w doświadczeniu mężczyzny i kobiety. Punktem wyjścia zawsze 

powinno być zdanie wzięte z Medytacji: „To piękno i ta komunia nie jest bowiem dobrem 

utraconym na zawsze – jest dobrem do odzyskania”827. 

Właściwie rozumiana czystość ma prowadzić do przyjęcia drugiego z całym bogactwem, 

które niesie ze sobą odmienność płciowa, wyrażona przede wszystkim w ciele, a nie – 

do odrzucenia go w imię jakoby wyższych wartości. Gdy czyta się przed chwilą przytoczony tekst 

Jana Pawła II o pięknie, które nie jest utracone na zawsze, trzeba skojarzyć te słowa z innym 

tekstem wziętym z Katechez. Papież komentuje w nim fragment Listu św. Pawła do Efezjan 5,27. 

Apostoł mówi o Kościele, Oblubienicy Chrystusa, niemającej w sobie żadnej skazy czy 

zmarszczki. Autor Medytacji jednoznacznie odnosi tę rzeczywistość do chwalebnej postaci 

zbawionych w niebie: „owa chwalebna postać Kościoła zostaje w naszym tekście uwydatniona 

jako piękno ciała oblubienicy. Oczywiście jest to metafora, niemniej bardzo wymowna, 

świadcząca o tym, jak głęboko w analogię miłości oblubieńczej wchodzi moment ciała”828. 

Już sama ta krótka refleksja wystarcza, by tematykę cnoty czystości ujmować w perspektywie 

nie tyle nawet eschatologicznej (choć oczywiście tu obecnej), co – zrozumienia i przyjęcia 

znaczenia piękna, tajemniczo zakorzenionego w tym, co różni mężczyznę od kobiety już na 

poziomie cielesnym. Jan Paweł II z naciskiem akcentuje, że owszem, Apostoł Narodów posługuje 

się językiem metaforycznym, ale kobiece ciało nieprzypadkowo znajduje się w centrum refleksji 

i domaga się „sztuki podziwu”. Medytacja jest dokładnie takim przewodnikiem – „wewnętrznym 

itinerarium”829, jak sztukę tę interpretować. 

Czym wobec tego powinno być owo czyste spojrzenie, wypływające z serca oczyszczanego 

z wszelkich symptomów brzydoty czy starzenia się?830. Jose Noriega proponuje inne rozumienie 

                                                           
826

Massimo il Confessore, Ambigua, 91, 1309C, za: C. Moreschini, Ambigua, dz. cyt., s. 459. 
827

Meditatio, 3. 
828

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 278. 
829

Meditatio, 5. 
830

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 279. 



 

241 
 

cnoty czystości niż to zwykle przedstawiane na wykładach z teologii moralnej czy obecne 

w chrześcijańskiej formacji duchowej. Chce dokonać w naszych umysłach niezwykłej volty. 

Otóż, według hiszpańskiego teologa, całe nieporozumienie odnośnie do rozumienia, czym 

jest czystość w rozumieniu moralnym, wzięło się od kantowskiego przeciwstawienia dwu 

wartości: przyjemności i obowiązku. Purytanizm, zrodzony na gruncie walki z hedonizmem, 

zaproponował przez refleksję filozoficzną Immanuela Kanta „wykorzenienie przyjemności 

i poczucia szczęścia z przestrzeni motywacji”831. Innymi słowy, przeżycie szczęścia nie może 

motywować do decydowania o tym, co dobre, o actio. Pragnienie (w tym także to dotyczące 

seksualności) musi być odsunięte na plan dalszy. Wszelkie upodobanie w drugim staje się 

przeszkodą dla cnotliwego życia, czyli wyboru większego dobra. Nigdzie tak bardzo, jak we 

współczesnej przestrzeni kulturowej, nie funkcjonuje przysłowiowe: „najpierw obowiązek, 

później przyjemność”. A przecież „kochając, człowiek czuje, że wie dlaczego i w jakim celu żyje. 

W ten sposób wszystko prowadzi do stanu połączenia i harmonii”832. Papież Franciszek zwraca 

uwagę nie na prawo moralne we mnie, ale – „czy mam serce”833. Czy zatem nie jest tym bardziej 

słusznym pytanie, jakie stawia Jose Noriega: a gdyby obowiązek był przyjemnością – gdyby to, 

co przeżyte jako szczęściodajne, było jednocześnie naszym obowiązkiem? 

Hiszpański teolog rozpoczyna obronę swojej tezy od ustalenia pewnego prostego faktu. 

Czerpie z Etyki Nikomachejskiej Arystotelesa oraz z myśli Tomasza z Akwinu i przypomina, 

że każde działanie człowieka, aby było godne uznania za w pełni ludzkie, powinno dążyć ku 

wyborom dobra. Przy czym owocem takich wyborów staje się doświadczenie przyjemności. 

Warto zwrócić uwagę na termin owoc. Szczęście wynikłe z aktu ukierunkowanego na dobro jest 

właśnie owocem działania, nie może być natomiast produktem. Dlaczego tak jest? „Produkt jest to 

coś, ku czemu intencjonalnie się dąży, co jest celem naszej pracy, owoc nie jest w naszych rękach 

[…]. Owoc więc nie jest produktem naszych rąk, ale procesu dojrzewania”834. Intuicja Jose 

Noriegi trafia w punkt. Każdy wybór dobra nie musi zaraz być kojarzony z odczuwaniem 

szczęścia, często zresztą tak się nie dzieje. Ale jest tak dlatego, że szczęściodajne przeżycie jest 

długotrwałym dojrzewaniem, procesem. Jak świetnie to ujął Cyprian Kamil Norwid: „Wiele, wiele 

jest pociech – ale jak wiele trzeba pracy, żeby z czasem przyjść do tego, że je uczuje 

pociechami”835. Jest tu obecny ten sam motyw pracy, który towarzyszy Autorowi Medytacji, 

                                                           
831

J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 116. 
832

Franciszek, Dilexit nos, 23, Wydawnictwo M, Kraków 2024.  
833

Tamże, 23. 
834

J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 117. 
835

C. Norwid, Myśli, Wydawnictwo ŁUK, Białystok 1993, s. 81. 



242 
 

gdy cytuje wielkiego polskiego wieszcza. Dojrzewanie owocu, długotrwała i czasem żmudna 

praca, by ostatecznie przeżyć piękno dzięki wybranemu dobru. Dopiero na takim fundamencie 

może wyrosnąć właściwe rozumienie cnoty czystości – nie w znaczeniu moralizatorskiego 

prawidła postępowania, ale jako zaproszenia do tego, co jako amor complacentiae „jest, 

a w każdym razie może być uczestnictwem w tym odwiecznym upodobaniu, jakie Bóg ma 

w stworzonym przez siebie człowieku”836. 

Następnym krokiem będzie ustalenie pojęć. Jose Noriega przywołuje zdanie Tomasza 

z Akwinu o najpiękniejszej z cnót: umiarze – w języku łacińskim: temperantia. Termin ten został 

przełożony przez Cycerona z języka greckiego, w oryginale brzmi więc sophrosyne i posiada 

trudne do przetłumaczenia znaczenie. Składa się z dwóch greckich słów: sózo (zbawić) i phrónesis 

(osąd afektywny dokonany w doświadczeniu wewnętrznym), innymi słowy, termin ten oznacza: 

osąd serca. Cyceron przełożył to słowo jako prudentia, czyli roztropność. Jednak ostatecznie – 

w rozumieniu cycerońskim – roztropność to temperantia, a więc umiarkowanie, którego zadaniem 

jest czuwać nad roztropnym używaniem sądu afektywnego837. W czym tkwi słabość tego 

schematu? 

Termin temperantia – decydujący o ukierunkowaniu naszych pragnień, o sądzie dotyczącym 

atrakcyjności piękna, ku któremu ciąży się w sposób naturalny (pociąga bowiem ostatecznie to, 

co piękne) – ma silne zabarwienie moralnego nakazu – zakazu. Sam termin pochodzi 

od łacińskiego temperare: formować, kierować, a także hartować – tak jak się hartuje żelazo, 

by nabrało odpowiedniej formy i trwałości. Łatwo tu dostrzec typowo rzymskie zamiłowanie do 

dyscypliny, siły, hartu ducha, prawa. Problem jednak w tym, że Cyceron nie wydobył dostatecznie 

z greckiego sophrosyne jego znaczenia o zdecydowanie innym zabarwieniu, mianowicie – 

„rozumności wyrażonej przez uczucie (sąd afektywny), zdolnej rzucić światło na cel i drogę 

wyznaczoną przez samo pragnienie”838. Zagubiony został cały przebogaty świat ukryty w ludzkim 

pragnieniu piękna jako najwyższej instancji, która podpowiada, a nawet jest zdolna formować sąd 

o dobru. Rzymski filozof dał wyraz swoim stoickim przekonaniom, oddzielił bowiem ratio 

od affectus. Namiętność, uczucie, przeżywanie piękna były pojmowane jako mało wiarygodne, 

zwodnicze, zależne od niekontrolowanych sił. Ostateczną instancją w wyborze dobra stała się więc 

jedynie racjonalność – radykalna kontrola ze strony logosu839. 

                                                           
836

Meditatio, 5. 
837

Por. J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 223.  
838

Tamże, s. 224. 
839

Por. J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 224. Także bardzo dobra analiza poglądów stoickich 

w: N. White, Filozofia szczęścia. Od Platona do Skinnera, tłum. M. Chojnacki, WAM, Kraków 2008,  

s. 86-90. 



 

243 
 

Nie byłoby w tym zapewne nic złego, gdyby w walce o cnotę nie pominięto znaczenia 

niezwykle istotnej rzeczywistości: ludzkiego serca. Nie można zapominać, że Jan Paweł II 

w podobnym tonie zatytułował jeden z rozdziałów swoich Katechez – „Chrystus odwołuje się 

do «serca» ludzkiego”840. Zwróćmy uwagę na to, że termin serce został wzięty w cudzysłów. 

W tym samym duchu papież Franciszek wskazuje na Maryję, jako tę, która najlepiej posługuje się 

mądrym osądem serca841. 

Rodzi się więc pytanie, czy możliwe jest na tyle roztropne włączenie umiarkowania 

w dziedzinę affectus – które decyduje przecież o profilu cnoty czystości – by uniknąć wyżej 

wspomnianego błędu radykalnego rozdzielenia sądu serca od sądu rozumu. 

Greckie sophrosyne to miłość inteligentna, przepełniona wewnętrznie logosem, 

nienarzuconym jej z zewnątrz, niczym nadzorca czy moderator, ale stającym się uwewnętrznioną 

siłą zrodzoną z pragnienia i namiętności poruszonej pięknem. Kiedy Jan Paweł II w Medytacji 

mówi do każdego mężczyzny, obdarowanego darem kobiecości: „jesteś stróżem świętości jej 

ciała, ono ma pozostać dla ciebie przedmiotem czci”842, to czyż nie pobrzmiewa w tym zdaniu 

właśnie głębokie wzruszenie, mające źródło w najtajniejszym wnętrzu męskiego serca? 

Z pewnością jest to zaproszenie, by podstawą dla najgłębszego szacunku wobec piękna kobiecej 

natury, wyrażonej w ciele, był zachwyt, a nie czysto rozumowo przyjęte „prawo moralne we 

mnie”. Trzeba się rozmiłować w logoi tego, co piękne, by móc wydawać osąd moralny. 

Rozumna miłość łagodnie wprowadza porządek w pragnienia człowieka, niejako wychowuje 

je. W ten sposób stają się one zharmonizowane wewnętrznie, a namiętność nie degraduje ich do 

rangi jakiegoś rodzaju zezwierzęcenia, podległego tylko samym instynktom. Cielesność, 

z zakorzenionymi w nią instynktami, pod przemożnym wpływem doświadczenia piękna, 

rodzącego się we wnętrzu serca ludzkiego, skłania się ku słusznej proporcji – ku pewnego rodzaju 

symetrii między tym, co zwierzęce, a tym, co rozumne, i pozwala im (co bardzo istotne!) zachować 

ich własny charakter. „W pośrodku znajduje się zdolność człowieka do stałego zachowania 

panowania nad swoim byciem i działaniem”843. Otóż to: z jednej strony logos, a z drugiej strony 

pragnienia zakorzenione w ludzkiej naturze spotykają się pośrodku, czyli w postawie roztropnego 

szacunku, i respektują nawzajem swoje prawa. Dopiero teraz wolno przejść do właściwego 

rozumienia cnoty, której zadaniem jest interpretacja ludzkiej miłości erotycznej, a którą 

w cywilizacji Zachodu nieco myląco nazwano czystością. 

                                                           
840

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 79. 
841

Por. Franciszek, Dilexit nos, 19. 
842

Meditatio, 4. 
843

J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 224. 



244 
 

4.2.2. Piękno źródłem ascezy 

Propozycja Jose Noriegi skupiona jest na takim mądrym przeżywaniu swoich pragnień, 

aby były dla drugiej strony – to znaczy dla działającego rozumu – swego rodzaju siłą napędową 

do wyboru dobra. Wrażliwość na piękno staje się kluczowa, by „w obrębie pojęcia «eros» znalazło 

się miejsce dla tego etosu, dla tych treści etycznych, które […] zostały wydobyte z Chrystusowego 

odwołania się do «serca» w Kazaniu na górze”844 – jak odnotowuje to Jan Paweł II. Przez etos 

przenikający rzeczywistość erotyczną dociera się do samego rdzenia właściwie pojętej cnoty 

czystości: miłującego piękno serca. Jest to warunek sine qua non zrozumienia, że nie zamiłowanie 

do porządku ma nami rządzić, ale „ciążenie ku pięknu”, wyrażające się przez uporządkowane 

pragnienia. Dopiero tak pojmowane, szlachetne piękno jest godne, by je miłować845. 

Dramatyczne konsekwencje odmiennego pojmowania cnoty czystości wynikają z „wizji, 

w której porządek jest utożsamiony z panowaniem: identyfikuje się «porządkowanie» 

z «zapanowaniem nad sobą», na mocy kontroli, jaką wywiera rozum”846. Akcent przesuwa się 

w kierunku kontroli nad nieokiełznanym pragnieniem, a samo pragnienie staje się niebezpieczne 

dla zachowania czystości.  

W czym wobec tego zamyka się sens właściwie pojętej cnoty czystości? Najgłębiej ludzki 

wymiar tej cnoty nie polega istotnie jedynie na takim wyćwiczeniu woli, by ta wybierała dobro, 

ale na przemienionym pragnieniu, zrodzonym z namiętnego zachwycenia pięknem, które 

poprzedza wolę i na nią wpływa. W ten sposób za uporządkowanie wewnętrznych sił w człowieku, 

za jego wewnętrzną harmonię, odpowiedzialna jest ostatecznie spełniona miłość osobowa. 

„Fascynacja pięknem natomiast umożliwia nam transcendowanie nas samych”847, by taka miłość 

była możliwa do zrealizowania. Czystość wyrasta w tym kontekście na cnotę, zasługującą na 

miano ekskluzywnej – w znaczeniu: uszlachetniającej ludzkie działanie. Papież Franciszek wyraża 

to jednoznacznie: „Zdrowy erotyzm, chociaż byłby złączony z poszukiwaniem przyjemności, 

zakłada podziw, a zatem może uczłowieczyć impulsy”848. 

Któż spodziewałby się takich wniosków? Okazuje się bowiem, że różnica płci, nadająca 

specyficzny charakter osobowy mężczyźnie i kobiecie, i wynikające stąd napięcie z konieczności 

zabarwione erosem, mogą stać się dobrym punktem wyjścia umiejętności rozeznania między 

dobrem a złem moralnym. Zastanawiające, jak radykalnie zakorzeniony jest ten moment etyczny 

                                                           
844

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 150. 
845

Por. J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 226. 
846

Tamże, s. 225. 
847

Tamże, s. 242. 
848

Franciszek, Amoris laetitia, 151. 



 

245 
 

w doświadczeniu pierwotnego zachwytu – zetknięcia się z pięknem, przez które oboje „mają 

potwierdzać wzajemnie swoje człowieczeństwo, zdumiewając się nad jego dwoistym 

bogactwem”849. Zdumienie, ale nie wobec „nieba gwiaździstego nade mną”, lecz w obliczu 

męskości i kobiecości, jest źródłem właściwie rozumianej etyki. Pozostaje zapytać, jak owo 

zdumienie przekuć na szczęściodajne dobro, dosięgające rzeczywistości eschatonu, a jednocześnie 

stamtąd czerpiące dla siebie inspirację. 

Wilfrid Stinissen, karmelitański teolog duchowości, w swojej analizie erosa i agape powołuje 

się na encyklikę Benedykta XVI Deus caritas est i wyciąga z papieskiej refleksji niezwykle 

inspirujący wniosek. Otóż przywołuje znane z Medytacji zdanie, mające za swoje źródło tekst 

soborowy: „człowiek jest jedynym stworzeniem, którego Stwórca chciał dla niego samego” 

(Gaudium et spes 24), i na tej podstawie stwierdza: „Moim najwyższym szczęściem jest kochać 

drugiego ze względu na niego samego” [zaznaczenie W. Stinissen]850. Zastanawia fragment 

podkreślony pogrubioną czcionką: motywacja, czyli szczęście, będące ostatecznym spełnieniem 

człowieka, jest zdeterminowane wartością człowieczeństwa jako takiego. Miłość jest takim 

szczęściodajnym spełnieniem, owszem, ale celem w nim ma być drugi człowiek. Sens spełnienia 

nie polega więc na samodoskonaleniu, ale doskonaleniu umiejętności przyjęcia drugiego jako 

daru. Jest to radykalna antropologia, ponieważ wartością najwyższą staje się drugi człowiek. Nie 

sposób więc pominąć ważnego aspektu problematyki związanej z cnotą czystości, to znaczy 

kształtowania własnego wnętrza otwartego na wartość duchowo-cielesnego piękna człowieczeństwa. 

W celu podjęcia wyzwania, jakim jest walka o tak pojętą cnotę czystości, wkracza się 

nieuchronnie na teren ascezy. Wspomniany wyżej, karmelitański teolog z pewną dozą sarkazmu 

zwraca uwagę na błędy popełniane w formowaniu do dojrzałej miłości, polegające na wykluczeniu 

radości towarzyszącej doświadczeniu kochania – także tej noszącej znamiona erosa. Miłość 

przecież ma być zupełnie czysta…851. Podobne się to staje „do starego zwyczaju, czy bardziej 

złego obyczaju, by posypywać swój posiłek popiołem po to, aby nie doznawać pokusy szukania 

radości w jedzeniu”852. A przecież to Bóg dał człowiekowi możliwość odczuwania przyjemności 

z jedzenia! Dlatego Wilfrid Stinissen dodaje, że „w taki sam sposób jest w nas zakodowana radość 

z miłości”, i powołując się na Karla Rahnera, pisze: „każda miłość, nawet najbardziej duchowa, 

ma «erotyczną» podstawę, której nie powinniśmy się wstydzić”853.  

                                                           
849

Meditatio, 1. 
850

W. Stinissen, Największa jest miłość, tłum. J. Iwaszkiewicz, Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 

Kraków 2021, s. 87. 
851

Por. tamże., s. 87. 
852

Tamże, s. 87. 
853

Tamże, s. 87. 



246 
 

Czym więc powinna się karmić dobrze pojęta asceza? Z pewnością nie wolno w cnocie 

czystości widzieć jakiegoś okaleczenia miłości, jednoczącej w sobie obydwa boskie elementy: 

erosa i agape. Wspomniane to już zostało w poprzednim punkcie. Teraz czas powrócić do 

początkowej refleksji z rozdziału pierwszego i niejako zamknąć cykl niniejszych rozważań 

ważnym cytatem z karmelitańskiego myśliciela: „Agape bez erosa jest martwa, sztywna, jest 

szkieletem bez ciała. Bez erosa miłość traci pasję. W swoim komentarzu do Pieśni nad Pieśniami 

Orygenes pisze, że istnieje Boski eros”854. 

Główną tezą, ku której zbiegają się wszystkie poruszone w rozdziale czwartym wątki jest 

przekonanie, że te dwie twarze miłości: pierwsza – namiętna, porywająca, erotyczna, druga – 

uszlachetniająca, bezinteresowna, agapiczna, stają się w Bogu jedną współprzenikającą się 

rzeczywistością. Cnota czystości będzie więc polegała na sztuce kochania, to znaczy zdolności 

(nie używa się tu celowo terminu sprawność) do odnalezienia w sobie i połączenia obydwu 

współprzenikających się „twarzy” miłości w jedną bogoczłowieczą miłość. „Im bardziej obydwie, 

niewątpliwie w różnych wymiarach, znajdą właściwą jedność w jednej rzeczywistości miłości, 

tym bardziej spełnia się prawdziwa natura miłości w ogóle”855. Trzeba zwrócić uwagę na istotne 

wskazanie papieża Benedykta XVI dotyczące różnych, nawet krańcowo odmiennych od siebie 

wymiarów miłości: eros i agape, które jednak muszą być przeżywane niejako do końca – każda 

według własnej specyfiki. 

Cnota czystości będzie więc sztuką jednoczenia przeciwstawnych wartości, bez wykluczania 

jednych przez drugie pod pozorem uchronienia czystego przed nieczystym. Już Apostoł Paweł 

przestrzega Kolosan przed błędną interpretacją Prawa żydowskiego, mówiącej o wystrzeganiu się 

dotykania i spożywania tego, co nieczyste. U źródeł fałszywej ascezy zawsze znajduje się jakaś 

forma pogardy dla ciała, dla jego słusznych praw, ustanowionych przecież przez Stwórcę. Autor 

kończy swoją refleksję słynnym zdaniem: „Przepisy te mają pozór mądrości dzięki wymyślonemu 

kultowi, uniżaniu siebie i surowości – w odnoszeniu się do ciała, nie dzięki jakimś względom dla 

zadośćuczynienia ciału” (Kol 2, 23). Jakże często w naszej chrześcijańskiej świadomości brakuje 

nawiązania do roztropnej postawy Apostoła Narodów. 

Niestety, genialna intuicja Jana Pawła II, przebijająca ze stron Medytacji, dotycząca roli, jaką 

pełni zachwycenie pięknem drugiego, jest wciąż słabo słyszana albo niezrozumiana. W wielu 

publikacjach powołujących się często na papieskie nauczanie wciąż zdaje się powtarzać ten sam 

schemat: relację między mężczyzną a kobietą rezerwuje się zasadniczo dla małżonków, natomiast 

eros rodzący się poza tym kontekstem budzi niemal zawsze podejrzenia i należy go unikać. 

                                                           
854

Por. W. Stinissen, Największa jest miłość, dz. cyt, s. 90. 
855

Benedykt XVI, Deus caritas est, 7. 



 

247 
 

Poruszany tu temat pozostaje palący, tym bardziej że dotyczy wczesnej formacji 

chrześcijańskiej, w szczególności wychowywania powołanych do kapłaństwa, czy życia 

konsekrowanego w Kościele katolickim. W bliskim związku z przedstawionymi argumentami na 

rzecz wartości tekstu Medytacji jest fakt, że wiele zła spowodowanego w ostatnim czasie przez 

licznych duchowych mistrzów czy kapłanów katolickich ma swój początek w nieumiejętności 

docenienia daru, czy wręcz w zaprzeczaniu temu darowi, jakim jest dla mężczyzny kobieta. 

Tak zwane skandale pedofilskie wśród duchownych są tego jakże smutnym dowodem. Co więcej, 

można odnieść dziwne wrażenie, że najlepszymi kandydatami do stanu duchownego stali się 

z czasem mężczyźni o skłonnościach homoseksualnych. To samo można również powiedzieć 

o kobietach powołanych do życia konsekrowanego. Benedykt XVI w swoim dramatycznym liście 

O przyczynach kryzysu Kościoła wyraźnie daje do zrozumienia, że środowiska seminaryjne 

poddane były presji rewolucji seksualnej, postępującej w Europie od końca lat sześćdziesiątych. 

I choć nie jest to jedyny powód kryzysu w Kościele, to jednak czynnik ten odegrał znaczącą rolę 

w erozji wiary. Dało to początek zjawisku, określanemu przez emerytowanego papieża mianem 

„klik homoseksualnych”, które co gorsza „działały mniej lub bardziej otwarcie i znacząco 

zmieniły klimat w seminariach”856. 

To niezwykle mocne stwierdzenie musi skłaniać do refleksji i nie pozwala pozostawić bez 

odpowiedzi pytania o wpływ deprecjonowania relacji między mężczyzną a kobietą na stan 

kapłański i zakonny. Ten niezwykle istotny wątek niniejszej refleksji bezpośrednio dotyka kwestii 

związanej z Medytacją Jana Pawła II jako propozycji, mającej wskazać na uzdrawiający wpływ 

tej paradygmatycznej relacji. 

  

                                                           
856

Benedykt XVI, O przyczynach kryzysu Kościoła, tłum. J.J. Franczak, Wydawnictwo AA, Kraków, 

s. 22.  



248 
 

4.2.3. Teo-terapeutyczny wymiar Medytacji 

Karol Wojtyła napisał niegdyś: „Cóż może być bardziej istotne dla chrześcijańskiego stylu 

życia, jak wychowanie miłości, czyli przezwyciężenie różnorodnych postaci egoizmu”857 

Czy tekst pod tytułem Medytacja Jana Pawła II na temat «bezinteresownego daru», analizowany 

w niniejszej pracy, może stanowić punkt odniesienia w szeroko pojętej formacji duchownych 

i świeckich do zdrowych relacji opartych na różnicy płci? Papież wzywa w nim do odważnego 

przyjrzenia się własnemu powołaniu, od zarania mającemu swój początek w stwórczym: 

„mężczyzną i niewiastą stworzył ich” (Rdz 1,27). Ale czy trzeba aż tak głęboko zajmować się tym 

tematem? Przecież powołanie kapłańskie czy zakonne zakłada rezygnację z dobra, jakim jest 

komunia małżeńska. Może wobec tego należy zostawić małżonkom kwestie, które ich tylko 

dotyczą, a Jana Pawła II bezpiecznie nazywać Papieżem rodziny? 

Zanim padną konkretne odpowiedzi na zadane pytania, trzeba przygotować grunt dla 

dalszych rozważań. Nieprzypadkowo w punkcie 4.1.4. niniejszego rozdziału, zatytułowanym 

„Teologia ciała tylko dla mistyków”, przywołany został Krzysztof Grzywocz, Autor między 

innymi cyklu wykładów zebranych w publikacji pod wiele mówiącym tytułem Patologia 

duchowości. Nie jest celem tej pracy szczegółowa analiza interesującego i bogatego materiału 

nieżyjącego już kapłana. 

Co jednak uderza, to słowo patologia w kontekście duchowości, dość odważnie 

zaproponowane w tytule. Termin ten wiąże się ściśle z bolesną problematyką poruszoną 

pod koniec poprzedniego punktu. Duchowość łatwo kojarzy się z powołaniem do stanu 

duchownego – określanego jako stan doskonałości chrześcijańskiej, czyli życia konsekrowanego 

i kapłańskiego. Mimo że dziś mówienie o doskonałości wśród wezwanych do tej formy życia stało 

się problematyczne, to jednak wciąż mają oni autorytet w sprawach wiary i moralności 

chrześcijańskiej. To duchowni są pasterzami w Kościele, na nich spoczywa odpowiedzialność za 

kształtowanie wiary powierzonego im ludu. Chrystus Pan przestrzega: „uderzę w pasterza, 

a rozproszą się owce” (Mt 26,31). Dlatego w centrum obecnej refleksji należy postawić pytanie 

o duchową i ludzką dojrzałość wybranych do szczególnej służby Bogu. Nazbyt często bowiem 

określenia „duchowość” czy „duchowy” w sposób zawoalowany sugeruje wykluczenie, 

a przynajmniej ograniczone zainteresowanie sprawami ciała, czy co gorsza – płci. Manichejska 

praktyka oddzielania tego, co duchowe, czyste, szlachetne od tego, co cielesne, nieczyste 

i podejrzane, niestety ciągle jest obecna w nauczaniu niektórych pasterzy, czy w świadomości 

osób konsekrowanych. Nauczanie Kościoła, choć nigdy nie uległo tendencjom manichejskim, 

                                                           
857
K. Wojtyła, Wychowanie do miłości, w: Aby Chrystus się nami posługiwał, Znak, Kraków 1979, s. 91.  



 

249 
 

jednak nie dopracowało się pogłębionej refleksji antropologicznej858. Duchowa dojrzałość musi 

w pełni rezonować z cielesnym wymiarem ludzkiej natury. Dokładnie ten wątek interesuje 

Krzysztofa Grzywocza jako duchownego, ale i jako znawcę natury człowieka, która w swoich 

najgłębszych pokładach pozostaje ściśle powiązana z psychiką. 

Przywołany wyżej Autor zwraca uwagę na pewien istotny fakt: mianowicie, umiejętnie łączy 

ze sobą aspekty psychiatrii, psychologii, duchowości oraz teologii i wspiera się w tym pośrednio 

na praktyce Antoniego Kępińskiego, znanego psychiatry. W polu zainteresowania bowiem 

pozostaje znaczenie cielesności oraz rządzących nią praw i uwarunkowań, mających wpływ na 

osobowość. Jeżeli przyjąć założenie, że Medytacja Jana Pawła II ma być swoistym kryterium 

adekwatności prezentowanej antropologii (by posłużyć się terminem Autora Katechez), to właśnie 

ze względu na papieskie podejście do ciała. Dzięki temu założeniu można przyjąć pewien 

terapeutyczny wymiar Medytacji. Jak należy to rozumieć? 

Otóż każdorazowa reakcja odbiorców treści nauczania zawartego w teologii ciała wiele mówi 

nie tylko o ich kondycji duchowej, lecz także w równej mierze – o psychologicznej dojrzałości. 

W kontekście rozważanego tekstu Medytacji można przywołać w tym miejscu słowa papieża: 

„«nie lękaj się przyjąć», to znaczy uczyń wszystko, ażeby rozpoznać dar, jakim ona jest 

dla ciebie”859. 

Nie tyle więc chodzi tu o jakiś osąd moralny nad czytelnikiem słów papieża, ale 

o stwierdzenie, na ile dana osoba jest gotowa przyjąć pełną prawdę o sobie jako mężczyźnie czy 

kobiecie, a nie – abstrakcyjnie, ogólnie pojętym człowieku. Prawda ta bowiem ujawnia się dzięki 

konfrontacji z darem drugiego, innego, danego w komplementarności płci. Dopiero na takim 

gruncie można zakładać, że ma się do czynienia z autentycznym wymiarem duchowym. 

Autentyczna duchowość zawsze będzie zakorzeniona w ciele. W tym znaczeniu treści zawarte 

w papieskiej refleksji mogą stać się kryterium określającym, na ile odbiorca Medytacji jest wolny, 

a na ile kierują nim różne lęki. 

To dość śmiałe założenie każe poważnie potraktować podejście wspomnianego wcześniej 

Krzysztofa Grzywocza do tematu duchowości zintegrowanej z ciałem. Sam Jan Paweł II nie stronił 

od analizowania poglądów psychoanalityków, na przykład Karla Gustawa Junga. W Katechezach 

                                                           
858

„Chociaż teologia katolicka nigdy nie uległa pokusie manicheizmu, a w teologii scholastycznej – 

inspirowanej filozoficzno-teologiczną wizją św. Tomasza – ciało uznawane było za istotną część 

compositum humanum (interpretowaną filozoficznie zgodnie z arystotelesowskim hylemorfizmem), 

to jednak faktem jest również, że w filozofii scholastycznej refleksja nad cielesnością skoncentrowana była 

raczej na wymiarze metafizycznym (na relacji dusza – ciało), a teologia scholastyczna nie stworzyła nawet 

osobnego traktatu poświęconego człowiekowi”, J. Merecki, Ciało jako sakrament osoby w: Miłować ludzką 

miłość, art. cyt., s. 173. 
859

Meditatio, 5. 



250 
 

rozpatruje zjawisko archetypu: „Według tej koncepcji można zetknąć się z archetypem we 

wzajemnej relacji mężczyzna – kobieta, relacji, która polega na obustronnym i uzupełniającym się 

realizowaniu istoty ludzkiej w obu płciach”. I dodaje: „Archetyp napełnia się treścią dzięki 

doświadczeniu indywidualnemu oraz zbiorowemu i może pobudzać twórczą wyobraźnię”860. 

Warto zwrócić baczną uwagę na ten wątek: relacja między mężczyzną a kobietą jest typiczna, 

ponieważ sięga aż do arche. Papież z Polski nie obawia się przyjąć perspektywy z pogranicza 

teologii i psychologii, gdy poddaje badaniu wpływ odległej, archaicznej przeszłości na sposób 

rozumienia, czym powinna być dojrzała osobowość. 

Nie może dziwić w tym kontekście, że Krzysztof Grzywocz krytykuje często zanadto 

podejrzliwe traktowanie dziedziny wiedzy związanej z ludzką psyche. Pogląd taki, niestety, wciąż 

jeszcze daje się zauważyć w niektórych środowiskach kościelnych – jakoby psychiatria 

i psychologia stały się nową religią, której wierzący powinien unikać. Świadectwem takiego 

podejścia jest cytowany przez Autora Patologii duchowości artykuł, zatytułowany „Religia 

własnego ja" (Gość Niedzielny 6/2017), podający w wątpliwość zasadność korzystania z odkryć 

takich uczonych jak Karl Gustaw Jung, Erich Fromm i inni. Tymczasem „ci wybitni psycholodzy 

doceniali związek psychologii z religią i byli otwarci na duchowość”861. 

Powyższe słowa padają z ust katolickiego teologa, a zarazem psychologa i terapeuty w jednej 

osobie. Trudno posądzać Krzysztofa Grzywocza o lekkomyślność, aczkolwiek można 

zastanawiać się nad trafnością określenia „wybitni” odnośnie do wymienionych wyżej badaczy 

i stawiać uzasadnione pytanie o wartość całokształtu ich osiągnięć862. Zdania będą tu podzielone, 

a uczciwość wymaga ostrożnego podejścia do problematyki powiązania teologii z tą młodą 

dziedziną nauki. Dla pełnego obrazu trzeba nadmienić, że Krzysztof Grzywocz daleki jest od 

gloryfikacji i bezkrytycznego przyjmowania odkryć wielu powszechnie uznanych autorytetów, 

jak choćby ojca psychoanalizy, Zygmunta Freuda. Nie przeszkadza mu to jednak w stwierdzeniu, 

że „zasługą Zygmunta Freuda było pokazanie, iż istnieją chore wymiary religijności i należy o tym 

mówić”863. 

Gianfrancesco Zuanazzi w swoim niezwykle wyważonym artykule z okazji pięćdziesiątej 

rocznicy śmierci Zygmunta Freuda poddaje analizie odkrycia ojca psychoanalizy. Z pewnością 

nie sposób pominąć poglądów całkowicie sprzecznych z antropologią chrześcijańską, jak choćby 

                                                           
860

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., przypis 30, s. 66. 
861

K. Grzywocz, Patologia duchowości, dz. cyt., s. 66.  
862

Por. słuszna uwaga J. Szymika w: Światło z teologii, dz.cyt., s. 90. 
863

K. Grzywocz, Patologia duchowości, dz. cyt., s. 40. 



 

251 
 

redukcjonistyczne pojmowanie osoby864. Czerpiąc z nauczania Karola Wojtyły Michał Harciarek 

zauważa, że to z powodu „nieodróżniania subiektywności od subiektywizmu jako postawy, 

psychologia z jednej strony zrezygnowała z introspekcji jako metody poznania, a z drugiej strony 

faktycznie została pogrążona w subiektywizmie czyli solipsyzmie”865. 

Włoski teolog zwraca jednak uwagę na dwie wypowiedzi Piusa XII: z okazji V Kongresu 

Psychoterapii i Psychologii Klinicznej z 1953 roku oraz wygłoszonego dziesięć lat później orędzia 

do zgromadzonych na XIII Kongresie Stowarzyszenia Psychologów. Należy podkreślić: papież 

nie wzywa do odrzucenia badań nad psychiką ludzką, ale do roztropnego przyjęcia i próby 

wzajemnego zrozumienia obu dziedzin nauki – jednak w taki sposób, aby nie dochodziło do 

fałszywej interpretacji nowych odkryć, przy całym szacunku dla odmiennych kryteriów, jakimi 

się rządzą866. Wydaje się, że Jan Paweł II, uwzględniający rolę psychologii w kształtowaniu się 

relacji mężczyzny i kobiety, właściwie odczytał intencje swojego wielkiego Poprzednika 

na Stolicy Piotrowej867. 

Absolutnie nie twierdzi się więc, jakoby wszelka religijność miała być pewną formą patologii. 

To pogląd z gruntu fałszywy. Trzeba zapytać jedynie – w ślad za Krzysztofem Grzywoczem: 

„jakie mamy kryteria zdrowej osobowości? Jaką duchowość przyjmujemy jako zdrową? Po czym 

poznać, że na przykład duchowość Jana Pawła II była zdrowa, a nie chora?”. W odpowiedzi 

słychać, że za kryterium zdrowej duchowości należy przyjąć świętość. Ale „co to jest świętość? 

Święty, hagios, znaczy po grecku cały, nienaruszony, zdrowy. Choroba narusza całość”868. 

Ostatnie zdanie Autora Patologii duchowości doskonale oddaje sens pytania o właściwe 

rozumienie rzeczywistości, za którą kryje się pojęcie duchowości chrześcijańskiej: zdrowy to 

w tym wypadku cały, zintegrowany. To stwierdzenie dokładnie odpowiada nauce o człowieku 

zawartej w Medytacji. Aby jednak nie dać powodu do zarzutu, że poruszana problematyka nazbyt 

koncentruje się na argumentacji rodem z dziedziny psychologii – co wykraczałoby poza ramy 

                                                           
864

G. Zuanazzi, «Psicoanalisi, scienza dell’uomo?» A 50 anni dalla morte di Freud, Anthropotes VI, 

nr 1 (1990, s. 9-22). 
865
M. Harciarek, Antropologia Karola Wojtyły podstawą rozwoju psychologii jako nauki, w: Jan Paweł 

II. Posługa myślenia, t. 2, red. B. Kastelik, A. Krupka, R. Woźniak, Wydawnictwo Naukowe UPJP II, 

Kraków 2015, s. 66. 
866

„Pio XII affermò autorevolmente: «Non si deve certo incriminare la psicologia della profondita se 

essa si impadronisce del contenuto dello psichismo religioso e si sforza di analizzarlo e di ridurlo in un 

sistema scientifico, anche se siffatta indagine è nuova e se la sua terminologia non ha riscontro nel passato. 

Noi ricordiamo quest'ultimo punto perché si danno facilmente dei malintesi allorché la psicologia attribuisce 

un senso nuovo ad espressioni già in uso. Da ambe le parti saranno necessarie prudenza e riserva per evitare 

false interpretazioni e rendere possibile una comprensione reciproca»”, w: G. Zuanazzi, «Psicoanalisi, 

scienza dell’uomo?», art. cyt., s. 9-22. 
867

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 127. 
868

K. Grzywocz, Patologia duchowości, dz. cyt., s. 42. 



252 
 

niniejszej pracy – trzeba przywołać jeszcze głos innego autorytetu, tym razem z dziedziny teologii 

dogmatycznej. 

Robert Woźniak w Posłowiu do zbioru Kazanie na Areopagu Karola Wojtyły zwraca uwagę 

na pewien błąd w myśleniu starożytnych Greków, z którymi spotkał się Paweł Apostoł w Atenach. 

Jest to niemal identycznie brzmiący błąd jak ten wykazany przez Krzysztofa Grzywocza, 

gdy mówi o braku całościowego pojmowania człowieczeństwa i określa go jako chorobę. 

Otóż krakowski teolog zauważa, że we wspomnianej debacie Apostoła Narodów 

z mieszkańcami Aten nie byli oni w stanie przyjąć głoszonego im Boga, ponieważ „objawia On 

siebie najdoskonalej w Chrystusie, szczególnie zaś w tajemnicy zmartwychwstania, której 

słuchacze Pawła nie byli zdolni przyjąć”869. Zmartwychwstanie dotyczy, jak wiadomo, 

bezpośrednio cielesności, dlatego Ateńczycy odrzucili nauczanie Apostoła „ze względu na swoją 

zawężoną wizję człowieczeństwa, w dużej mierze redukującą człowieka do tego, co duchowe”870.  

Powraca w tym miejscu zamysł Jana Pawła II dotyczący decydującej roli tajemnicy 

bytowania człowieka w życiu przyszłym, jako mężczyzny i kobiety w ciele. Grecka antropologia, 

pomimo pewnego kultu cielesności, widocznego szczególnie w religii i sztuce, nie potrafiła 

poradzić sobie z przemijalnością ciała (por. Fedon Platona). Znany podział na to, co duchowe, i na 

to, co cielesne, we wzajemnej opozycji, położył się cieniem na myśleniu starożytnych. Giorgio 

Faro dopowiada, że „chrześcijaństwo rozwiąże dualizm metafizyczny Greków wraz z koncepcją 

stworzenia jako wolnego aktu Boga. Człowiek jest jedynym stworzeniem cielesno-duchowej 

natury, chcianym dla niego samego”871. 

Ten sam Autor w błyskotliwym wywodzie wydobywa istotę ludzkiej natury: człowieka nie 

można definiować jako zwierzęcia myślącego (co sugerowałoby jakiś ewolucjonistyczny proces 

ilościowy, ale nie jakościowy), ani jako wcielonego ducha, (co przysługuje jedynie Boskiej 

naturze Chrystusa, przyjmującej ciało). To raczej „istota żyjąca, natury cielesnej i wolitywno-

racjonalnej (nie tylko «racjonalnej», prezentującej zubożone dziedzictwo greckiego 

intelektualizmu)”872. Cytowany filozof główny nacisk kładzie na personalizm, można by nawet 

zaryzykować, że człowieka określa jako osobę objawioną przez ciało. Jakże blisko stąd do 

refleksji, odnajdywanej w Katechezach, a leżącej u podstaw adekwatnego, to jest całościowego 

myślenia o człowieczeństwie! Papież pisze przecież wyraźnie, że ludzkie ciało, „i tylko ono, 

                                                           
869

R. Woźniak, Posłowie, w: K. Wojtyła, Kazanie na Areopagu, Wydawnictwo Literackie, Kraków 

2018, s. 155. 
870

Tamże, s. 155 
871

G. Faro, Dio, natura, persone: riflessioni etiche e antropologiche (in dialogi con R. Speamann), 

Anthropotes XVIII, nr 2 (2002), s. 287-308. 
872

Tamże, s. 289. 



 

253 
 

zdolne jest uczynić widzialnym to, co niewidzialne: duchowe i Boże”873. Warto zwrócić uwagę 

na interesujący wątek: prawdziwie duchowy świat, boska μεταφυσικά, musi się wyrazić 

widzialnie, dotykalnie. Może się to stać tylko i wyłącznie dzięki ciału i przez ciało człowieka, 

naznaczone płcią. 

Dlatego w Medytacji jednoznacznie wybrzmiewa podstawowa prawda, że oczy Stwórcy 

„koncentrują się na ich obojgu: na mężczyźnie i kobiecie, tak jak ich stworzył. I może tym się 

tłumaczy, że Księga Rodzaju podkreśla, iż byli oboje nadzy”874. Przedziwny splot dwu 

rzeczywistości: Świętego Świętych, który patrzy na swoje dzieło, i piękna ciała ludzkiego, 

objawiającego się jedynie przez nagość. Można się tu doszukiwać pewnego skojarzenia 

z tajemnicą Wcielenia: Bóg do tego stopnia ukochał ludzką cielesność i zachwycił się nią, 

że uczynił ją godną uobecnienia swojej boskiej natury. 

Ku czemu zmierzają powyższe przemyślenia? Analizowany tekst Jana Pawła II jest 

z pewnością doskonałym probierzem prawdziwej dojrzałości duchowej człowieka: na ile jest 

w stanie głęboko przetrawić w sobie i przyjąć treści papieskiego świadectwa, ponieważ jest to – 

nie wolno o tym zapominać – osobiste świadectwo polskiego papieża. Jak już wiadomo 

z wcześniejszych rozważań, Autora, medytujący naturę piękna z męskiego punktu widzenia, 

kieruje czytelnika ku odkryciu i docenieniu kobiecości. Ten szczególny rys refleksji Jana Pawła II 

odsyła do ostatniego spostrzeżenia: autentycznie chrześcijańska duchowość każdego mężczyzny 

i każdej kobiety, powołanych do małżeństwa czy do szczególnej służby Bogu, wyraża się przez 

ich stosunek do kobiecości czy do męskości drugiego. 

Przyczynkiem do tak postawionej tezy niech będzie przestroga papieża, że nieprzypadkowo 

źródłem feminizmu stała się utrwalona przez wieki postawa mężczyzny wobec kobiety, 

a konkretnie – brak czci okazywanej kobiecie. Autor Medytacji jednak nie wdaje się w jałowe 

dywagacje, ale zauważa z nadzieją: „natomiast rzecz znamienna, że pośród tego wszystkiego 

odradza się autentyczna teologia kobiety. Zostaje odkryte na nowo jej duchowe piękno, jej 

szczególny geniusz”875. Ponownie daje się słyszeć echo Medytacji z jej głównym przesłaniem 

o człowieku, „zdumiewając się nad jego dwoistym bogactwem”876.  

Jeżeli w taki sposób każdy mężczyzna zdoła patrzeć na kobietę i jednocześnie każda kobieta 

będzie w stanie w zaufaniu powierzać siebie mężczyźnie, to tym samym wolno powiedzieć, 

że dojrzałe życie duchowe, prawdziwa duchowość, może zaistnieć na gruncie zintegrowanych 

                                                           
873

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 62. 
874

Meditatio, 2. 
875

Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, dz. cyt., s. 159. 
876

Meditatio, 1. 



254 
 

we wszystkich wymiarach męskości i kobiecości. Chrześcijańskie „życie według ducha” wzrasta 

tylko na podłożu antropologii adekwatnej. 

W kontekście przeprowadzonych refleksji wypada zwrócić uwagę na ważny głos kobiety, 

jako że w głównej mierze to jej dotyczy tekst Medytacji. Jan Paweł II pisze o kobiecości jako 

kapłan, dlatego warto odnieść się do publikacji autorstwa Emilii Lichtenberg-Kokoszki, wydanej 

w 2022 roku, o wiele mówiącym tytule Relacje damsko-męskie w kapłaństwie877. Praca ta, choć 

jest oparta na nieco innym paradygmacie niż przedstawiona w Medytacji wizja papieża, to jednak 

z całą pewnością wnosi wiele wartościowych spostrzeżeń, szczególnie na gruncie psychologii 

oraz – co istotne – odnosi się do kobiecego punktu widzenia. Nie sposób także nie wspomnieć 

o roli miłości, wyrażającej się w erosie, współprzenikającej się i przemieniającej w agape, jako 

swojego rodzaju drogowskazie, wskazującym właściwy kierunek na zawiłych ścieżkach 

egzystencji mężczyzny – kapłana i kobiety. 

Ostatnie słowo w poruszanej wyżej kwestii należy jednak do przywoływanego już Krzysztofa 

Grzywocza. Z właściwą mu prostotą, ale i głębią mówi o zakochaniu jako darze dla osób 

powołanych do służby Bogu w Kościele. Autor Uczuć niekochanych pisze: 

Kapłan czy siostra zakonna, która dobrze przeżyła swoje uczucie zakochania, nie uciekła 

w izolację, albo w romans, przyjęła to jako otwarcie na miłość, na drugiego człowieka – staje 

się bardziej delikatna, czuła, pozbywa się maski zimnego urzędnika; taki ktoś wobec swojej 

wspólnoty jest bardziej otwarty. Nie ma ochoty gonić za tym, co wielkie, co przerasta jego 

siły (por. Ps 131,1). Dobrze przeżyte zakochanie uszlachetnia878. 

Innymi słowy, każdy właśnie dzięki swojej męskości czy kobiecości, ukierunkowanych na 

drugiego, ma szansę na doświadczenie – może jeszcze nieutrwalone, ale już możliwe – 

przemieniającej, twórczej mocy owego pierwotnego zachwytu, znanego z kart Księgi Rodzaju. 

Proboszcz nie jest już zimnym urzędnikiem, ale serdecznym przyjacielem, siostra zakonna z pełnej 

dystansu anielskiej istoty przemienia się w czułą kobietę – oblubienicę męskiej duszy.  

Piękno, wyrażone słowami Medytacji, które uczy i prowadzi ku dojrzałemu przeżywaniu 

i zrozumieniu samego siebie, musi wyrazić się przez twórczość poetycką. Jest ona obficie obecna 

w refleksji Jana Pawła II. Na koniec prezentowanych tu rozważań trzeba odwołać się do sztuki, 

ponieważ – jak wspomina papież Franciszek: „w erze sztucznej inteligencji nie możemy 

zapomnieć, że do ocalenia człowieczeństwa niezbędne są poezja i miłość”879. Zanim przyjdzie 

                                                           
877

E. Lichtenberg-Kokoszka, Relacje damsko-męskie w kapłaństwie, Impuls, Kraków 2022. 
878
K. Grzywocz, Uczucia niekochane, Wydawnictwo Salwator, Kraków 2008, s. 50-51. 

879
Franciszek, Dilexit nos, 20. 



 

255 
 

czas na analizę roli twórczości artystycznej w ostatnim punkcie niniejszego rozdziału, warto 

przywołać niezwykłe słowa księdza, poety, teologa: 

Dziewczynka w żółtych rajstopach, w śląskim kościele 

Nie widziałem jej nigdy wcześniej ani później, 

tylko wówczas, ten jeden jedyny raz: w sobotę, 8 września, między 

12.00 a 13.00, na mszy w pszowskiej bazylice. Siedziała w pierwszej ławce. 

Rajstopy żółte, w ładnym odcieniu (między cytryną a kanarkiem), 

szczupłe nogi, seledynowa minispódniczka, czarne lakierki, 

brązowy kapelusik. Filuterne błyski w kącikach ust. 

Miała jakieś dziesięć lat i braciszka pod opieką. 

Nie umiałem oderwać od niej myśli. Wyobrażałem ją sobie za trzy 

lata, za trzynaście, trzydzieści, trzysta. Jak przemienia się w gazelę, 

w upragnioną, w rodzącą, w odchodzącą. W proch. W anioła. 

Widziałem jej portret w siatce zmarszczek i pajęczyn, 

pod warstwą emalii na przecięciu ramion 

nagrobnego krzyża. 

Nie przypuszczała zapewne, że moje trudności z płynnym odprawianiem 

mszy płyną z jej powodu. Wszystko jest w jej życiu możliwe, 

myślałem z 

trwogą i zachwytem: 

obcięta pierś, syn alkoholik, 

chwile szczęścia o świcie, 

w czerwcu, w ogrodzie. Pożywałem Ciało, piłem Krew do ostatniej kropli. 

Rozumiałem, wierzyłem, że wszystko w niej jest objęte, wybaczone, święte. 

I olśnienie, kiedy czyściłem kielich, kiedy wertowałem mszał: 

najpiękniejsze, co mogło się przydarzyć tej ziemi, to chrześcijaństwo880. 

  

                                                           
880J. Szymik, 25 wierszy, Księgarnia św. Jacka, Katowice 2017.  



256 
 

4.2.4. Oblubieńczy sens ciała językiem sztuki 

Jose Noriega z całą mocą podjął krytykę cnoty czystości rozumianej wyłącznie jako „kontrola 

rozumu, który zapanowuje nad pragnieniami”, dlatego czystość „nie może być identyfikowana 

z represją, a tym bardziej z wykorzenieniem namiętności, według propozycji stoicyzmu”881. Taka 

postawa nie prowadzi do właściwego celu, jakiemu winna służyć cnota czystości – życia 

spełnionego, czyli szczęśliwego. Co najwyżej, tak pojmowana czystość skutkuje utratą życia 

w znaczeniu antyewangelicznym, a więc ostatecznie – do frustracji. Człowiek taki nigdy nie 

pozwoli, by jego natura rozkwitła882. Stąd rodzi się pytanie o siłę napędową, która jako jedyna jest 

w stanie zmobilizować do walki ze swoimi wadami, bo przecież cnota czystości wymaga mądrej 

i stałej ascezy. Bez wystarczającej motywacji jednak nikt nie podejmie się tej trudnej sztuki, jaką 

jest poszukiwanie piękna ukrytego za cnotą czystości. Asceza nie istnieje dla siebie samej, dla 

jakiegoś „ćwiczenia się w doskonałości”. Ma prowadzić do celu o wiele ważniejszego. O jakim 

celu mowa? 

Cała Medytacja Jana Pawła II skupiona jest na wydobyciu znaczenia piękna odkupionego 

człowieczeństwa. W ostatnich linijkach tekstu można znaleźć prośbę o umiejętność przyjęcia daru 

piękna szczególnie ukrytego w naturze kobiety – „aby czysty był mój wzrok i słuch i umysł”883. 

Ten papież-filozof, który ukochał ludzką miłość, sztukę miłowania osiągnął przez swoje 

zdumienie nad pięknem, ponieważ „trwa w ludzkości pragnienie i tęsknota za tym pięknem, jakim 

Bóg obdarzył człowieka stwarzając go mężczyzną i niewiastą”884. Polski papież udziela celnej 

wskazówki, ku jakiej rzeczywistości trzeba się zwrócić, by osiągnąć cel: umiejętność takiego 

wychowywania pragnień, by czyniły serce przejrzystym dla drugiego, „abym nie uległ pożądaniu, 

nawet w formie najbardziej zakamuflowanej. Ażebym został czysty, czyli «przeźroczysty» 

dla Boga i ludzi”885. Rzeczywistością tą jest afirmacja piękna, wyrażonego w stwórczym dziele 

Boga – człowieku. To jego materialne ciało zdolne jest wyrazić intymne wnętrze duszy. 

Zgodnie z intuicją Autora Medytacji potrzeba kontemplacji człowieczeństwa z perspektywy 

szeroko pojętej sztuki. Sztuka bowiem jest tym zdumiewaniem się nad pięknem, a jednocześnie 

zdolna jest objąć całość doświadczanej ludzkiej egzystencji. Dzięki pięknu wyrażanemu przez 

artystę w słowie, materii, można odnaleźć i wyrazić prawdę o odwiecznym przeznaczeniu 

mężczyzny i kobiety. 

                                                           
881

J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 234. 
882

Por. tamże, s. 235-236. 
883

Meditatio, 5. 
884

Tamże, 3. 
885

Tamże, 5. 



 

257 
 

Czemu jest to tak ważne dla podjętego w tym rozdziale tematu o wychowywaniu cnoty 

czystości? Ponieważ – najprościej rzecz ujmując – artystyczne przedstawienie ludzkiego ciała 

wymaga od odbiorcy umiejętności i dojrzałości patrzenia, przyjmowania prawdy o pełnym 

wymiarze człowieczeństwa w jego całkowitym odsłonięciu, nieukrytości – ά-λήθεια.  

W aneksie do Katechez, zatytułowanym Etos ciała a dzieła kultury artystycznej Jan Paweł II 

z właściwą sobie przenikliwością konfrontuje się z trudnym tematem przedstawiania nagości 

ludzkiego ciała w malarstwie i rzeźbie. Ma to ścisły związek z dotychczasowymi rozważaniami, 

dotyczącymi cnoty czystości. Czy możliwe jest prezentowanie nagości kobiety i mężczyzny poza 

kontekstem małżeńskim, dla którego przecież nagość ta jest wyłącznie zarezerwowana? Przecież 

nagie ciało ludzkie, „aby uczynić go naprzód modelem, z kolei tematem dzieła sztuki, jest zawsze 

jakimś przeniesieniem poza ten pierwotny i właściwy dla niego układ międzyosobowego 

obdarowania”886. To małżonkowie mają jako jedyni prawo stawać przed sobą nawzajem w całej 

odsłaniającej ich prawdzie, aż po najintymniejsze cielesne odsłonięcie, i nie popaść przy tym 

w niebezpieczeństwo relacji czysto przedmiotowej. Papież nie lekceważy niezwykle delikatnej 

problematyki związanej z artystycznym przedstawieniem ciała jako aktu. 

Należy zauważyć, że dotyka się tu kilku kwestii jednocześnie: możliwości naruszenia cnoty 

czystości przez wywołanie określonej reakcji za pośrednictwem dzieła sztuki – którego 

zabarwienie erotyczne musi oddziaływać na odbiorcę – pytania o granicę między sztuką 

a pornografią i wreszcie pojawiającej się wątpliwości, czy sztuka taka jest odpowiednia dla 

każdego z nią obcującego. Jan Paweł II, analizujący wymiar erotyczny przeżycia ludzkiego ciała, 

wyraźnie daje do zrozumienia, że „«serce» ludzkie, stając się panem odruchów, odkrywa całe 

duchowe piękno znaku, jakim jest ciało ludzkie w swej męskości i kobiecości”887. Papież 

Franciszek ubolewa nad nieumiejętnością odczytania owego znaku, jakim jest właśnie symbol 

ludzkiej cielesności: „Tak dzieje się również z symbolem naszego ciała. Jest symbolem, bo jest 

intymnym zjednoczeniem duszy i ciała, uwidocznieniem duszy duchowej w porządku 

cielesnym”888. Otóż to – uwidocznienie w tym, co specyficznie cieleśnie męskie czy kobiece, 

wymiaru osobowego. Przebijająca rzeczywistość erotyczna nie musi zaraz redukować 

człowieczeństwa do poziomu przedmiotowego. Czy wobec takiego założenia osoby niepowołane 

do małżeństwa: konsekrowani czy celibatariusze, powinni unikać takich przedstawień? 

Może to się wydać absurdalne, ale szczególnie ostatnie pytanie wydaje się zasadne 

w kontekście dotychczas przeprowadzonych rozważań. Tym bardziej, że współczesny człowiek 

                                                           
886

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 190. 
887
Tamże, s. 153. 

888
Franciszek, Desiderio desideravi, 43, Pallottinum, Poznań 2022. 



258 
 

jest świadkiem wydarzeń, które boleśnie obnażyły braki w tym względzie wśród duchownych. 

Ten smutny rozdział historii Kościoła ostatniego czasu (czy tylko ostatniego?) każe zastanowić 

się nad pytaniem o wychowanie do cnoty czystości w duchu nauczania Jana Pawła II – każe wprost 

zadać pytanie, czy jest ono akceptowane. Jak już zostało wspomniane, Medytacja stanowi 

doskonałe kryterium, ponieważ reakcje na tekst papieskich rozważań wiele mogą powiedzieć 

o kondycji i poziomie formacji w klasztorach i seminariach duchownych. 

W jakim duchu naucza polski papież, by udzielić odpowiedzi na wyrażone wyżej obawy, czy 

innymi słowy, by sztuka przedstawiająca prawdę przez nagość ciała nie stała się dla katolików 

„kamieniem potknięcia”? I nie ma przy tym znaczenia podział sztuki na sakralną i świecką, gdy – 

jak pisze Fabrice Hadjadj – „Madonna o ciele bogini Wenus rozchyla dekolt sukni, a jej krągła 

pierś wyskakuje ze stanika o wiele zbyt radośnie, wprost w chciwe usta głodnego Boga”889. 

Jak pozostać czystym w obliczu takich dzieł? 

Odpowiedź nasuwa się niejako sama: trzeba nauczyć się trudnej sztuki takiego zachwycenia 

boginią Wenus, by dosięgało ono niebiańskich wyżyn Bożej Rodzicielki Maryi. Trzeba jednak 

wciąż pamiętać o obowiązującej od pierwszego rozdziału niniejszej pracy idei ασυγχύτως 

Maksyma Wyznawcy. Autor Medytacji doskonale ujmuje to w jednej z Katechez: „opis taki 

znalazł swoje miejsce również w Biblii, przede wszystkim poprzez tekst Pieśni nad Pieśniami”890. 

Powraca w ten sposób dobrze znany motyw i zarazem teza, mianowicie że przedmiotem rozważań 

papieskich jest co prawda piękno, ale źródłowym materiałem powinna pozostawać księga 

biblijnych oblubieńców. Kto nie potrafi przyjąć podstawowych znaczeń tej księgi, nie zrozumie 

w jaki sposób „wraz ze stworzeniem kobiety Stwórca wyzwala w człowieku całe to olbrzymie 

dążenie do piękna, jakie stanie się treścią ludzkiej twórczości, twórczości artystycznej”891. 

Kluczowa zdaje się więc zdolność mężczyzny do patrzenia na każdą kobietę w kategoriach, 

jakimi wyrażone to zostało w Pieśni nad Pieśniami. Ta trudna sztuka to cel, do którego ma 

prowadzić cnota czystości z perspektywy obojga, choć w związku z różną wrażliwością 

mężczyzny i kobiety, właściwą ich naturze – różnie akcentowany892. Sposób odbioru dzieła sztuki 

                                                           
889

F. Hadjadj, Mistyka ciała, dz. cyt., s. 297. 
890

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 195. 
891

Meditatio, 3. 
892
Przykładem takiego patrzenia na kobiecość może być fragment listu C. K. Norwida do 

K. Krasińskiego: „I – od powrotu z Ameryki bardzo serdecznie kocham się w każdej kobiecie, która 

cokolwiek bądź zewnętrznie lub wewnętrznie ma w całości swojej pięknego. Czy to oprawę oka i tok 

spojrzenia – czy to ramię, czy szyi obrót, czy głos, czy udatność ruchu, czy serca powab, czy łzę, czy arabską 

linię łęku stopy – czy włosów jedwab?... W każdej takiej kocham się bardzo serdecznie, bez względu azali 

jest matką, żoną, wdową, siostrą, Imperatorową, wiejską dziewczyną, księżną rzymską, hrabiną austriacko-

polską etc”, w: C. Norwid, Pisma wybrane. Listy 5, PIW, Warszawa 19833, s. 407. 



 

259 
 

prezentującego piękno ciała w jego nagości staje się natomiast kryterium – a bardziej jeszcze 

wymaganiem pod adresem odbiorcy – na ile nauczył się tej szlachetnej umiejętności. Każdy jest 

do niej wezwany „bez względu na stan i powołanie życiowe”893. Daje temu wyraz Jan Paweł II 

w jednym z najpiękniejszych tekstów zamieszczonych we wspomnianym już aneksie do 

Katechez: 

Są w ciągu różnych epok, poczynając od starożytności, zwłaszcza w wielkim okresie 

klasycznej sztuki greckiej, dzieła sztuki mające za temat ciało ludzkie w jego nagości, 

a których oglądanie pozwala nam się skupić poniekąd na całej prawdzie człowieka, na 

godności i pięknie – także ponadzmysłowym – jego męskości i kobiecości. Dzieła te noszą 

w sobie jakby ukryty pierwiastek sublimacyjny, doprowadzający widza poprzez ciało 

do całej osobowej tajemnicy człowieka. Obcując z takimi dziełami, gdzie nie czujemy się 

zdeterminowani ich treścią w kierunku «pożądliwego patrzenia» z Kazania na górze, 

uczymy się poniekąd owego oblubieńczego sensu ciała, który jest odpowiednikiem i miarą 

«czystości serca»894. 

Powyższy tekst jest podsumowaniem przeprowadzonych refleksji. Przede wszystkim 

odwołuje się do godnego piękna jako głównego motywu, siły napędowej wszelkiego ludzkiego 

dążenia. Mówi też o jednoczącej mocy zachwycenia pięknem drugiego, niepozwalającej 

traktować go jedynie przedmiotowo na poziomie czysto zmysłowym. Wreszcie papież 

jednoznacznie wskazuje na cnotę czystości jako drogę do ostatecznego spełnienia – 

do odnalezienia oblubieńczego sensu ciała każdego mężczyzny i każdej kobiety. Nikt nie może 

czuć się zwolniony z uczenia się tej sztuki. 

W wyżej cytowanym fragmencie zwraca uwagę jeszcze jedno, ważne wtrącenie: o pięknie 

ponadzmysłowym. Nie wolno go pominąć z uwagi na jego znaczenie dla niniejszych rozważań. 

Ponadzmysłowe spotyka się tu ze zmysłowym. Materia jest zdolna objawić to, co ją nieskończenie 

przekracza. Wenus objawia Najświętszą Dziewicę. 

W nawiązaniu do obrazu z Mistyki ciała Fabrice’a Hadjadj wraca pytanie o miejsce sacrum 

i profanum w sztuce. Jest to temat o tyle ważny, że Jan Paweł II wzywa do autentycznej 

i odpowiedzialnej twórczości artystycznej, która „stara się przezwyciężyć anonimowość ciała 

ludzkiego jako przedmiotu «bez wyboru»”895. Innymi słowy, by sztuka sakralna nie ulegała swego 

rodzaju pornografizacji. 

                                                           
893

Meditatio, 5. 
894
Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 196. 

895
Tamże, s. 197. 



260 
 

Wkracza się tu bezpośrednio na grunt delikatnej wrażliwości wielu wierzących, dla których 

pewne tematy nie powinny być nigdy łączone ze sobą. Oczywiście, nie ma tu mowy 

o przedstawieniach obrazoburczych, przebranych w szaty sztuki, charakteryzujących się często 

brakiem dobrego smaku, a nawet mających znamiona zwykłej profanacji. W takich wypadkach 

mówić należy raczej o pseudosztuce. Interesująca jest natomiast śmiała interpretacja francuskiego 

filozofa, którego nie można posądzić o złą wolę. Czy połączenie figur Madonny i Wenus jest 

w ogóle na miejscu? Co takie odniesienie oznacza? Jeżeli chce się udzielić pełnej odpowiedzi, 

trzeba zmierzyć się z pytaniami o sens sztuki, wyrażającej piękno ponadzmysłowe, dotykające 

ludzkiej namiętności obecnej w zmysłach. 

Pytania powyższe przybliżają refleksję Jana Pawła II do myśli Maksyma Wyznawcy, 

towarzyszącego od początku poszukiwaniom niniejszej pracy. Przy interpretacji myśli tego 

wielkiego Ojca Kościoła, dochodzi się do wniosku, że połączenie przeciwieństw – symbolicznie 

przedstawione w sztuce za pomocą postaci Madonny i Wenus – może zaistnieć i w tym wypadku. 

Nie trzeba zaraz w takim obrazie dopatrywać się niestosowności, ponieważ owa specyficzna 

logika przeciwieństw ma swoje źródło w Bogu, objawiającym się stworzeniu przez logoi – idee. 

Im bardziej odzwierciedlają one to, co przynależy do stworzenia, innymi słowy – im bardziej są 

„cielesne”, „stworzone” w swoim charakterze, tym bardziej odsłaniają rzeczywistość Stwórcy. 

Tego rodzaju paradygmat myślenia – zaaplikowany z rozdziału pierwszego i odniesiony 

do tworzenia dzieł sztuki przez artystę – powoduje, że w każdym dziele ukrywa się zaczątek tego, 

co nazwać można najpierwotniejszą sztuką na miarę Stwórcy896. Wszakże pod jednym 

warunkiem: że świat stworzeń, materia, oznaczająca jedynie samą siebie, jest zdolna ukazać inną 

rzeczywistość – ponadstworzoną. 

Maksym Wyznawca, aby uniknąć błędu panteizmu, proponuje wobec tego nie utożsamienie 

się Stwórcy ze stworzeniem, ale logikę przeciwieństw, ponieważ to właśnie za pośrednictwem 

rzeczywistości paradoksu należy zadać pytanie o ostateczny τέλος – cel. Nie może nim być jedynie 

zaspokojenie najprostszych, zmysłowych ludzkich pragnień. Jak już wiadomo dzięki Autorowi 

Ambigua, żaden człowiek nie jest w stanie znaleźć w sobie samym swojego spełnienia. Nie jest 

bowiem twórcą samego siebie, nie jest artystą, który siebie samego stworzył. Może tym celem być 

                                                           
896

Doskonale ujął H. Urs von Balthasar znaczenie logoi u Maksyma Wyznawcy: „«L’invisibilità 

di Dio», che viene «razionalmente contemplata» nella creazione, è interpretata in riferimento dapprima alle 

idee che sono «misteriosamente accennate» nelle creature, ma poi (come in Paolo) anche alle proprietà 

(attributi) di Dio, «alla sua eterna forza e divinità»: «Nell’esser(ci) delle cose riconosciamo, credendo, 

il reale essere di Dio», nella particolarizzazione degli esseri (nel loro essere come sono [Sosein]) e nel loro 

mantenimento, la divina sapienza e nel loro moto naturale la divina vivezza”, gdzie idee są tożsame z logoi, 

w: H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 87. 



 

261 
 

jedynie spełniająca się, a nigdy niemająca końca, nadprzyrodzona komunia międzyosobowa, która 

ma swe źródło w życiu Trynitarnym897. 

Temat podobieństwa do Boga, omówiony w pierwszym rozdziale, zostaje podjęty na nowo 

i ze względu na tę komunijną postać relacji mężczyzny i kobiety tutaj znajduje swoje dopełnienie, 

można powiedzieć – swoją praxis. Prawdziwa sztuka to ukazanie, jak wszystko powraca do Boga, 

wszystko staje się przebóstwione, by nawet namiętność – przemieniona i uszlachetniona – porwała 

ku „temu, co w górze” (Kol 3,2), ku ekstatycznemu pięknu perychorezy. Czyż nie taki cel 

wyznaczono erosowi, zrodzonemu z Wenus898? 

Tę imponującą perspektywę przenosi na płaszczyznę wiary i opisuje niezwykle przenikliwie, 

teologicznie wysublimowanym językiem, wspomniany wyżej Maksym Wyznawca: 

Końcem wiary jest prawdziwe odsłonięcie (άποκάλυψις) tego, co jest przedmiotem wiary. 

A prawdziwym odsłonięciem tego, co było przedmiotem wiary, jest niewyrażalne słowami 

współprzenikanie się (περιχώρησις), które dopełnia się na miarę wiary każdego. Natomiast 

współprzenikanie się przedmiotu wiary jest powrotem wierzących do ich pierwotnych źródeł 

jako ich celu. Ale powrót wierzących do ich pierwotnych początków jako ich celu jest 

spełnieniem ich pragnień. Owo spełnienie pragnień jest jednak głębokim pokojem tego, kto 

pragnie i odwiecznie porusza się wokół upragnionego. Natomiast spoczynek tego, który 

pragnie i odwiecznie porusza się wokół upragnionego jest nieprzerwanym zaspokojeniem na 

wieczność,… udziałem w boskich nadprzyrodzonych dobrach. Oto czym jest przeobrażenie 

uczestniczącego w uczestnika, ale przeobrażenie to jest tożsamością między uczestniczącym 

a tym, w którym uczestniczy, czynnie przeżywanym (κατ’ ένεργειαν) w podobieństwie 

upodabniającym. Ta tożsamość… jest przebóstwieniem899. 

W swoim pierwszym znaczeniu cytowany fragment mówi o przebóstwieniu jako czynnej 

przemianie – o niemającej swego kresu perychorezie, spełniającej najgłębsze pragnienie 

współprzenikających się bytów, aby jednocześnie darować siebie i być obdarowanym. Co jednak 

jest przedmiotem obdarowania? Na miarę wiary każdego jest nim odsłonięcie pragnienia, 

zakorzenionego „od początku” w bycie, które w pełni się realizuje, czy też aktualizuje, u celu – 

w wieczności. Przytoczony tekst zaskakuje złożonością paradoksu, w którym punktem 

kulminacyjnym pozostaje idea obecności porywających pragnień, wprowadzających – dzięki 

współprzenikającemu się zjednoczeniu z ukochanym – w niemający końca pokój. Jak wynika to 

                                                           
897

Por. J. Noriega, Enigmi del piacere, dz. cyt., s. 237-238. 
898

Por. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 151. 
899
Maximus Confessor, Qu. a. T. 59; 90, 608C-609A za: H. Urs von Balthasar, Liturgia Cosmica, 

dz. cyt., s. 148-149. 



262 
 

z rozdziału trzeciego, komunia z Bogiem w eschatonie zaowocuje podobną komunią mężczyzny 

i kobiety. Właśnie owo communio personarum – wyrażone słowami Maksyma Wyznawcy – 

odnieść można do rzeczywistości nazywanej obrazem praobrazu. 

Nasuwają się wnioski tak istotne dla obecnie omawianego tematu. Twórczość artystyczna to 

naśladowanie Stwórcy, a główna jej rola polega na odsłonięciu – w całej nagości – nieukrytości 

(prawdy) bytu dzięki przebóstwionemu utożsamieniu twórcy z Bytem odwiecznym. Źródłem 

wszelkiej sztuki musi być przebóstwienie, przemieniająca zwykłą materię moc, nadająca obrazowi 

rzeczy materialnych rzeczywiste – bo nadprzyrodzone – znaczenie. Oto ostateczny sens 

odsłonięcia, ujawnienia w całej prawdzie, w całej nagości wszelkiego stworzenia, którego 

kulminacyjnym punktem ma być odradzanie się w pięknie. 

Przytoczona refleksja Maksyma Wyznawcy pomaga zrozumieć cel – spełnienie komunijnej 

jedności stworzenia. Grecki myśliciel obejmuje całość stworzenia, ponieważ pojmuje owo 

spełnienie jako powrót do pierwotnego stanu doskonałości, dzięki czemu staje się ono jeszcze 

wyraziściej sobą, aż w nieskończonym ruchu ku Absolutowi (rekapitulacja stworzenia). 

Wyszczególnione w przytoczonym wyżej fragmencie greckie terminy doprecyzowują sens słów 

ich Autora: apokalipsa jako ostateczne odsłonięcie (por. w rozdziale pierwszym ά-λήθεια: 

synonim prawdy); perychoreza, niebędąca niczym innym, jak najgłębiej pojętą komunią osób 

w doskonale zharmonizowanych przeciwieństwach, które już nie są powodem podziału; 

i wreszcie wspaniale się komponujące energeia – na oznaczenie dynamicznej mocy jednoczącego 

osoby doświadczenia. Są tu i pełen energii, porywający eros i godna czci, gościnna agape 

jednocześnie w jakimś niepojętym, mistycznym tańcu, prowadzącym ku najgłębszemu pokojowi, 

wyrażającemu się jednak w ekstatycznej komunii. 

Cnota czystości – jak już zostało to powiedziane – to nic innego, jak sztuka kształtowania 

własnego wnętrza w duchu omawianej wcześniej sophrosyne, by w świecie doczesnym dostrzegać 

rzeczywistości tu opisane, aby dostrzec w nich przebłysk eschatonu. Zofia Zarębianka zwraca 

uwagę, że „charakterystyczną cechą dojrzałej koncepcji artysty u Wojtyły jest rozszerzenie jej 

rozumienia na każdego człowieka, którego obowiązkiem duchowym jest uczynienie dzieła sztuki 

ze swojego życia”900. Autentyczny artysta musi odznaczać się wobec tego pewnym poziomem 

dojrzałości wewnętrznej w percepcji świata stworzonego, ponieważ utalentowanie czy wrażliwość 

same w sobie jeszcze nie gwarantują stworzenia dzieła na miarę człowieka. 

                                                           
900
Z. Zarębianka, Wprowadzenie, w: Karol Wojtyła, Dzieła literackie i teatralne, t. 2, Znak, Kraków 

2020, s. 15. 



 

263 
 

4.2.5. Człowiek ikoną Boga – Maryja Dziewica. 

Gdy treści wyżej opisanej rzeczywistości przenosi się ze świata nadprzyrodzonego do 

ziemskich, doczesnych odniesień, warto zapytać o możliwości uobecnienia przez sztukę – w której 

nagość ludzkiego ciała zawsze była przedmiotem podziwu – wymiaru transcendentalnego. 

Jerzy Nowosielski poruszył tę trudną kwestię w swojej refleksji na temat religijnej twórczości 

artystycznej. Należy zauważyć i zarazem docenić, że w swoich poszukiwaniach (jakkolwiek 

by ich nie oceniać) nie boi się stawiania kłopotliwych pytań. Jako artysta rozumiał dotkliwy 

brak odniesienia rzeczywistości eros-agape do eschatonu we wschodniej ikonografii. Nie zgadzał 

się na takie odcieleśnienie świętości, ale i „sztuka zachodnia nie miała aspiracji 

przekształcania rzeczywistości fizycznej według wymogów wizji właściwej rzeczywistości 

po zmartwychwstaniu”901. 

Dlaczego tak się stało? Ponieważ – jak zauważa – „ludzie nie myśleli, że dokonanie czegoś 

takiego, jak sprowadzenie elementów rzeczywistości empirycznej, cielesnej, a ściśle erotycznej, 

na poziom rzeczywistości zmartwychwstałej jest możliwe”902. Odnajduje się tu doprawdy 

nowatorską intuicję, godną Autora Medytacji. Jan Paweł II zawarł identyczne spostrzeżenie 

w swoich Katechezach (por. rozdział trzeci pod tytułem „Jezus odnosi się do zmartwychwstania” 

w: Mężczyzną i niewiastą stworzył ich). Dopiero w perspektywie eschatologicznie pojmowanego 

piękna, do końca odsłania się sens właściwie pojmowanej cnoty czystości jako praktycznej 

umiejętności współtworzenia z Jedynym Prawdziwym Artystą. W Jego oczach wszystko 

odsłonięte jest i nagie i jako takie bardzo dobre903. 

Dochodzi się w ten sposób do konkluzji: oto stawanie się twórcą na miarę Stwórcy – według 

logiki zaczerpniętej z myśli Maksyma Wyznawcy – owocuje podziwem dla wszelkiego 

stworzenia, „aby wszystko służyło objawieniu piękna, jakim Bóg obdarowuje ludzi”904. Warto 

zwrócić uwagę, że Jan Paweł II podkreśla wyraźnie: „wszystko służyło”. Dlatego za Hansem 

Ursem von Balthasarem można powiedzieć o twórczości greckiego Ojca Kościoła, że w jego 

teologii i ekonomii Zbawienia „problemem nie jest poznanie, ale chrześcijański eros, o którym 

daje świadectwo, i to w sposób niezwykły, jego Mystagogia doprowadzona do szczytu”905. 

                                                           
901
Z. Podgórzec, Wokół ikony. Rozmowy z Jerzym Nowosielskim, Pax, Warszawa 1985, s. 78. 

902
Tamże, s. 78. 

903
Por. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, dz. cyt., s. 293. J. A. Carreño w komentarzu do cytowanego 

poematu daje do zrozumienia, że komunijna relacja Adama i Ewy jest uobecnieniem prawdziwego 

człowieczeństwa według autentycznej wizji Stwórcy, gdzie „lo invisibile se manifiesta en lo visibile”, 

w: Karol Wojtyła, Tríptico romano, Quién. Rivista de filosofia personalista 19/2024, s. 180-183. 
904

Meditatio, 5. 
905

H. Urs von Balthasar, Massimo il Confessore, dz. cyt., s. 46-47. 



264 
 

Podobną w charakterze, mistagogiczną mądrością – rozkochaną w ludzkiej miłości, 

doprowadzonej do szczytu – jest bez wątpienia treść Medytacji Jana Pawła II. Może ona być 

traktowana jako klucz interpretacyjny do opisu pierwotnej relacji między Adamem a Ewą, 

opisywanego w Katechezach, ponieważ syntetyzuje w sobie temat piękna. Można w nich 

przeczytać, że mężczyzna przez stworzenie kobiety nie tylko został obdarowany jej osobową 

kobiecością, „ale także swoim własnym obdarowaniem. To męskie obdarowanie, odpowiedź na 

dar kobiety, jest dla samego mężczyzny obdarowujące, w nim bowiem ujawnia się jakby osobowa 

istota jego męskości”906. 

Papież w żadnym razie nie mówi tu o swego rodzaju zatraceniu się w drugim. Zacytowany 

fragment nie ma również charakteru panteistycznego – w rozumieniu stawania się jednością ze 

wszechświatem – ani nie ma nic wspólnego z wizją utraty tożsamości. Jak wiadomo, mężczyzna 

wyraziściej staje się sobą – dojrzałą męskością w cielesno-duchowej konstrukcji, w całym 

bogactwie swojej natury – jedynie w konfrontacji, czy lepiej powiedzieć: w komplementarnej 

jedności z kobiecością. Zadaniem artysty tworzącego dzieło jest ostatecznie doprowadzenie 

do przeżycia tejże prawdy, zapośredniczonej materią. 

W ten sposób osiągnięty zostaje ostatni akord objawienia owego piękna, którym jest 

perspektywa zmartwychwstania. Temat ten wyraźnie pojawia się w tekście Medytacji z inspiracji 

Cypriana Kamila Norwida – twórcy tak bardzo bliskiego Janowi Pawłowi II907. Poezja była jego 

wielką miłością – stąd nic dziwnego, że w tekście Medytacji Autor przywołuje słowa polskiego 

wieszcza kilkukrotnie. Są to dwa, powtórzone w punkcie trzecim i czwartym, fragmenty 

z Promethidiona oraz fragment poematu Fortepian Szopena, przywołany na końcu papieskiej 

refleksji. 

Jan Paweł II w swoim watykańskim przemówieniu z okazji 180. rocznicy urodzin Cypriana 

Kamila Norwida nie tylko przywołuje główne założenia obecne w refleksji poety, lecz także daje 

wyraz własnemu spojrzeniu na tajemnicę człowieka stworzonego przez Boga. Jest to bez 

                                                           
906

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dz. cyt., s. 58. 
907

Dowodem na to jest tekst wygłoszony podczas audiencji dla polskich przedstawicieli Instytutu 

Dziedzictwa Narodowego, która odbyła się 1 lipca 2001 roku z okazji 180. rocznicy urodzin Cypriana 

Kamila Norwida. Przytacza się tu właśnie tę wypowiedź papieża Polaka, ponieważ wydaje się najpełniej 

oddawać wyjątkowe miejsce zarezerwowane dla tego właśnie poety w Medytacji. Bardzo sugestywnie 

brzmią słowa wypowiedziane wtedy przez Jana Pawła II: „Chciałem rzetelnie spłacić mój osobisty dług 

wdzięczności dla poety, z którego dziełem łączy mnie bliska, duchowa zażyłość”, por. Jan Paweł II, 

Audiencja dla polskich przedstawicieli Instytutu Dziedzictwa Narodowego, 1 lipca 2001 roku z okazji 180-

tej rocznicy urodzin Cypriana Kamila Norwida, Sala Stampa della Santa Sede, Bollettino 2.07.2001, 

www.press.vatican.va 



 

265 
 

wątpienia echo jego metodologii zastosowanej w Medytacji oraz w rozumieniu komunijnego 

wymiaru relacji mężczyzny i kobiety, opisanego w Katechezach. Papież pisze: 

«Człowieczość [jest] Boża». Stąd ogrom pracy stojącej przed osobą ludzką, która, stworzona 

«na obraz i podobieństwo» Boga, jest powołana do stawania się podobną Bogu, co nie jest 

łatwe, bo «Trud to jest właśnie z tego duży, że codzienny». Zdobyć się nań mogą jedynie 

ludzie trzeźwi «w rzeczach potocznych», a trzeźwi w nich są wtedy; kiedy są w rzeczy 

«wieczne zachwyceni»908. 

Tekst przemówienia obficie nawiązuje do różnych fragmentów norwidowskiej poezji oraz 

innych pism wieszcza. Jan Paweł II wspaniale zarysowuje samo główne założenie: człowiek 

pochodzi od Boga, czy – mówiąc językiem chrześcijan greckiego Wschodu – jest bogoczłowieczy. 

Sztukę stawania się podobnym Bogu należy rozumieć jako trud – to wszyscy pojmują. Trud ten 

ma swoje źródło w codziennym, mozolnym zmaganiu ze sobą. Zmaganie jednak nie może 

zdominować chrześcijańskiej sztuki poznawania wyzwalającej prawdy o sobie. Uniemożliwiłoby 

to ludzkie istnienie jako dobre. Musi się objawić bezinteresowny zachwyt rzeczywistością tego 

świata, który właśnie przez swój realizm zapowiada świat przyszły909. Ponownie spotyka się tu 

perspektywę eschatonu jako siłę napędową, umożliwiającą wszelką egzystencję i współtworzenie 

z Bogiem, na kształt artystów uwewnętrznionego świata. Bowiem to od wyrobionego sposobu 

patrzenia, wewnętrznej percepcji otaczającego człowieka stworzenia zależy, czy cały żmudny 

wysiłek wyda owoce w postaci piękna, które „na to jest, by zachwycało do pracy, praca (…), by się 

zmartwychwstało”910. 

O ile wersety wzięte z poematu Promethidion doskonale wpisują się w narrację Medytacji, 

o tyle zaskakuje nieco fragment wzięty z wiersza Fortepian Szopena. Pewną podpowiedzią są 

słowa prośby papieża o czystość wnętrza, by móc odczytać piękno, jakim Bóg obdarza ludzkość. 

Szczytem tego piękna, jak wiadomo, jest dla Jana Pawła II odwieczna kobiecość upostaciowana 

w Bożej Rodzicielce Maryi. Papieskie Cały Twój wyraża nie tylko oddanie Maryi, ale jest 

poddaniem siebie samego Jej zniewalającemu pięknu (Totus Tuus), w tej jedynej kobiecie 

                                                           
908
Por. Jan Paweł II, Audiencja dla polskich przedstawicieli Instytutu Dziedzictwa Narodowego, 1 lipca 

2001 roku z okazji 180-tej rocznicy urodzin Cypriana Kamila Norwida, Sala Stampa della Santa Sede, 

Bollettino 2.07.2001, www.press.vatican.va. 
909

Trafnie ujmuje to J. Szymik we fragmencie poezji Czarne róże: „Pachniało miodem, nagrzaną trawą, 

czymś / tu odwiecznym, wiał mocny, ciepły wiatr. / Nad kulami hortensji fruwał śmiertelnie / blady motyl. 

Skądś dobiegał głos, ściszony / niedzielą. Stukot maminych garnków z otwartej / na ogród kuchni. Stygła 

zgaszona czerwień / jarzębin. Za parawanem tego, co skończone, / odsłaniał się cud świata, jego nigdy / 

niewypowiedziana obietnica, zachęta / do czegoś, co mogło być nadzieją”, w: J. Szymik, Moc ze słowa, t. 3, 

Księgarnia św. Jacka, Katowice 2022, s. 161. 
910

Meditatio, 3. 



266 
 

symbolicznie mogącemu całkowicie zapanować nad męskim sercem papieża. Janusz Lekan pisze, 

że cały pontyfikat polskiego papieża wskazuje na „Piękno, któremu na imię Maryja”, i dodaje: 

„Maryja posiada, jako Nowa Ewa, kształt promieniujący, idealny kształt chrześcijańskiej 

antropologii”911. 

Jednak czy Autor Medytacji nie ma na myśli każdej kobiety, która jest – a przynajmniej może 

stać się dla niego – obrazem Dziewicy z Nazaretu? W wywiadzie zatytułowanym Przekroczyć 

próg nadziei Jan Paweł II wyraźnie wskazuje, że tak istotnie jest. W odpowiedzi na pytanie o owo 

Totus Tuus pontyfikatu papież z Polski stwierdza, że w nabożeństwie do Matki Boga „nie chodzi 

tylko o pewną formę dewocji czy pobożności, chodzi o pewną postawę. Jest to także postawa 

wobec kobiety jako takiej”, ponieważ „zostaje odkryte na nowo jej duchowe piękno, jej szczególny 

geniusz”912. Geniusz, który – co warto przypomnieć – zdumiał i olśnił Autora Medytacji913. 

Ostatnie wersety norwidowskiego utworu Fortepian Szopena należy więc odnieść do nadziei, 

że kiedyś niedokończony wątek owego zachwytu pięknem stworzenia, ze szczególnym 

podkreśleniem piękna kobiecości, znajdzie swoje uszczęśliwiające dopełnienie. Warunkiem jest 

ciągły powrót do „na początku stworzył ich mężczyzną i kobietą” (Rdz 1,27), jako 

nienaruszalnego sanktuarium objawionego w pełni człowieczeństwa. Jan Paweł II nigdy nie 

rezygnuje z logiki daru. Nie kieruje nim obawa czy lęk w obliczu porywającego piękna, lecz 

pragnienie uwydatnienia, przyjęcia go. Aby to było możliwe, „trzeba całkowicie być darem, darem 

bezinteresownym, ażeby w każdym człowieku rozpoznać ten dar, jakim on jest. Ażeby za ten dar 

osoby dziękować Dawcy”914. 

Podsumowanie 

Ostatni rozdział niniejszej pracy wprowadza wątki praktyczne, wynikające z wcześniejszych 

refleksji. W odpowiedzi na dwa postawione na początku pytania trzeba zauważyć, że Medytacja 

Jana Pawła II zaskakuje bogactwem interpretacji rzeczywistości, której na imię mężczyzna 

i kobieta – dogłębną, przemedytowaną analizą znaczeń, kryjących się pod pojęciem piękna. 

Papieska odpowiedź na dualizm manichejski, który tak zgubnie wpłynął na pojmowanie 

znaczenia płci, koncentruje się właśnie na przyjęciu tej podstawowej prawdy: mężczyzną i kobietą 

stworzył ich Bóg na zawsze. W tym jednym zdaniu można już dostrzec zwiastun metody, jaką 

                                                           
911
J. Lekan, Maryja ikoną Chrystusa – „Nowego człowieka”, Roczniki Teologiczne, t. 61, z. 2 (2014), 

s. 79-98. 
912

Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, dz. cyt., s. 159. 
913

Por. Meditatio, 1, 5. 
914

Tamże, 5. 



 

267 
 

stosuje Autor Medytacji w swoich przemyśleniach. Podobnie jak w refleksji Maksyma 

Wyznawcy, prawdziwe człowieczeństwo objawione jest na początku, w stwórczym dziele Boga, 

a w pełni zostanie objawione w eschatonie, tak u Jana Pawła II – ostatecznego znaczenia istnienia 

jako mężczyzna i kobieta należy szukać w tajemnicy zmartwychwstania ciał, pozostając jednak 

wiernym paradygmatowi rajskiego dzieła stwórczego. Oryginalnym wkładem Autora Medytacji 

jest docenienie doczesnego wymiaru męskości i kobiecości, zdolnego komunikować pierwotne 

i jednocześnie odwieczne piękno człowieczeństwa. Stąd tak zaskakująco pozytywna wizja 

ludzkiej, doczesnej egzystencji. Domaga się ona jednak mistycznego, nadprzyrodzonego 

spojrzenia na tajemnicę stworzenia. Główna teza niniejszej pracy brzmi wobec tego następująco: 

dopiero całościowa propozycja odczytania sensu bytowania jako mężczyzna i kobieta, 

zaprezentowana wyżej, wskazuje na metodologię zastosowaną przez Jana Pawła II w szeroko 

pojętej teologii ciała.  

Druga część rozważań ześrodkowuje się na pojmowaniu cnoty czystości jako sophrosyne – 

mądrości serca. Bliżej chodzi tu o umiejętność wyboru dobra pod kierunkiem uporządkowanych 

pragnień, zakorzenionych w oczyszczonym wnętrzu. Owo wychowywanie pragnień jest kluczowe 

dla przyjęcia piękna ukrytego we wzajemnej fascynacji zakorzenionej w męskości i kobiecości. 

W ten sposób tekst Medytacji nieoczekiwanie staje się niejako źródłowym kryterium w ocenie 

dojrzałości psycho-duchowej człowieka. Nikomu, kto zmierzy się z treściami rozważań 

papieskich, nie wolno pozostać obojętnym na pytanie, kim jest dla niej mężczyzna, czy dla niego 

– kobieta. W zależności od podanej odpowiedzi, można wysnuć wniosek o mniej lub bardziej 

zintegrowanym podejściu do rozumienia człowieczeństwa. Swego rodzaju sprawdzianem jest tu 

umiejętność dostrzegania piękna ludzkiej, cielesnej natury w dziełach sztuki. 

Wreszcie ostatnia część refleksji została poświęcona pytaniu o miejsce poezji w papieskiej 

Medytacji, w szczególności – cytowanym fragmentom utworów Cypriana Kamila Norwida. 

Ostatnie zdania analizowanego tekstu, z centralnym hasłem Totus Tuus, pozwalają włączyć 

dramatyczną narrację polskiego wieszcza w prośbę Jana Pawła II o uszanowanie piękna 

kobiecości, objawionego ostatecznie w osobie Najświętszej Maryi Panny. 

  



268 
 

 

ZAKOŃCZENIE 

Podjęte w tej pracy studium Medytacji na temat „bezinteresownego daru” Jana Pawła II 

pozwala ukazać nauczanie polskiego papieża zawarte w szeroko pojętej teologii ciała. Jej źródłem 

i równocześnie kwintesencją są katechezy zatytułowane Mężczyzną i niewiastą stworzył ich. 

Ta ważna konstatacja wyznacza ramy badań przeprowadzonych w niniejszej pracy, ale również 

wskazuje na wnioski płynące z analizy wymienionego na początku dokumentu. Okazuje się 

bowiem, że niewielkich rozmiarów tekst Medytacji umożliwia wniknięcie w główną myśl Jana 

Pawła II, która refleksję o przeznaczeniu mężczyzny i kobiety do komunii osobowej stawia 

w zupełnie innym świetle, niż to się zwykło przyjmować. To papieskie itinerarium (by posłużyć 

się słowami Autora, zapisanymi w Medytacji na temat „bezinteresownego daru”) zamknięte 

zostało w czterech rozdziałach, ogólnie scharakteryzowanych jako protologia, paradygmat 

biblijny, eschatologia oraz prakseologia. 

W rozdziale pierwszym, tworzącym fundament naszych przemyśleń, prezentuje się trzy 

istotne punkty z odpowiadającymi im tezami. Pierwszy z nich dotyczy podniesionej w Medytacji 

kwestii komunii mężczyzny i kobiety jako obrazu wewnętrznego życia Trójcy Świętej. Teza o tyle 

oryginalna, że nie odwołuje się do rzeczywistości ludzkiej rodziny jako modelu relacji 

międzyosobowej, ale sięga samej istoty więzi istniejącej między mężczyzną a kobietą z inspiracji 

Stwórcy. Owo współprzenikanie się osób obdarzonych cielesnością, aby odzwierciedlić w świecie 

stworzonym komunię osobową Boga, staje się zwiastunem całościowo rozumianej hermeneutyki 

zastosowanej w teologii ciała. Jest to z pewnością jedna z najoryginalniejszych myśli polskiego 

papieża, wprowadza bowiem w tajemnicę Trójcy Świętej wzór więzi opartej na różnicy płci: 

mężczyzna i kobieta zostali stworzeni do jedności osobowej dzięki dwoistej odmienności. 

Napotyka się tu dwa odkrywcze wyrażenia, pozwalające kontynuować w niniejszym rozdziale 

pogłębioną refleksję nad teologią trynitarną: osobotwórcza funkcja płci oraz komplementarność. 

Mężczyzna i kobieta są komplementarni, ponieważ ludzkie suppositum wspiera się na 

biblijnym paradygmacie, mającym swoje źródło w stwórczym zamyśle Boga u początków dziejów 

ludzkości. Stworzenie człowieka jako mężczyzny i kobiety pozostaje na zawsze fundamentem 

antropologii teologicznej Jana Pawła II. 

Autor Medytacji dopatruje się w cielesnej, przenikniętej płciowością konstytucji człowieka 

głębszego sensu: nazywa go osobotwórczym. Ostatecznym zaś aktem osoby wyrażającej siebie 

poprzez ciało może być tylko czyn o najwyższej wartości – miłowanie. To miłość czyni z nas 



 

269 
 

osoby. W ten sposób cielesna odmienność płci dwojga osób pozwala zaistnieć relacji miłości 

charakteryzującej wewnętrzne życie Boga. 

Tylko taka na wskroś personalistyczna antropologia, poparta argumentacją zaczerpniętą 

z Pisma Świętego, może nosić miano chrześcijańskiej. Aby jednak przekonać się, że nauczanie 

papieża nie jest odosobnionym przypadkiem, ale nosi w sobie długą historię poszukiwań nad istotą 

człowieczeństwa, trzeba odwołać się do jednego z najwybitniejszych przedstawicieli 

postchalcedońskiej myśli teologicznej: Maksyma Wyznawcy. Ten współtwórca chrześcijańskiego 

humanizmu reprezentuje szczytowe osiągnięcie starożytnej chrystologii, bowiem z godną 

podziwu mądrością zinterpretował jeden z kluczowych terminów Soboru chalcedońskiego: 

ασυγχύτως. Grecki myśliciel wyprowadza stąd wniosek, że w Jezusie Chrystusie – w takiej mierze 

prawdziwym Bogu, w jakiej mierze jest prawdziwym Człowiekiem – bierze początek słuszna 

autonomia stworzenia wobec Stwórcy. 

Te dwa wymiary komplementarności: całkowita odmienność Boga wobec stworzonego 

kosmosu oraz podstawowa teza o komplementarności mężczyzny i kobiety, jako obrazie relacji 

między Osobami w Trójcy Świętej, znajdują podstawy właśnie w analizie podobnej zasady 

tkwiącej u źródeł bosko-ludzkiej natury Chrystusa. Dlatego ujęcie głęboko chrystologiczne, 

naznaczone chalcedońskim niezmieszany (ασυγχύτως), pozostaje punktem wyjścia rozważań 

Maksyma Wyznawcy, a w konsekwencji prowadzi do istotnych wniosków. 

Otóż całkowite niepodobieństwo, absolutna różnica między naturą Boga a człowieczeństwem 

staje się paradoksalnie gwarantem najgłębszej komunii tych dwu natur w jednej osobie Logosu – 

do tego stopnia, że wolno twierdzić, iż bóstwo najdoskonalej objawiło się w ziemskim życiu 

Jezusa właśnie dzięki Jego egzystencji całkowicie zgodnej z ludzką naturą. Można powiedzieć, 

że im bardziej Syn Boży wydawał się tylko człowiekiem, tym bardziej objawiała się Jego boska 

natura. Pozwala to więc zrozumieć, dlaczego tak często spotykamy na kartach Ewangelii, wciąż 

powracające określenie „Syn Człowieczy” – z upodobaniem powtarzane przez Zbawiciela.  

Wynika stąd, że niesprzeczność w sposobie istnienia Jezusa Chrystusa jako Boga i Człowieka 

oraz zasada komplementarności w relacjach charakteryzujących Trójjedynego Boga mogą być 

pierwowzorem człowieczeństwa stworzonego na obraz Stwórcy: mężczyzny i kobiety. Prowadzi 

to do istotnego wniosku: jeżeli sposobem istnienia Boga jest relacja, to wszelkie więzi osobowe 

muszą opierać się na komplementarności. Tłumaczy to potrzeba poszukiwania Innego ze względu 

na jego radykalną odmienność, która rodzi najwyższy w swym wyrazie akt osoby – miłość. 

Miłowanie Innego domaga się jednakże wolności, wolnego wyboru, ale i samoposiadania. Owa 

wolność człowieka nie identyfikuje się wprost z naturą boską, bo tej istotowo nigdy się nie 



270 
 

osiągnie. Dopiero przebóstwione człowieczeństwo jest zdolne uczestniczyć w naturze Boga, która 

równocześnie nie podważa istnienia w jemu właściwej, ludzkiej naturze. 

Wobec powyższego chrześcijański humanizm Maksyma Wyznawcy polega na obronie 

autonomii człowieka, ale bytującego we współprzenikajacej się komunii ze Stwórcą, której 

najwyższym wyrazem jest Logos. O jedności bóstwa i człowieczeństwa w Chrystusie stanowić 

może tylko miłość. 

Zasada ta u Jana Pawła II staje się warunkiem wszelkiej communio personarum, bowiem 

dokonuje się tylko na poziomie wolnego stworzenia – jako całkowicie wolne obdarowanie sobą 

drugiego. Ta autonomia, czy też wolność, charakteryzuje sposób bytowania człowieka jako osoby 

i w konsekwencji prowadzi do komunii, spełniającej się najdoskonalej w tajemnicy Trójcy 

Świętej. Mężczyzna i kobieta, stworzeni na obraz i podobieństwo Trójjedynego Stwórcy, realizują 

właśnie dzięki osobotwórczej odmienności płci samą najbardziej wewnętrzna zasadę życia Boga – 

miłosną, osobotwórczą komplementarność. Pojęcie komunii osób, której nie stanowi 

podobieństwo czy utożsamienie się z drugim, pozwala na odkrycie jedności postulującej całkowitą 

Inność drugiego. 

Druga teza sięga swoimi korzeniami do wypowiedzi o miłości upodobania (amor 

complacentiae), wziętej z Medytacji. W wykładni Jana Pawła II upodobanie – owa stwórcza 

atrakcja, którą Bóg obdarowuje człowieka w jego dwoistej płciowo konstytucji – pełni kluczową 

rolę dla zrozumienia rodzącej się communio personarum. Atrakcyjność drugiego wynika z mocy, 

jaką niesie zachwycenie drugim, mające początek w fenomenie pierwotnej nagości. Pojawia się 

tu swego rodzaju równowaga między współprzenikającymi się eros a agape. Według Jana Pawła 

II ciało ludzkie wyraża osobę, toteż właściwe odczytanie najgłębszych znaczeń ukrytych 

w cielesności – objawiającej się przez nagość – realizuje się w najintymniejszej więzi między 

mężczyzną a kobietą. Cielesna nagość kochanego paradoksalnie objawia w ten sposób najgłębszą 

przestrzeń ducha, domagającego się ze swojej strony jedynej właściwej reakcji ze strony 

kochającego: pełnego szacunku odwrócenia spojrzenia. Mamy prawo mówić wtedy o komunii 

godnej osób, a nie wzajemnym posiadaniu siebie jako przedmiotów. 

Wzajemne upodobanie męskości i kobiecości prowadzi ku właściwemu Autorowi Medytacji 

rozumieniu rzeczywistości kryjącej się za terminem amor. Dwie twarze miłości: erotyczna 

i agapiczna związane są ze sobą nierozerwalnie i jako takie spełniają się ostatecznie w miłości 

oblubieńczej. Odtąd termin ten staje się dla Jana Pawła II motywem przewodnim w określaniu 

najwyższej formy miłowania dostępnej człowiekowi. Cała ta tajemnica ma źródło w Trójjedynym 

Bogu, tak namiętnie miłującego stworzenie, że sam siebie niejako „neguje”. Można zaryzykować 

stwierdzenie, że nawet sprawiedliwość Boża poddaje się namiętności miłowania. Jednakże 



 

271 
 

namiętność ta musi przyjąć kształt szlachetnego pragnienia, by – po wyrażeniu siebie jako eros – 

objawić zarazem przebaczającą agape. 

Gdy polski papież wpisuje pojęcie erosa w krąg tego, co etyczne, przełamuje całe odium 

ciążące na przeżywaniu tej delikatnej sfery ludzkiego doświadczenia. Ostatecznie powołuje się na 

słowa Zbawiciela z Kazania na górze (Mt 5,28-30), w których Chrystus nie piętnuje pragnienia 

drugiego ze względu na różnicę płci, naznaczonej stwórczą atrakcją, ale wzywa ludzkie serce do 

przekraczania siebie, by owo ludzkie pragnienie prowadziło ku szlachetnemu upodobaniu. 

Ta na wskroś pozytywna wizja relacji łączącej mężczyznę z kobietą, zaproponowana przez 

Jana Pawła II, musi być oparta na podstawowym założeniu: nie doczesność obciążona grzechem 

powinna być źródłem poznania prawdy o communio personarum, ale – pierwotny zamysł 

Stwórcy. Człowiek jest bowiem „od początku” stworzony jako mężczyzna i kobieta na zawsze, 

a doczesność pozostaje jedynie swego rodzaju dramatycznym intermezzo do dojrzewania 

ukierunkowanego na miłość oblubieńczą. Sens więzi wynikającej z dwoiście stworzonego 

człowieczeństwa polski papież odczytuje według zasady: koniec (eschaton) odsyła do początku 

(dzieło stworzenia). Aby zrozumieć ostateczny cel bytowania jako mężczyzna i kobieta w ciele, 

należy zawsze odwoływać się do zamysłu Stwórcy. 

Trzecia, ostatnia intuicja obecna w niniejszym rozdziale wiąże się z darem kobiecości. Jan 

Paweł II daje do zrozumienia, że ów dar kobiety powinien budzić w sercu mężczyzny zachwycenie 

istotą piękna, owocujące rozmiłowaniem się w niej. Radość rodząca się w sercu mężczyzny nie 

ma nic wspólnego z pożądliwością, dlatego znajduje swój wyraz we wspomnianej już wcześniej 

miłości upodobania – amor complacentiae. Przeżycie kobiecego piękna spowodowane jest 

pierwotnym, znanym jeszcze z raju, zdumieniem kobiecością w sercu mężczyzny. To dzięki owej 

pierwotnej czystości spojrzenia, przyjęcie cielesno-duchowego wymiaru kobiecości staje się 

możliwe w erotyczno-agapicznym obrazie Pieśni nad Pieśniami. 

W takim kontekście należy umieścić określenie autorstwa Gertrudy von Le Fort odwieczna 

kobiecość (das ewig Weibliche), mocno zaakcentowane w Medytacji. Pojęcie to wskazuje na 

naturę kobiecości, realizującą się zarówno w dziewictwie, jak i w macierzyństwie, by ostatecznie 

zogniskować się w powołaniu do stawania się oblubienicą męskiego ducha. Papież odnosi to 

ostateczne piękno natury kobiecej – zgodnie z przesłaniem niemieckiej filozof – do Maryi: 

Dziewicy i zarazem Matki Boga. Widzi w Niej kwintesencję wszelkiego piękna – Oblubienicę 

z Pieśni nad Pieśniami. 

Rozdział drugi uzasadnia powyższe tezy i wzbogaca je o nowe wątki dzięki analizie więzi 

ewangelicznych oblubieńców: Józefa i Maryi. Autor Medytacji powołuje się na postać Józefa, jako 

wzoru postawy życiowej każdego mężczyzny. Według adhortacji Redemptoris custos, w której 



272 
 

postać Oblubieńca Dziewicy z Nazaretu znajduje swój najpełniejszy wyraz, biblijni Adam i Ewa 

są najdoskonalszym obrazem więzi łączącej Józefa z Maryją. Wynikają stąd doniosłe wnioski. 

Pierwszy z nich to wprowadzenie języka teologii ciała, znanego z katechez Mężczyzną 

i niewiastą stworzył ich, do interpretacji tej jedynej, w pełni ewangelicznej relacji między 

mężczyzną a kobietą. Usprawiedliwienie dla takiej tezy znajduje się w samym tekście papieskiej 

adhortacji: terminologia w niej zastosowana jest niemal identyczna z tą znaną z Katechez. Cały 

dokument, chociaż poświęcony został Świętemu Józefowi, przeniknięty jest jednak duchem 

oblubieńczej więzi łączącej go z Maryją. Józefa nie sposób zrozumieć bez odniesienia do jego 

oblubienicy Maryi.  

Rodzi to poważne konsekwencje w postaci możliwości opisu relacji między Józefem 

a Maryją językiem Pieśni nad Pieśniami. Warunkiem sine qua non takiego odczytania tej jedynej 

w historii relacji jest uświadomienie sobie czystości spojrzenia ewangelicznych oblubieńców, bez 

zagubienia realnych, ludzkich reakcji warunkujących ich wzajemną fascynację. Punktem 

zaczepienia możliwości interpretacji miłości oblubieńczej Józefa i Maryi w kluczu Pieśni nad 

Pieśniami pozostaje stwierdzenie polskiego papieża, że najlepszym komentarzem do opisu 

stworzenia Adama i Ewy z Księgi Rodzaju są właśnie obrazy wzięte z tej biblijnej księgi miłosnej. 

Stąd prosty wniosek: Józef i Maryja, reprezentujący  początek Nowego Testamentu, mają prawo 

do identycznego rozumienia ich więzi.  

Wobec powyższego Pieśń nad Pieśniami trzeba wpisać w logikę znaną z pierwszego 

rozdziału: koniec odsyła do początku, to znaczy piękno zmysłowe oblubieńców, wyrażone w ich 

cielesności – przesyconej biblijnie rozumianym erotyzmem – musi być odczytywane nie 

z perspektywy jedynie doczesnej, ale zawsze z perspektywy przekraczającej doczesność. Dopiero 

wtedy daje się zrozumieć, że to, co zmysłowe, nie powinno być zniesione, czy nawet unicestwione, 

ale wręcz przeciwnie: wywyższone, podniesione na zupełnie inny poziom pojmowania. W tym 

kontekście miłosną więź Józefa i Maryi Jan Paweł II nazywa inną bliskością oblubieńczą. 

Wreszcie zaskakuje ostatnia teza Jana Pawła II – doskonale odzwierciedlona w Medytacji: 

postrzeganie relacji Józefa i Maryi jako równoczesnego powołania do małżeństwa i do 

dziewictwa. Ta niezwykła teza otwiera drogę ku drugiej części rozdziału, w której życie 

konsekrowane – jako całkowicie oddane Bogu – nie stoi w jednoznacznej sprzeczności 

z podstawowym powołaniem wpisanym w serce każdego mężczyzny i każdej kobiety 

„od początku” – z małżeństwem. 

Odpowiedź na nurtujące pytanie o możliwość połączenia w jedno tych dwóch powołań: 

małżeńskiego i poświęconego Bogu w osobach dziewiczych małżonków Józefa i Maryi 



 

273 
 

odnajdujemy nie w stwierdzeniu, jakoby byli oni wyjątkiem od reguły, ale w śmiałej tezie papieża, 

że paradygmatem wszelkiej miłości jest miłość oblubieńcza. 

Może nie byłoby w tym nic odkrywczego, gdyby nie pewien zaskakujący fakt: dla Maryi, 

jako Dziewiczej Matki Boga, oblubieńcem pozostaje w Tradycji Kościoła katolickiego konkretny 

mężczyzna – Józef. Podobnie dla dziewiczego Józefa – analogicznie oblubienicą pozostaje 

Maryja. Po zakończenia ziemskiej egzystencji więź obojga zachowała charakter oblubieńczy, i to 

pomimo wyraźnej deklaracji Zbawiciela, że „przy zmartwychwstaniu nie będą się żenić, ani za 

mąż wychodzić” (Mk 12,25). Wynika stąd, że relacja oblubieńcza między mężczyzną a kobietą 

pozostała utrwalona przynajmniej w wypadku tej jednej pary. 

Z refleksji nad tą wyjątkową wspólnotą oblubieńczą Jan Paweł II wyciąga wniosek, że już 

w ziemskim życiu Józef nie wyrzekł się nigdy komunii z Maryją, ale dzięki heroicznej postawie 

odmówił sobie małżeńskiego prawa do posiadania Jej. Uczynił to, ponieważ przekroczył siebie na 

mocy działania łaski miłości oblubieńczej – stał się darem bezinteresownym, czego wyrazem jest 

tytuł Medytacji. Jednocześnie to wyrzeczenie jest najdoskonalszym przyjęciem Maryi, 

zapowiedzią miłosnego samooddania osoby osobie w życiu przyszłym. Dlatego w Tradycji 

Kościoła obydwoje zachowali tytuł Oblubieńca i Oblubienicy – według pierwotnego zamysłu 

Stwórcy. 

W konsekwencji przeprowadzonych refleksji należy stwierdzić, że mężczyzna i kobieta to 

nie wybór, ponieważ ich wzajemna relacja jest istotą ich powołania. Jednak intuicja Jana Pawła II 

dotycząca powołania każdego mężczyzny i każdej kobiety do wzajemnej relacji może zostać 

w pełni zrozumiana i przyjęta jedynie wtedy, gdy oboje przyjmują i odbierają się wzajemnie 

w duchu relacji oblubieńczej opisanej powyżej – w kontekście Józefa i Maryi. 

Dowodem na możliwość realizacji takiej papieskiej wizji pozostaje historyczna relacja 

Teresy z Ávili, reformatorki Zakonu karmelitańskiego, i ojca Hieronima Gracjana, pierwszego 

przełożonego prowincjalnego odnowionego Karmelu. Obydwojgu towarzyszy ta sama intuicja, 

która źródeł miłości między mężczyzną a kobietą każe upatrywać jedynie w Bogu – Stwórcy tej 

świętej unii. 

Autorka słów Bóg sam wystarcza z uderzającą pewnością i spokojem przeżywa swoją relację 

z ojcem Hieronimem Gracjanem. W podziw wprawiają słowa zapisane w listach Teresy 

o potrzebie – jakże przecież ludzkiej – bliskości drugiego człowieka, a ściślej: męskiej obecności 

w życiu kobiety. Ojciec Hieronim Gracjan stał się dla karmelitańskiej Świętej mężczyzną jej życia, 

i to bez względu na stopień doskonałości osiągnięty w relacji z Bogiem, a nawet 

z błogosławieństwem samego Boskiego Oblubieńca. Odnajduje się tu pokrewieństwo z równie 

zdumiewającą refleksją obecną w Medytacji, w której papież Polak mówi o powszechnym 



274 
 

powołaniu – a więc dotyczącym każdego mężczyzny i każdej kobiety wszystkich czasów – 

do relacji według pierwotnego zamysłu Stwórcy. 

Rozdział trzeci wprowadza w kluczową tezę, będącą niejako siłą napędową niniejszej pracy, 

a wyrażoną w pytaniu: co wnosi misterium resurrectionis do oblubieńczej komunii mężczyzny 

i kobiety? Jan Paweł II stawia w centrum tekstu Medytacji tematykę piękna, wyrażoną w komunii 

mężczyzny i kobiety, i odnosi owo piękno przede wszystkim do tajemnicy zmartwychwstania 

Chrystusa. Problematyka życia wiecznego została szczegółowo przeanalizowana w papieskich 

katechezach Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, dlatego ponownie sięga się do tego dzieła jako 

źródła szczegółowych sformułowań dotyczących tajemnicy eschatonu. 

Na kanwie słów Zbawiciela o tym, że powołani do życia przyszłego „nie będą się żenić ani 

za mąż wychodzić” (Mk 12,25), papież dokonuje ważnego odkrycia: dowartościowuje doczesną 

egzystencję człowieka, co skutkuje włączeniem jej – wiarygodnego świadka rajskiego początku – 

w wizję ostatecznego przeznaczenia rodzaju ludzkiego stworzonego jako mężczyzna i kobieta. 

Dlatego Jan Paweł II znowu nawiązuje do wielkiej Tradycji Kościoła – nakazującej 

eschatologiczne spełnienie interpretować w świetle rajskiego początku – i wzbogaca ją zarazem 

o wątek doczesnego doświadczenia męskości i kobiecości, które odczytane na sposób 

fenomeniczny, staje się wiarygodnym językiem teologii ciała. Według Autora Medytacji, zasada 

ta pozwala piękno ludzkiej natury ujmować integralnie, bez deprecjonowania cielesności – 

świadka przyszłego zmartwychwstania. 

Dzięki tak pojętej wizji polskiego papieża, relację między mężczyzną a kobietą, znaną 

z doczesności, trzeba zawsze postrzegać w perspektywie piękna natury stworzonej przez Boga, 

której spełnienie odsłoni się w świecie przyszłym. Jan Paweł II nazywa ją antropologią 

zmartwychwstania. Wynikają stąd daleko idące konsekwencje. 

W pierwszej kolejności należy przyjąć transcendentny wymiar płci. W świecie przyszłym 

człowiek pozostanie nadal mężczyzną i kobietą, natomiast rola płciowości nie ograniczy się do jej 

ściśle biologicznej celowości, naturalnej dla tego świata – zrodzenia potomstwa. 

Ów wspomniany wyżej wymiar transcendentny polega na tym, że oddziaływanie płci, w całej 

jej spontaniczności, będzie objawieniem piękna, mającego swoje źródło w płodnej miłości Ojca 

do Syna w miłosnym ogniu Ducha Świetego. Mężczyzna i kobieta włączeni zostaną w tę samą 

zradzającą miłośnie miłość, aby być dla siebie – niejako rodząc siebie nieustannie nawzajem mocą 

tejże miłości – doskonale spełniającą się komunią osób. 

Wyłania się stąd zupełnie odmienny sens istnienia płci w eschatonie. Należy go umiejscowić 

poza wymiarem małżeństwa i prokreacji. Fundamentalne odkrycie Jana Pawła II zasadza się na 

tym, że dzięki istnieniu różnicy płci w życiu przyszłym objawi się ostatecznie najgłębiej pojęty 



 

275 
 

oblubieńczy sens cielesnego bytowania jako mężczyzna i kobieta, znany tylko fragmentarycznie 

z doczesności. Równocześnie więź oblubieńcza objawiona w ciele uwielbionym wyrazi się 

w dziewiczym współprzenikaniu się obojga. W ten sposób w dziewiczych oblubieńcach – 

w eschatologicznych mężczyźnie i kobiecie – spełnią się przede wszystkim niepodzielność 

i całkowicie zintegrowana, zharmonizowana osobowość. Używając języka antropologii Karola 

Wojtyły, można odtąd mówić o doskonałym samoposiadaniu zapośredniczającym pełne 

samooddanie. W takim kontekście zrozumiałe się staje, dlaczego paradoksalnie stan dziewiczy, 

pojmowany eschatologicznie, najistotniej odsłoni oblubieńczy sens ciała. 

Odsłania się tu ogrom tajemnicy, ukrytej w refleksji niemającej sobie równej wśród myślicieli 

chrześcijańskich: z jednej strony oblubieńczy sens ciała mężczyzny i kobiety odsłoni się w całej 

pełni, w całym pięknie i wyrazistości dopiero w eschatonie. Z drugiej strony zjednoczenie 

cielesno-duchowe eschatologicznych oblubieńców wyznaczy miarę tego co bardzo dobre. 

W rezultacie im ściślejsza i intymniejsza komunia mężczyzny i kobiety, tym wyższy poziom 

uświęcenia w życiu przyszłym, większe wzajemne zjednoczenie, objawiające się we włączeniu do 

komunii Trójjedynego Boga. 

Kolejne odkrycie polega na konsekwentnym sposobie rozumienia owego stanu wiecznej 

szczęśliwości. Jak wiadomo z Katechez, według Jana Pawła II o oblubieńczej więzi mężczyzny 

i kobiety, zapoczątkowanej w raju, trzeba mówić językiem Pieśni nad Pieśniami. Jednak zgodnie 

z logiką przyjętą przez Autora Medytacji biblijna pieśń miłosna nie obrazuje tylko początków 

znanych z pierwszych kart Księgi Rodzaju, ale pozwala interpretować więź eschatologicznych 

oblubieńców. W ten sposób wprowadzony zostaje w rzeczywistość eschatonu wątek erosa. 

Przeżycie erotyczne, które jest mocno powiązane z oblubieńczym znaczeniem ciała – a zarazem 

odsłoni swój pełny sens dopiero w świecie przyszłym – będzie podlegało nieustannej przemianie 

w wymiar agape. Dopiero życie wieczne pozwoli w całej pełni zrozumieć i przyjąć intymną 

komunię mężczyzny i kobiety, opisaną za pomocą obrazów zawartych w Pieśni nad Pieśniami. 

Jak widać, treści, jakie kryją się w Medytacji, wykraczają daleko poza zwykły horyzont 

ograniczony często wąskim rozumieniem relacji między mężczyzną a kobietą jako więzi czysto 

małżeńskiej. Odkupienie ciała, stojące u korzeni communio personarum, znajdzie swój ostateczny 

wyraz w communio sanctorum. Jan Paweł II, powołujący się na tę prawdę wiary, dostrzega 

w wymiarze wertykalnym egzystencji zbawionych całe bogactwo wymiaru horyzontalnego. 

Wyraża tę rzeczywistość językiem filozoficznym: aby podkreślić międzyludzkie, 

intersubiektywne relacje, jakie będą charakteryzować życie przyszłe każdego w doskonałej 

podmiotowości – każdego mężczyzny i każdej kobiety – ucieka się do terminologii 

antropologicznej. 



276 
 

Tożsamościowe istnienie jako mężczyzna bądź jako kobieta będzie tym wyraziściej 

doświadczane, im intensywniejsze, pełniejsze będą relacje między każdym jednostkowo 

mężczyzną a każdą kobietą w eschatonie. Doskonale istnieć jako osoba – mężczyzna lub kobieta – 

będzie możliwe i nieskończenie doskonalić się będzie dzięki współprzenikaniu się, absolutnej 

dostępności każdego mężczyzny i każdej kobiety pośród wspólnoty zbawionych. 

Rozdział czwarty zamyka niniejszą refleksję pytaniem o praktyczne konsekwencje 

wynikające z postawionych wyżej tez. Pierwszy wniosek sformułowany został w oparciu o analizę 

błędu manichejskiego, który w różnych, nieraz skrajnych formach – jak chociażby współczesna 

ideologia gender – zagraża wspólnocie chrześcijańskiej. Remedium na owe zgubne poglądy – 

postulujące rozłączenie rzeczywistości materialnej, skojarzonej z ciałem i złem, od duchowej, 

niematerialnej i dobrej – pozostaje przyjęcie teologii ciała Jana Pawła II. 

Tytułem podsumowania tez zaprezentowanych w poprzednich rozdziałach niniejszej pracy, 

należy wskazać na metodologię zastosowaną przez Jana Pawła II. Dopiero dzięki analizie całości 

materiału wyłania się pewien charakterystyczny sposób myślenia polskiego papieża o sensie 

relacji między mężczyzną i kobietą.  

Hermeneutyka przyjęta przez Autora Medytacji zamyka się w następującej tezie: doczesne 

doświadczenie istnienia jako mężczyzna i kobieta dostarcza człowiekowi istotnej wiedzy 

o miejscu roli relacji oblubieńczej, ale spełnienie tejże relacji umieszczone jest poza kontekstem 

doczesności – mianowicie w eschatonie. Wynika stąd tak skrajnie optymistyczna wizja męskości 

i kobiecości, objawiających oblubieńczy sens ciała, ponieważ papieska refleksja bierze za punkt 

odniesienia pierwotny zamysł Stwórcy, a nie – doświadczenie postlapsarycznej słabości cielesnej 

natury ludzkiej. Jan Paweł II dopełnia ten pogląd przekonaniem o mocy Chrystusa 

Zmartwychwstałego, który odnawiając stworzenie, wskazuje na ostateczną perspektywę 

zrozumienia sensu bytowania jako mężczyzna i kobieta. Nie ma już miejsca na jakąkolwiek 

deprecjację płci, przejawiającą się we wstydzie z powodu nagości ciała, skoro natura ludzka 

zajaśnieje właściwym sobie blaskiem, gdy przywrócony zostanie jej pierwotny, dziewiczy stan 

w eschatonie. 

Autor Medytacji uzupełnia swoją metodę o drugą tezę: miara wstydu, spowodowanego 

odkrytą po grzechu nagością cielesną mężczyzny wobec kobiety (i vice versa), będąca miarą 

upadku, wskazuje paradoksalnie na miarę piękna, jakie było dane człowiekowi „od początku”, 

a objawi się ostatecznie w życiu przyszłym w cielesnej komunii mężczyzny i kobiety. 

Najwłaściwiej pojęte znaczenie nagości cielesno-duchowej, jako pełnego odsłonięcia (prawdy) 

znaczeń wpisanych w ludzką naturę – nie wyłączając z niej płci – pozostaje tu kluczem 

interpretacyjnym. 



 

277 
 

Warto jeszcze raz powtórzyć: bez przyjęcia logiki zmartwychwstania, jako ostatecznego 

spełnienia sensu cielesności, naznaczonej płcią, nie sposób zrozumieć hermeneutyki, przyjętej 

przez polskiego papieża. Konsekwencją powyższej metodologii jest przekonanie, że nie wolno 

koncentrować się jedynie na dotkniętym upadkiem wymiarze ludzkiej cielesności. Jan Paweł II 

daje do zrozumienia, że trzeba poszukiwać prawdziwego sensu oblubieńczej relacji, nawet 

wówczas, gdy brzydota i wyniszczenie – w następstwie złego przeżywania wzajemnej fascynacji 

mężczyzny i kobiety – zdają się dominować. To paradoks, że najbardziej poniżone może być tylko 

to, co pierwotnie było dane jako najwznioślejsze. Odzyskanie właściwie pojętej wizji communio 

personarum mężczyzny i kobiety może wobec tego dokonać się pod warunkiem odzyskania wiary 

w piękno człowieczeństwa w jego szczytowej formie. 

Dopiero tak rozumiana refleksja polskiego papieża: jako widzenie rzeczywistości od strony 

Boga, niejako Jego oczyma, daje możliwość przyjęcia i właściwego pojmowania wizji komunii 

mężczyzny i kobiety. Owa więź oblubieńcza, mistyczna z ducha, oparta na logice daru, dokonuje 

się tylko w perspektywie eschatologicznej. Jednak nie będzie to możliwe bez głębokiej przemiany 

ludzkiego wnętrza. 

Z tego powodu Jan Paweł II proponuje mistyczną, uwewnętrznioną drogę do poznawania 

tajemnicy oblubieńczej komunii mężczyzny i kobiety w ich cielesnej rzeczywistości. To bowiem 

nic innego, jak pełne realizmu odczytywanie autentycznych i najgłębiej zakorzenionych znaczeń 

ukrytych w tejże relacji. Jakiekolwiek inne jej postrzeganie zafałszuje pierwotny zamiar Stwórcy. 

Termin mistyczny w żadnym razie nie oznacza odrealniony czy fantastyczny, ale prawdziwy. 

Metodologia przyjęta przez Jana Pawła II prowadzi do praktycznych wniosków. 

Podstawowym warunkiem wewnętrznej przemiany w przeżywaniu więzi oblubieńczej każdego 

mężczyzny i każdej kobiety musi być odnowione spojrzenie na cnotę czystości, która – właściwie 

pojmowana – ma prowadzić do przyjęcia drugiego z całym jego bogactwem – także tym, które 

niesie ze sobą odmienność płciowa, wyrażona w ciele, a nie – do odrzucenia jej jako nieczystej. 

Cnota czystości zatem odnosi się wprost do sformułowania znanego z Medytacji: amor 

complacentiae – miłość upodobania. Aby mówić o upodobaniu ukierunkowanym na miłość 

drugiego, trzeba odwołać się do cnoty czystości wyrażonej greckim terminem sophrosyne. 

Ów termin oznacza miłość inteligentną, przepełnioną wewnętrznie logosem, który nie jest jej 

narzucony z zewnątrz, jako nadzorca, ale staje się uwewnętrzniona siłą zrodzoną z pragnienia, 

pierwotnie mającego swoje źródło w poruszeniu pięknem. Cnota czystości to więc rozumna 

miłość, wprowadzająca łagodnie porządek w ludzkie pragnienia, niejako wychowująca je. Dzięki 

niej pragnienia człowieka stają się zharmonizowane wewnętrznie, a namiętność, będąca siłą 

napędową tychże pragnień, nie służy już tylko samym instynktom, ale poddaje się woli człowieka. 



278 
 

Dla człowieka prawdziwie czystego sfera etyczna korzeniami tkwi w przemienionym 

pragnieniu, zrodzonym z namiętnego zachwycenia pięknem, który to zachwyt poprzedza wolę i na 

nią wpływa. W ten sposób za uporządkowanie wewnętrznych sił w człowieku odpowiedzialna jest 

ostatecznie spełniona miłość osobowa. 

Stąd rodzi się wymóg ascezy, rozumianej jako sztuka jednoczenia przeciwstawnych wartości, 

bez wykluczania jednych przez drugie pod pozorem uchronienia czystego przed nieczystym. 

Zasada ta ma swoje szczególne zastosowanie w kontekście formacji duchowieństwa i osób 

zakonnych. 

Ostatnia część papieskiej refleksji zmusza niejako do przyjęcia określonego stanowiska pod 

kątem prawdy o podstawowych uwarunkowaniach, wynikających z bytowania jako mężczyzna 

lub kobieta. Ponieważ mówi się o sferze cielesno-duchowej człowieka, dlatego pewną rolę do 

odegrania mają na tym polu nauki związane z psychologią. Poznanie podstawowych 

mechanizmów psycho-fizycznych, rządzących ludzką naturą, może być nieodzowne do 

weryfikacji dojrzałości ludzkiej, a w dalszej kolejności – zdolności do rozpoznania i podjęcia drogi 

własnego powołania. Ostatecznie zintegrowana, pojęta całościowo duchowość każdego 

mężczyzny czy kobiety, tak powołanych do małżeństwa, jak i do szczególnej służby Bogu, wyraża 

się przez ich stosunek do drugiego – do inności kobiecej bądź męskiej. 

Powyższe przemyślenia prowadzą do kolejnego praktycznego wniosku: umiejętność 

obcowania z artystycznym przedstawieniem nagości weryfikuje stan wewnętrznej dojrzałości 

człowieka. Jan Paweł II, powołujący się na obrazy wzięte z biblijnej Pieśni nad Pieśniami, bierze 

je za wzorzec wszelkiego przedstawienia delikatnej sfery nagości ludzkiego ciała. W takim 

kontekście twórczość artystyczna staje się naśladowaniem Stwórcy, a główna rola twórczości 

artystycznej polega na odsłonięciu – w całej nagości – prawdy bytu transcendującej tenże byt. 

Źródłem wszelkiej sztuki musi być pewne doświadczenie przebóstwienia, nadające obrazowi 

rzeczy materialnych rzeczywiste – bo nadprzyrodzone – znaczenie. Kulminacyjnym punktem tego 

procesu ma być odradzanie się w pięknie tego, kto kontempluje dzieła sztuki, aby dostrzec w nich 

przebłysk eschatonu. 

Ostatnim akordem prezentowanego papieskiego itinerarium jest rola piękna kobiecości 

w doświadczeniu życiowym każdego mężczyzny. Aby móc rozpoznać dar, jakim Bóg czyni każdą 

kobietę, trzeba, aby każdy mężczyzna stawał się artystą, poetą, na miarę Autora Medytacji. Sztukę 

tę należy rozumieć jako trud, który ma swoje źródło w codziennym, mozolnym zmaganiu ze sobą, 

w którym stawką jest zdolność zachwycenia pięknem, „by się zmartwychwstało”. 

Szczytu tego eschatologicznego piękna Jan Paweł II upatruje w postaci Bogarodzicy Maryi. 

To Ona pozostaje w najdoskonalszym sensie Dziełem Sztuki samego Stwórcy. Ona jest powodem 



 

279 
 

papieskiego oddania się stworzonemu pięknu w znanym Totus Tuus, wieńczącym tekst Medytacji 

na temat „bezinteresownego daru”. 

Uważny czytelnik niniejszego studium z pewnością odniesie wrażenie, że treści wyżej 

przedstawione mają tendencję do powracania, jakby powtórzeń raz już dotkniętych tematów. Jest 

to uzasadnione spostrzeżenie, bowiem ten sposób pogłębiania przez powtórzenia w tekście 

wpisuje się w sposób argumentowania właściwy polskiemu papieżowi. 

Podczas gdy klasyczna linia przeprowadzania przewodu myślowego opiera się na linearnym 

przechodzeniu od założeń do wniosków – według metody badawczej polegającej na 

wyprowadzaniu kolejnych tez wynikających z uprzednich rozważań – to kluczem do zrozumienia 

analizy przeprowadzanej przez Autora Medytacji jest logika, którą nazwać można lotem orła. 

Otóż Jan Paweł II podaje szeroką panoramę myślową już od samego początku, jakby widząc 

z góry, jaki przyświeca mu cel. Krąży wokół tematyki więzi mężczyzny i kobiety – zatacza 

najpierw bardzo szerokie koło, gdy skupia się na zamyśle Stwórcy z Księgi Rodzaju. Ta refleksja 

stale będzie powracać, ale w różnych odsłonach. Drugi trop to powołanie się na słowa Zbawiciela 

odnoszące się właśnie do początków stworzenia. Papież jakby chciał najpierw ukazać, w jaki 

sposób sam Chrystus interpretuje ową komunię pierwszej pary ludzkiej w Raju. Stąd w refleksji 

Jana Pawła II ciągłe odwoływanie się do początku – jak uczynił to Pan w swoim nauczaniu. 

Trzeci punkt zaczepienia papieskiej logiki odsyła do głębokiego namysłu nad tajemnicą 

Zmartwychwstania. Autor Medytacji zastanawia się nad istotą piękna ludzkiej natury, a dzięki 

ewangelicznemu wezwaniu, by postrzegać przyszłość oblubieńczej relacji mężczyzny i kobiety 

poza małżeństwem i prokreacją, buduje swoją nowatorską antropologię zmartwychwstania. 

Dalszy tok myślenia papieża opiera się już tylko na krążeniu wokół wyznaczonej wyżej 

tematyki, aby zniżając się coraz bardziej, dotykać na nowo kolejno odsłaniających się aspektów 

danego zagadnienia. W ten sposób, przy ograniczaniu wciąż argumentacyjnego kręgu, dochodzi 

do precyzyjnego uchwycenia celu poszukiwań badawczych. Nieco zaskakujące wyobrażenie orła 

krążącego nad swoją ofiarą wydaje się jednak dobrym opisem metodologii przyjętej przez 

Jana Pawła II. 

W podsumowaniu całości wniosków wynikających z przedstawionej pracy należy z całą 

mocą uznać ogromne znaczenie przestudiowanej Medytacji Jana Pawła II dla zrozumienia źródeł 

jego długoletniej refleksji nad sensem stworzenia człowieka jako mężczyzny i kobiety. Okazuje 

się bowiem, że Autor Medytacji sam żył swoją teologią, a nie tylko – uprawiał teologię. 

Ten zaledwie kilkustronicowy dokument pozwala wejrzeć do wewnętrznego świata papieża, 

a dzięki temu przekonać się, że relacja między mężczyzną a kobietą nie była jedynie przedmiotem 

jego duszpasterskiej troski, ale osobistym przeżyciem. 



280 
 

Dlatego nazywanie Jana Pawła II papieżem rodziny, czy inne podobne tytulacje, niezmiernie 

redukują prawdę o głębi wizji polskiego papieża, zaprezentowanej przez niego w nauczaniu 

ogólnie określanym jako teologia ciała. Wydobycie pełnego blasku ukrytego w refleksji 

o odwiecznej komunii cielesno-duchowej eschatologicznych oblubieńców powinno być 

priorytetem współczesnej teologii. Jan Paweł II z całą pewnością zasługuje na miano Doktora 

Kościoła za odkrywcze tezy, godne wielkich Ojców Kościoła. 

Powiedziano niegdyś o naszym Rodaku, że ukochał ludzką miłość. Na kanwie niniejszych 

rozważań można powiedzieć jednak coś więcej: Jan Paweł II pokazał, że ludzka miłość jest zawsze 

warta kochania. 



 

281 
 

Bibliografia 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Pallottinum, Poznań 2012. 

 

I. Źródła. Dzieła Karola Wojtyły – Jana Pawła II 

Jean-Paul II, L’amour humain dans le plan divin. De la Bible à Humanae Vitae, trad. française 

de l’Osservatore Romano, Les Éditions du Cerf, Paris 1985. 

Jan Paweł II, Mulieris dignitatem, Libreria Editrice Vaticana, Watykan 1988. 

Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1994. 

Jan Paweł II, Dar i tajemnica, WAM, Kraków 1996. 

Jan Paweł II, Dominum et vivificantem, Znak, Kraków 1996. 

Jan Paweł II, Evangelium vitae, Znak, Kraków 1996. 

Jan Paweł II, Redemptoris custos, TUM, Wrocław 2000. 

Jan Paweł II, Audiencja dla polskich przedstawicieli Instytutu Dziedzictwa Narodowego, 1 lipca 

2001 roku z okazji 180-tej rocznicy urodzin Cypriana Kamila Norwida, Sala Stampa della 

Santa Sede, Bollettino 2.07.2001, www.press.vatican.va [dostęp: 10.02.2025] 

Jan Paweł II, Ai doceni e studenti del Pontificio Istituto Giovanni Paolo II per studi su Matrimonio 

e Famiglia in occasione del XX° anniversario della fondazione, Anthropotes XVII, nr 2 

(2001). 

Jan Paweł II, Poezje zebrane. Tryptyk Rzymski, oprac. M. Skwarnicki, Biały Kruk, Kraków 2003. 

Jan Paweł II, Meditatio, AAS, 98, t. II [2006], s. 628-638. 

Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, Wydawnictwo KUL, Lublin 2008. 

John Paul II’s Letter to the Dean of the Departament of Philosophy, Wojtyła Studies, Vol. I, No. 

2 (August 2024). 

Wojtyła K., Amour et responsabilité, trad. fr. T. Sas, Societé d’Éditions Internationales, Paris 1965. 

Wojtyła K., Aby Chrystus się nami posługiwał, Znak, Kraków 1979. 

Wojtyła K., Znak sprzeciwu, Éditions du dialogue, Paris 1980. 

Wojtyła K., Zagadnienie wiary w dziełach św. Jana od Krzyża, Wydawnictwo Karmelitów 

Bosych, Kraków 1990. 

Wojtyła K., Przed sklepem jubilera, TUM, Wrocław 2001. 

Wojtyła K., Miłość i odpowiedzialność, KUL, Lublin 2001. 

Wojtyła K., Kazanie na Areopagu, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2018. 

Wojtyła K., Osoba i czyn, Wydawnictwo KUL, Lublin 2020. 

Wojtyła K., Dzieła literackie i teatralne, t. 2, Znak, Kraków 2020. 



 

282 
 

II. Dokumenty Kościoła katolickiego 

Benedykt XVI, Deus caritas est, Pallottinum, Poznań 2006. 

Benedykt XVI, Verbum Domini, Dzieło Biblijne im. Jana Pawła II, Lublin 2011. 

Benedetto XVI, Discorso in occasione del XXX° anniversario dalla fondazione del Pontificio Istituto 

Giovanni Paolo II per Studi su Matrimonio e Famiglia, Anthropotes XXVII, nr 2 (2011). 

Franciszek, Lumen Fidei, Wydawnictwo M, Kraków 2013. 

Franciszek, Amoris laetitia, Wydawnictwo M, Kraków 2016. 

Franciszek, Patris cordae, Wydawnictwo AA, Kraków 2020. 

Franciszek, Desiderio desideravi, Pallottinum, Poznań 2022. 

Franciszek, Dilexit nos, Wydawnictwo M, Kraków 2024. 

Missale Romanum, Die 19 martii, S. Ioseph Sponsi Beatae Mariae Virginis, Typis Polyglottis 

Vaticanis, Watykan 1970, s. 535. 

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 

et spes, Pallotinum, Poznań 2002, s. 526-606. 

Święta Kongregacja Obrzędów, Dekr. Novis hisce temporibus (13 listopada 1962): AAS 54 (1962). 

Z szesnastowiecznego opisu Nican Mopohua, Liturgia Godzin t.1, Pallottinum, Poznań 2006, 

s. 999-1001. 

 

III. Ojcowie Kościoła 

Ambrosius, Exameron, PL, VI, 14. 

Aurelius Augustinus, De civitate Dei opera omnia contra paganos libri XXII, PL, 41. 

Aurelius Augustinus, De fide et Symbolo, PL, 40. 

Aurelius Augustinus, De Fide. Spe et Charitate, PL, 40. 

Aurelius Augustinus, De Trinitate, PL, 42.  

Aurelius Augustinus, Retractationum Libri Duo, PL, 32. 

Fitzgerald Allan D., Agostino dizionario enciclopedico, edizione italiana a cura di L. Alici 

e A. Pieretti, Città Nuova Editrice, Roma 2007. 

Massimo il Confessore, Ambigua, trad. it. di C. Moreschini, Bompiani, Milano 2014. 

Maximus Confessor, Mystagogia, PG 91,701C. 

Simeone il Nuovo Teologo, Inni, trad. it. di F. Trisoglio, Città Nuova Editrice, Roma 2014. 

Tommaso d’Aquino, La Somma Teologica, Testo latino dell’Edizione Leonina, Edizioni Studio 

Domenicano, Bologna 2014.  

Tomasz z Akwinu Św., Suma teologiczna, tłum. P. Bełch, Londyn 1975. 



 

283 
 

IV. Literatura przedmiotu 

Baccarini E., L’esistenza umana tra gratuità e gratitudine, Anthropotes XXVI, nr 2 (2010),  

s. 419-434. 

Balthasar H. Urs, Verbum caro, trad. it. di G. Colombi, Morcelliana, Brescia 19753. 

Balthasar H. Urs, Orygenes. Duch i ogień, tłum. S. Kalinowski, Wydawnictwo M, Kraków 1995. 

Balthasar H. Urs, Gli stati di vita del cristiano, trad. it di. E. Babini, Jaca Book, Milano 1996.  

Balthasar H. Urs, Massimo il Confessore. Liturgia cosmica, Jaca Book, trad. it. di L. Tosti, Milano 

20012. 

Balthasar H. Urs, Teologika. T. 1. Prawda świata, przeł. J. Zychowicz, WAM, Kraków 2004. 

Balthasar H. Urs, Pisma wybrane, t. 1, tłum. M. Urban, D. Jankowska, WAM, Kraków 2006. 

H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 2/1 Modele teologiczne, tłum. E. Marszał, 

J. Zakrzewski, WAM, Kraków 2007. 

Balthasar H. Urs, Eschatologia w naszych czasach, tłum. W. Szymona, WAM, Kraków 2008. 

Balthasar H. Urs, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 1 Kontemplacja postaci, tłum. E. Marszał, 

J. Zakrzewski, WAM, Kraków 2008. 

H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 1, tłum. J. Fenrychowa, 

WAM, Kraków 2010. 

H. Urs von Balthasar, Chwała. Estetyka teologiczna, t. 3/2 Teologia, cz. 2, tłum. J. Fenrychowa, 

WAM, Kraków 2010. 

Balthasar H. Urs, Medytacja chrześcijańska, tłum. W. Szymona, W drodze, Poznań 20142. 

Balthasar H. Urs, Il tutto nel frammento, trad. it. di L. e P. Sequeri, Jaca Book, Milano 20173. 

Barbiero G., Cantico dei cantici, Paoline, Milano 2004. 

Barth K., Kirchliche Dogmatik, III, 2, Zollikon-Zürich 1950. 

Barth K., Uomo e donna nel mistero salvifico di Dio, trad. it. di A. Molinaro, Gribaudi Editore, 

Torino 1969. 

Bartnik Cz. S., Dogmatyka katolicka, t. I, Wydawnictwo KUL, Lublin 2012. 

Bartnik Cz. S., Dogmatyka katolicka, t. II, Wydawnictwo KUL, Lublin 2012. 

Bartoszek A., Familiaris splendor, czyli piękno życia rodzinnego jako wyzwanie, Sympozjum 

Piekarskie (20) 2011, Katowice/Piekary Śląskie, s. 12-20. 

Bastaire J., Eros redento, trad. it. di G. Dotti, Edizioni Qiqajon, Magnano 1991. 

Bator K., Jezus a kobiety: nowatorstwo postawy Jezusa wobec kobiet, http://bc.upjp2.edu.pl 

[dostęp: 21.05.2024]. 

http://bc.upjp2.edu.pl/


 

284 
 

Benedykt XVI, O przyczynach kryzysu Kościoła, tłum. J.J. Franczak, Wydawnictwo AA, 

Kraków 2019. 

Biblia Aramejska, przekł. i oprac. M. S. Wróbel, Gaudium, Lublin 2014. 

Bierdiajew M., O przeznaczeniu człowieka, tłum. H. Paprocki, Antyk, Kęty 2006. 

Bierdiajew M., Zarys metafizyki eschatologicznej, przeł. W. i R. Paradowscy, Antyk, Kęty 2004. 

Binasco M., La differenza umana. L’interesse teologico della psicoanalisi, Edizione Cantagalli, 

Siena 2013. 

Bułgakow S., Ikona i kult ikony. Zarys dogmatyczny, tłum. H. Paprocki, Wydawnictwo Homini, 

Bydgoszcz 2002. 

Burgos J. M., Metoda Karola Wojtyły jako zaczątek właściwej metody personalistycznej, w: Osoba 

– Wspólnota – Wartości. Personalizm Karola Wojtyły – Jana Pawła II, red. A. Lekka-

Kowalik, G. Barth, K. Guzowski, B. Sipiński, Wydawnictwo KUL, Lublin 2021, s. 35-52. 

Caffarra C. Card., Giovanni Paolo II e l’Istituto che porta il suo nome: le ispirazioni originarie, 

Anthropotes XXI, nr 2 (2005), s. 161-163. 

Cannistrà S., Dal dono di Dio al dono di sé: un percorso di antropologia carmelitana, Rivista di 

vita spirituale 77 (2023), s. 47-60. 

Cardedal O. G., Sobór Chalcedoński a istotne kwestie chrystologii dzisiejszej, Communio kol. 11, 

1997, s. 93-111. 

Carreño J. A., Karol Wojtyła, Tríptico romano, Quién. Rivista de filosofia personalista, 19/2024, 

s. 180-183. 

Chrostowski W., Asyryjska diaspora Izraelitów i inne studia, Vocatio, Warszawa 2003. 

Corbon J., Liturgia ze źródła, tłum. A. Foltańska, WAM, Kraków 2024. 

Człowiek w refleksji Karola Wojtyły – Jana Pawła II, pod red. A. Różyło, M. Sztaby, 

Wydawnictwo KUL, Lublin 2014. 

D’Agostino F., Una filosofia della famiglia, Giuffrè Editore, Milano 2003. 

Derrida J., Donare la morte, trad. it di L. Berta, Jaca Book, Milano 2002. 

Faro G., Dio, natura, persone: riflessioni etiche e antropologiche (in dialogi con R. Speamann), 

Anthropotes XVIII, nr 2 (2002), s. 287-308. 

Gałkowski J. W., Szkice o filozofii Karola Wojtyły, Wydawnictwo Academicon, Lublin 2017. 

Gałuszka P., Karol Wojtyła i „Humanae vitae”: wkład arcybiskupa krakowskiego i grupy polskich 

teologów w encyklikę Pawła VI, tłum. K. Stopa, Warszawa 2018. 

Gawkowska A., O kobiecie, w: Myśląc z Wojtyłą, pod red. A. Seniuk, cz. 2, Instytut Papieża Jana 

Pawła II, Warszawa 2017, s. 101-145. 

Giovanni della Croce, Fiamma d’amor viva, trad. S. Giordano, Edizioni OCD, Roma, 2010. 



 

285 
 

Grabowski M., W stronę antropologii adekwatnej, w: O antropologii Jana Pawła II, pod red. 

M. Grabowskiego, Wydawnictwo Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2004, s. 15-67. 

Grenet É., Czyż ja jestem na miejscu Boga?, przeł. L. Balter, Communio 2 (170), 2010, s. 17-33. 

Grygiel S., Un sentiero verso la verità dell’uomo, Anthropotes XXI, nr 2 (2005), s. 181-184. 

Grygiel S., Na ścieżkach prawdy. Rozmawiając z Janem Pawłem II, Flos Carmeli, Poznań 2013. 

Grzywocz K., Uczucia niekochane, Wydawnictwo Salwator, Kraków 2008. 

Grzywocz K., Patologia duchowości, WAM, Kraków 2020. 

Guardini R., L’uomo. Fondamenti di una antropologia cristiana, a cura di M. Borghesi, trad. it. 

di C. Brentari, Morcelliana, Brescia 2009. 

Hadjadj F., Kobieta i mężczyzna. O mistyce ciała, tłum. M. Nowak, W drodze, Poznań 2013. 

Hadjadj F., Rodzina czyli transcendencja w majtkach, tłum. M. Tórz-Harat, W drodze, Poznań 2016. 

Harciarek M., Antropologia Karola Wojtyły podstawą rozwoju psychologii jako nauki, w: Jan 

Paweł II. Posługa myślenia, t. 2, red. B. Kastelik, A. Krupka, R. Woźniak, Wydawnictwo 

Naukowe UPJP II, Kraków 2015. 

Hildebrand D., Istota miłości, tłum. W. Paluchowski, Fronda, Warszawa 2021. 

Jan Paweł II. Miara wielkości człowieka, pod red. D. Żukowskiej-Gardzińskiej, Narodowe 

Centrum Kultury, Centrum Myśli Jana Pawła II, Warszawa 2020. 

Jędraszewski M., Boże Ojcze Miłosierny, Tobie zawierzamy, Wydawnictwo św. Stanisława BM, 

Kraków 2022. 

Keel O., Pieśń nad Pieśniami, tłum. B. Mrozewicz, Zysk i S-ka, Poznań 1997. 

Kowalczyk D., Dio esiste perché il Padre esiste. L’ontologia della Persona in Joannis Zizioulas, 

Studia Włocławskie, t. 23 (2021), s. 81-102. 

Krąpiec M. A., Człowiek twórcą kultury, w: Wiara i życie, red. B. Bejze, Warszawa 1985, s. 99-131. 

Krąpiec M. A., Ciało jako współczynnik konstytutywny człowieka, w: O Jana Pawła II teologii 

ciała, pod red. T. Styczeń, C. Ritter, Wydawnictwo KUL, Lublin 2008. 

Kupczak J., O znaczeniu antropologii teologicznej w myśli Jana Pawła II, Ethos, 3/4, 2002,  

s. 128-140. 

Kupczak J., Trynitarne źródła teologii daru w myśli Jana Pawła II: próba interpretacji, 

Sosnowieckie Studia Teologiczne, t. 6 (2003), s. 155-170. 

Kupczak J., Dar i komunia. Teologia ciała w ujęciu Jana Pawła II, Znak, Kraków 2006. 

Kupczak J., Ludzkie ciało – widzialny znak tego, co niewidzialne, Filozofia chrześcijańska, t. 5 

(2008), s. 55-64. 

Kupczak J., Ciało jako ikona. O znaczeniu teologii ciała Jana Pawła II, Forum Teologiczne, t. 10 

(2009), s. 93-104. 



 

286 
 

Lacocque A., Ricoeur P., Penser la Bible, Éditions du Seuil, Paris 1998. 

Lacocque A., Ricoeur P., Myśleć biblijnie, tłum. E. Mukoid, M. Tarnowska, Znak, Kraków 2003. 

Le Fort G., La donna eterna, Istituto di Propaganda Libraria, trad. it. di G. F. Ajroldi, Milano 1936. 

Lekan J., Maryja ikoną Chrystusa – „Nowego człowieka”, Roczniki Teologiczne, t. 61, z. 2 

(2014), s. 79-98. 

Leonardi M., Come Gesù. L'amicizia e il dono del celibato apostolico, Edizioni Ares, Milano 2011. 

Lévinas E., Difficile Liberté. Essais sur le judaïsme, Paris 1976. 

Lévinas E., Inaczej niż być lub ponad istotą, tłum. P. Mrówczyński, Aletheia, Warszawa 2000. 

Lichtenberg-Kokoszka E., Relacje damsko-męskie w kapłaństwie, Impuls, Kraków 2022. 

Lorenz E., Nie każdej zakonnicy tak wolno, tłum. J. Immakulata Adamska, Pallottinum, Poznań 1997. 

Lowen A., Amore e orgasmo, trad. it. di A. D’Anna, Fertinelli Editore, Milano 201717. 

Marczewski R., Teologia ciała Jana Pawła II w praktyce amerykańskiego Kościoła, tłum. 

U. Kowalczyk, O. Pawlak, WAM, Kraków 2015. 

Marion J.L., Le Phénomène érotique, Grasset, Paris 20193. 

McManus J., Jestem swoim ciałem, tłum. K. Czerski, Wydawnictwo Homo Dei, Kraków 2013. 

Melina L., Prospettive di ricerca e di insegnamento del Pontificio Istituto Giovanni Paolo II 

per Studi su Matrimonio e Famiglia, Anthropotes XXI, nr 2 (2005), s. 247-270. 

Melina L., Grammatica della differenza. La sessualità nell’orizzonte dell’amore, w: Amare nella 

differenza, Edizioni Cantagalli, a cura di L. Melina e S. Beraldinelli, Siena 2012, s. 407-430. 

Merecki J., Ciało jako sakrament osoby w: Miłować ludzką miłość, pod red. L. Meliny, 

S. Grygiela, tłum. P. Herbich, Centrum Myśli Jana Pawła II, Warszawa 2010, s. 171-184. 

Merecki J., The Role of Consciousness in Karol Wojtyła’s Philosophy of the Human Person, 

Wojtyła Studies, Vol. I, No. 2 (August 2024), s. 23-34. 

Milano A., Donna e amore nella Bibbia, EDB, Bologna 2008. 

Mroczkowski I., Osoba i cielesność. Moralne aspekty teologii ciała, Instytut Papieża Jana Pawła II, 

Warszawa 2008. 

Myśląc z Wojtyłą, pod red. A. Seniuk, część 2, Instytut Papieża Jana Pawła II, Warszawa 2017. 

Noriega J., Il destino dell’eros, trad. it. di V. Moggi, EDB, Bologna 2006. 

Noriega J., Enigmi del piacere, EDB, Bologna 2014. 

Norwid C., Pisma wybrane. Listy 5, PIW, Warszawa 19833. 

Norwid C., Myśli, Wydawnictwo ŁUK, Białystok 1993. 

Nuovo Grande Commentario Biblico, a cura di R. E. Brown, J. A. Fitzmyer, R. E. Murphy, 

Edizione Italiana, Queriniana, Brescia 20022. 



 

287 
 

Ognibeni B., Il racconto biblico del primo uomo e della prima donna, Anthropotes XXII, nr 2 

(2006), s. 361-382. 

O Jana Pawła II teologii ciała, pod red. T. Stycznia, C. Rittera, Wydawnictwo KUL, Lublin 2009. 

Orbe A., La teologia dei secoli II e III. Il confronto della Grande Chiesa con lo gnosticismo, 2 vol., 

Piemme-Pontificia Università Gregoriana, Casale Monferrato-Roma 1995. 

Petrovich N., Trinità e nuzialità, Anthropotes XXVIII, nr 1 (2012), s. 239-278. 

Platon, Uczta XXV E, tłum. W. Witwicki, PWN, Warszawa 1982. 

Podgórzec Z., Wokół ikony. Rozmowy z Jerzym Nowosielskim, Pax, Warszawa 1985. 

Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 4, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2003. 

Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 6, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2005. 

Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 9, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2008. 

Ratzinger J., Patrzeć na przebitego, tłum. J. Merecki, Wydawnictwo Salwator, Kraków 2008. 

Ratzinger J., Głosiciele słowa i słudzy waszej radości, tłum. M. Górecka, M. Rodkiewicz, 

Wydawnictwo KUL, Lublin 2012. 

Ratzinger J., Opera omnia. Zmartwychwstanie i życie wieczne, t. X, tłum. J. Kobienia, pod red. 

K. Goździa i M. Góreckiej, Wydawnictwo KUL, Lublin 2014. 

Reali N., Secolarizzazione della sessualità ovvero l’autoevidenza dell’erotico, Anthropotes XX, 

nr 2 (2004), s. 11-21. 

Rhonheimer M., L’inclinazioni del vissuto sessuale e loro ragionevolezza, w: Amare nella 

differenza, Edizioni Cantagalli, a cura di L. Melina e S. Beraldinelli, Siena 2012, s. 431-439. 

Rodriguez J. V., Święty Jan od Krzyża. Biografia, tłum. D. Wandzioch, E. Strach, Flos Carmeli, 

Poznań 2019. 

Rohr R., Uniwersalny Chrystus, tłum. W. Drążek, WAM, Kraków 2024. 

Ruiz F., Introduzione, w: Giovanni della Croce, Fiamma d’amor viva, trad. S. Giordano, Edizioni 

OCD, Roma 2010. 

Salmieri G., Differenza e indifferenza sessuale, Anthropotes XX, nr 2 (2004), s. 305-325. 

Santa Teresa de Jesús, Obras completas 3.a edición, LT 79, Editorial de Espiritualidad, Madrid 

1984. 

San Juan de la Cruz, Obras Completas, Editorial de Espiritualidad, Madrid 19883. 

Scola A., Osoba ludzka. Antropologia teologiczna, tłum. L. Balter, Pallottinum, Poznań 2005. 

Seewald P., Benedykt XVI. Ostatnie rozmowy, tłum. J. Jurczyński sdb, Rafael, Kraków 2016. 

Serretti M., Tajemnica Wcielenia – nowe stworzenie osoby, Ethos 82/83, 2008, s. 43-54. 

Siedlecki J., Śpiewnik kościelny41, Instytut Teologiczny Księży Misjonarzy, Kraków 2021. 



 

288 
 

Simoens Y., Il libro della pienezza: Cantico dei Cantici: una lettura antropologica e teologica, 

trad. it. di R. Fabbri, EDB, Bolonia 2005. 

Simoens Y., L’uomo e la donna, trad. it. di R. Fabbri, EDB, Bologna 2016. 

Skrzypczak R., Wstęp, w: Św. Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, Wydawnictwo AA, 

Kraków 2020. 

Skrzypczak R., Karol Wojtyła na Soborze Watykańskim II, Wydawnictwo AA, Kraków 2020. 

Sołowjow W., Sens miłości, tłum. H. Paprocki, Antyk, Kęty 2002. 

Sołowjow W., Dramat życiowy Platona w: Wybór pism, t. 3, tłum. J. Zychowicz, W drodze, 

Poznań 1988. 

Stein E., Kobieta, tłum. W. Szymona, Wydawnictwo Karmelitów Bosych, Kraków 2021. 

Stinissen W., Największa jest miłość, tłum. J. Iwaszkiewicz, Wydawnictwo Karmelitów Bosych, 

Kraków 2021. 

Stramare T., Ewangelia tajemnic ukrytego życia Jezusa, tłum. L. Balter, Polskie Studium 

Józefologiczne, Kalisz 2007. 

Styczeń T., Zmartwychwstanie czynem miłości potężniejszej od śmierci i grzechu, w: O Jana 

Pawła II teologii ciała, Wydawnictwo KUL, Lublin, 2009, s. 115-121. 

Szlaga J., Eschatologiczny wymiar osoby ludzkiej – bezżenność dla królestwa niebieskiego, 

w: O Jana Pawła II teologii ciała, Wydawnictwo KUL, Lublin, 2009, s. 123-134. 

Szymik J., Światło z teologii, t. 2, Księgarnia św. Jacka, Katowice 2022. 

Szymik J., Moc ze słowa, t. 3, Księgarnia św. Jacka, Katowice 2022. 

Szymik J., 25 wierszy, Księgarnia św. Jacka, Katowice 2017. 

Szymik J., Amor ergo sum. Miłość w centrum antropologii chrześcijańskiej, Ethos 82/83, 2008, 

s. 72-77. 

Święta Teresa od Jezusa, Księga mojego życia, przeł. D. Wandzioch, Flos carmeli, Poznań 2007. 

Tischner J., Filozofia dramatu, Édition du dialogue, Paris 1991. 

Weigel G., Świadek nadziei, tłum. D. Chylińska, J. Illg, J. Piątkowska, R. Śmietana, 

M. Tarnowska, W drodze, Poznań 2024. 

White N., Filozofia szczęścia. Od Platona do Skinnera, tłum. M. Chojnacki, WAM, Kraków 2008. 

Wieczorek B., Personalizm Jana Pawła II w dialogu z filozofami XX wieku, w: Jan Paweł II. 

Miara wielkości człowieka, pod red. D. Żukowskiej-Gardzińskiej, Narodowe Centrum 

Kultury, Centrum Myśli Jana Pawła II, Warszawa 2020, s. 271-281. 

Wojciechowski M., Jak będzie w niebie, w: Niedziela 39/29.09.2024, s. 14-15. 



 

289 
 

Woźniak R. J., Chrystocentryzm teologii chrześcijańskiej: chrystologiczna gramatyka kościelnego 

wyznania wiary w perspektywie trynitarnej, Analecta Cracoviensia, t. 38/39 (2006/2007), 

s. 367-394. 

Woźniak R. J., Jan Paweł II jako papież wielkich syntez. Papieskie dziedzictwo w świecie 

późnonowoczesnych mikronarracji, w: Pontyfikat odnowy, red. naukowa D. Wąsek, 

M. Gilski, Ł. Piórkowski, Wydawnictwo «scriptum», Kraków-Wadowice 2024, s. 257-287. 

Zizioulas J., L'uno e i molti. Saggi su Dio, l'uomo, la Chiesa e il mondo di oggi, trad. it. 

di M. Campatelli, Lipa, Roma 2018. 

Zuanazzi G., «Psicoanalisi, scienza dell’uomo?» A 50 anni dalla morte di Freud, Anthropotes VI, 

nr 1 (1990), s. 9-22. 

Zuanazzi G., Espressione corporea dell’amore, Anthropotes XV, nr 2 (1999), s. 433-446. 

Żukowska-Gardzińska D., Dialog ocalenia w myśli Karola Wojtyły w: Jan Paweł II. Miara 

wielkości człowieka, pod red. D. Żukowskiej-Gardzińskiej, Narodowe Centrum Kultury, 

Centrum Myśli Jana Pawła II, Warszawa 2020, s. 283-296. 

Żukowska-Gardzińska D., Traktat o stworzeniu jako teologiczny kompas w dokonywaniu 

wyborów i komunikacji międzyosobowej, Ateneum kapłańskie 184 (2025), z. 3 (697), 

s. 632-643. 

https://www.google.pl/search?hl=pl&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Johannes+Zizioulas%22&source=gbs_metadata_r&cad=1

