
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

Wydział Teologiczny

Krzysztof Zaborek

nr albumu: 4114

ANALIZA SYSTEMOWA CELÓW I METOD DZIAŁANIA KOŚCIOŁA
NA PODSTAWIE ENCYKLIK PIUSA XII

Praca doktorska

napisana pod kierunkiem:

Ks. prof. dra hab. Tomasza Stępnia

WARSZAWA 2025



Streszczenie:

Praca dotyczy nauczania  papieża Piusa XII zawartego w jego encyklikach,  analizowanego

przy  użyciu  narzędzi  Polskiej  Szkoły  Cybernetyki.  Autor  ukazuje  Kościół  jako  system

autonomiczny  z własnymi  podsystemami  i relacjami  o określonym  celu  i metodach,  które

może  kształtować  w pewnych  granicach.  Dzięki  metodzie  analizy  systemowej

uporządkowano  treści  doktrynalne  ukazując  strukturę  Kościoła,  jego  właściwości  jako

systemu  (ze  szczególnym  uwzględnieniem  norm  społecznych)  i miejsce  w świecie.

W kolejnych rozdziałach opisano rolę Kościoła wobec jego otoczenia – ludzkości, narodów

i państw, środki przynależności do wspólnoty i jego działania wewnętrzne. Szczególną uwagę

poświęcono zagadnieniom takim jak królewska władza Chrystusa i godność Maryi, znaczenie

chrztu i misji, rola rodziny i wychowania, powrót schizmatyków do jedności Kościoła, obrona

przed herezjami  i błędnymi ideologiami,  liturgia,  Pismo Święte,  kult  Najświętszego Serca

Pana  Jezusa  oraz  wykorzystanie  technologii  (radio,  kino,  telewizja)  jako  narzędzi

ewangelizacji.

Słowa kluczowe: Pius XII, Kossecki, Mazur, cybernetyka, eklezjologia, Kościół, Mistyczne

Ciało Chrystusa, analiza systemowa, normy społeczne

Abstract:

The thesis concerns the teaching of Pope Pius XII contained in his encyclicals, analyzed using

the  tools  of  the  Polish  School  of  Cybernetics.  The  author  presents  the  Church  as  an

autonomous  system  with  its  own  subsystems  and  relations,  with  a defined  purpose  and

methods that can be shaped within certain limits. Through the method of systems analysis,

doctrinal content has been organized, showing the structure of the Church, its properties as

a system  (with  particular  emphasis  on  social  norms),  and  its  place  in  the  world.  The

subsequent chapters describe the role of the Church in relation to its environment – humanity,

nations, and states – the means of belonging to the community,  and its internal activities.

Particular attention is devoted to issues such as the royal authority of Christ and the dignity of

Mary, the importance of baptism and missions, the role of family and education, the return of

schismatics to the unity of the Church, the defense against heresies and false ideologies, the

liturgy, Scripture, the devotion to the Sacred Heart of Jesus, and the use of technology (radio,

cinema, television) as tools of evangelization.

Keywrods: Pius XII, Kossecki, Mazur, cybernetics, ecclesiology, the Church, the Mystical

Body of Christ, systems analysis, social norms

2



SPIS TREŚCI

WSTĘP...................................................................................................................................................5

ROZDZIAŁ I:

Kościół jako przedmiot analizy systemowej.........................................................................................12

1.1. Wykorzystanie narzędzi Polskiej Szkoły Cybernetyki w teologii..............................................12

1.2. Możliwość zastosowania analizy systemowej do badania działania Kościoła...........................15

1.3. Miejsce Kościoła w ekonomii zbawienia...................................................................................22

1.3.1. Historia zbawienia do Zesłania Ducha Świętego................................................................22

1.3.2. Relacja Chrystusa w Chwale do Kościoła Walczącego.......................................................36

1.3.3. Cel i metody działania Kościoła w nauczaniu Piusa XII.....................................................41

1.4. Struktura i właściwości Kościoła w kontekście analizy systemowej.........................................49

1.4.1. Ogólne właściwości Kościoła.............................................................................................49

1.4.2. Rola kapłanów w Kościele..................................................................................................54

1.4.3. Rola zakonników w Kościele..............................................................................................59

1.4.4. Rola biskupów w Kościele..................................................................................................65

1.4.5. Rola świeckich w Kościele.................................................................................................73

ROZDZIAŁ II:

Metody działania Kościoła wobec otoczenia........................................................................................77

2.1. Królewskość Chrystusa i Niepokalanej jako zasada roli Kościoła wobec ludzkości..................77

2.2. Kościół i papiestwo wobec ludzkości, państw i narodów..........................................................92

2.3. Zabieganie Kościoła o pokój pomiędzy narodami...................................................................106

2.4. Kościół wobec poszukiwania prawdy w badaniach naukowych..............................................133

ROZDZIAŁ III:

Metody działania Kościoła w aspekcie należenia do systemu............................................................141

3.1. Osoby poza Kościołem i chrzest jako sakrament włączający do Mistycznego Ciała Chrystusa
........................................................................................................................................................141

3.2. Misje Kościoła jako droga rozszerzania Królestwa Chrystusa.................................................144

3.2.1. Ogólne właściwości misji.................................................................................................144

3.2.2. Właściwości katolickiego misjonarza...............................................................................150

3.2.3. Przebieg misji...................................................................................................................152

3.3. Rodzina, małżeństwo i wychowanie w kontekście rozrastania się Kościoła............................165

3.3.1. Katolicka rodzina i życie rodzinne....................................................................................165

3.3.2. Sakrament małżeństwa......................................................................................................169

3.3.3. Dzieci i wychowanie katolickie........................................................................................171

3.4. Zabieganie o powrót schizmatyków do Kościoła jako wyraz troski o jedność Mistycznego Ciała
Chrystusa........................................................................................................................................177

3.4.1. Jedność Kościoła i prymat papieski..................................................................................177

3



3.4.2. Przykład Kościołów Wschodnich będących w unii z Rzymem i zabieganie o powrót 
prawosławnych...........................................................................................................................182

3.5. Magisterium Kościoła wobec herezji i ideologii jako obrona depozytu wiary i jedności 
wspólnoty.......................................................................................................................................196

3.5.1. Magisterium Kościoła.......................................................................................................196

3.5.2. Błędne ideologie i herezje.................................................................................................203

3.6. Wytrwanie Kościoła w prześladowaniach jako świadectwo wierności Chrystusowi i trwałości 
Mistycznego Ciała..........................................................................................................................214

3.6.1. Charakterystyka katolików i Kościoła w dobie prześladowań..........................................214

3.6.2. Przykłady prześladowania Kościoła..................................................................................223

ROZDZIAŁ IV:

Metody działania Kościoła w aspekcie wewnętrznego działania systemu..........................................234

4.1. Badanie i rola Pisma Świętego w Kościele..............................................................................234

4.2. Liturgia w życiu wierzących....................................................................................................245

4.2.1. Ogólna rola liturgii............................................................................................................245

4.2.2. Msza Święta i adoracja Najświętszego Sakramentu..........................................................251

4.2.3. Rozwój liturgii i związane z tym problemy......................................................................259

4.3. Kult Najświętszego Serca Pana Jezusa jako szczyt pobożności katolickiej.............................265

4.4. Kształtowanie cnoty i unikanie grzechu w życiu katolika........................................................272

4.5. Waga modlitwy dla wewnętrznego działania Kościoła jako systemu......................................290

4.6. Rola pielgrzymek i miejsc świętych w aspekcie wewnętrznego działania systemu Kościoła. .297

4.7. Dziewictwo jako droga szczególnego oddania się życiu Kościoła...........................................300

4.8. Sztuka w życiu Kościoła..........................................................................................................305

4.9. Technologia jako środek wspierający działania Kościoła........................................................313

4.9.1. Ogólne właściwości technologii w życiu Kościoła...........................................................313

4.9.2. Radio, kino i telewizja w życiu Kościoła..........................................................................317

4.9.3. Odpowiedzialność moralna związana z wykorzystywaniem mediów...............................322

ZAKOŃCZENIE................................................................................................................................332

BIBLIOGRAFIA................................................................................................................................346

4



WSTĘP

Pius XII był papieżem, który szczególnie zabiegał o pokój, tym bardziej, że w czasie

jego urzędowania wybuchła druga wojna światowa o niespotykanej wcześniej skali. Niósł –

podobnie jak jego poprzednicy Pius XI i Benedykt XV – godnie orędzie pokoju pogrążonemu

w chaosie  światu,  jak  i nawoływał  do  odbudowy  wspólnot  świeckich  i Kościoła  na

fundamencie  zasad  Chrystusa1.  Nazywany był  również  Papieżem Technologii2 i Papieżem

Pokoju3. Uznaje się, że za czasów Piusa XII wzrósł na świecie autorytet papiestwa4. Przybrał

jako herb białego gołębia z gałązką oliwną i dewizę Opus Iustitiae Pax5, czyli Pokój dziełem

sprawiedliwości6.  Na  początku  swojego  pontyfikatu  ucieszył  się,  że  rozpoczął  swoje

urzędowanie  w czterdziestą  rocznicę  poświęcenia  rodzaju  ludzkiego  Najświętszemu  Sercu

Pana  Jezusa,  którą  przeprowadził  Leon  XIII.  Jednocześnie  wyrażał  radość  i uznanie  dla

encykliki  Annum  Sacrum  papieża  Leona  XIII,  w której  zapowiedziany  został  akt

poświęcenia7. Jego pierwsza encyklika Summi Pontificatus była swoistym programem, który

w literaturze  został  uznany  za  logiczny  i odważny8 nadającym  ton  całemu  jego

pontyfikatowi9. Pius  XII  za  swoją  myśl  przewodnią  przyjął,  za  swoim  poprzednikiem,

oddanie  czci  Panu Jezusowi  jako Królowi10.  Pierwsza  encyklika  papieska  została  wydana

właśnie pod znakiem Jezusa Chrystusa Króla11, pod Którego sztandarami Ojciec Święty chciał

postawić swój pontyfikat, nawiązując tym samym do pontyfikatu Piusa XI12. Papież Pius XII

wykorzystywał w niej zwrot  Rex regum et Dominus dominantium13 jako tytuł Pana Jezusa,

odwołując  się  do 1  Tm 6,  15 („Ukaże  je,  we właściwym czasie,  błogosławiony i jedyny

Władca, Król królujących i Pan panujących”) i Ap 19, 16 („A na szacie i na biodrze swym ma

wypisane imię:  Król Królów i Pan Panów”)14.  A cały trud posługi papieskiej  ofiarował na
1M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Akademia Teologii Katolickiej, Warszawa 1992, s. 9-11, 
32.
2L. Haigerty, Introduction, wstęp do: Pius XII, Pius XII and Technology, red. tegoż, The Bruce Publishing 
Company, Milwaukee 1962, s. XI: „Pope of Technology”.
3J. Dinneen, Pius XII. Pope of Peace, Robert M. McBride and Company, New York 1939, s.14.
4M. Banaszak, Historia..., dz. cyt., s. 33.
5J. Naughton, Pius XII on World Problems, The America Press, New York ,1943, s. 17.
6M. Browne, Foreword, przedmowa do: K. van Hoek, Pope Pius XII. Priest and Statesman, Philosophical 
Library, New York 1939, s. 4. J. Naughton, Pius XII..., dz. cyt., s. 17.
7Pius XII, Summi Pontificatus, w: AAS, t. XXXI, 1939, s. 413-414.
8K. van Hoek, Pope Pius XII. Priest and Statesman, Philosophical Library, New York 1939, s. 99.
9J.,Calvez , J. Perrin, The Church and Social Justice. The social Teaching of the Popes from Leon XIII to Pius 
XII, Henry Regnery Company, Chicago 1961, s. 86.
10Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 414.
11Tamże, s. 417: „Dum Encyclicas has Litteras, quas primas post initum Pontificatum edimus, sub Iesu Christi 
Regis signo atque auspicio fidentes sperantesque ponimus, pro certo habemus universum Dominicum gregem 
unanima impensissimaque consensione hoc esse prosecuturum.”.
12J.,Calvez , J. Perrin, The Church..., dz. cyt., s. 31-32.
13Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 414.
14Tamże, s. 414.

5



rozszerzanie Królestwa Jezusa Chrystusa,  który był oparciem woli  papieża,  nadzieją,  jego

celem i punktem odniesienia15.

Ojciec Święty Pius XII uważał za obowiązek sumienia pisanie o pięknie, czci i chwale

Kościoła,  któremu  papież  po  Bogu,  zawdzięczał  wszystko16.  Wyrażał  też  nadzieję,  że

upomnienia i prawdy dotyczące Kościoła przyniosą owoce katolikom17. Podkreślał w swojej

encyklice,  że  nauka  o Kościele  jest  nauką  radosną,  ale  jednocześnie  pewną  tajemnicą18.

Zaznaczał,  że  o Kościele  napisano wiele  dzieł,  które  czytało  wielu  ludzi19,  a jednocześnie

wśród ówczesnych katolików krążyły niedokładne lub fałszywe poglądy na temat Kościoła20.

W czasie jego pontyfikatu prawdopodobnie dzięki odnowieniu nauki liturgicznej, częstszego

przyjmowania Najświętszego Sakramentu, jak i kultu Najświętszego Serca Pana Jezusa wierni

zaczęli kontemplować na nowo tę naukę21.

Za materiał do analizy tej pracy przyjęto encykliki Piusa XII, gdyż, jak sam Pius XII

stwierdzał  –  orzeczenia  zawarte  w encyklikach  mają  rangę  zwykłego  nauczania

apostolskiego.  Jeśli  jakaś  sprawa  sporna  została  wyrażona  jednoznacznie  w encyklice,  to

temat należy uznać zamknięty22. Jest to zatem dokument istotny o wysokiej randze, którego

treść jest  wiążąca.  Jednakże  pojawiają się  w literaturze ujęcia,  w których każde nauczanie

papieskie – niezależnie od jego formy ma tę samą rangę. Opierały się na tym, że ówczesne

prawo kościelne nie normowało zagadnienia rangi dokumentów papieskich23. Ojciec Święty

napisał 41 encyklik, w których odpowiadał na bieżące problemy Kościoła i świata i promował

idee, które uważał za istotne w danej chwili.  Nauczanie zawarte w encyklikach daje pełny

obraz  Kościoła  i jego  działań,  szczególnie  z napisaną  podczas  wojny  encykliką  Mystici

Corporis Christi. Materiał  źródłowy został wybrany również z tego powodu, że Wikariusz

Chrystusa  –  Piusa  XII  stanął  na  czele  Kościoła  w obliczu  bezprecedensowych  wydarzeń

w życiu  Kościoła  i świata.  W czasie  jego  pontyfikatu  wybuchła  i trwała  druga  wojna

światowa, jak i doszło do rozwoju nowych technologii. Wiązało się to ze znaczącą zmianą

roli Kościoła i możliwości jego działania. Co więcej autor niniejszej pracy nie znalazł syntezy

nauczania encyklik Piusa XII pod kątem celów i metod Kościoła,  a tym bardziej  nie przy

użyciu metody analizy systemowej. Praca zatem ma na celu zapełnienie tej luki.

15Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 414.
16Pius XII, Mystici Corporis Christi, w: AAS, t. XXXV, 1943, s. 194.
17Tamże, s. 194.
18Tamże, s. 198.
19Tamże, s. 196.
20Tamże, s. 197.
21Tamże, s. 196.
22Pius XII, Humani Generis, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 568.
23J.,Calvez , J. Perrin, The Church..., dz. cyt., s. 71

6



Materiał źródłowy zostanie podany analizie w sposób bardzo specyficzny, gdyż będzie

to  analiza  systemowa  powstała  w swoim wariancie  wykorzystywanym w ramach  Polskiej

Szkoły Cybernetyki. Wybrano taką metodę analizy,  gdyż daje ona możliwość formalizacji

procesów,  czyli  działania  Kościoła  jako  systemu  i umożliwia  zrozumienie  jak  te  procesy

przebiegają.  Szczegółowe  próby  wykorzystania  metod  Polskiej  Szkoły  Cybernetyki  do

analizy Kościoła i teologii zostały ujęte w podrozdziale 1.1. Według literatury z 1994 roku

badania systemowe nie stanowiły jednej doktryny, ani też nie były spójne24. Również i dzisiaj

nic nie wskazuje, aby ten stan się zmienił. Różnorodność podejść systemowych wymaga, aby

przy podchodzeniu do analizowanego problemu podjąć najpierw decyzję projektową, która

polega  na  doborze  narzędzi  i metod  systemowych  –  szkoły,  która  takie  opracowała  lub

przygotowania  takich  samodzielnie.  Wynika  to  z faktu,  że  zastosowanie  dwóch  metod

i odpowiadających  im  narzędzi  może  dać  różne  wyniki,  a więc  praca  korzystająca  dla

przykładu z dwóch takich  metod musiałaby być pracą  potrójną,  która zawierałaby wyniki

analizy metodą pierwszą, drugą i ich porównanie. W przypadku wykorzystania trzech metod

praca musiałaby wypełnić już sześć zadań, a więc przeprowadzenie trzech analiz (każda inną

metodą)  i porównanie  wyników  pierwszej  metody  z drugą,  wyników  pierwszej  metody

z trzecią,  wyników  drugiej  metody  z trzecią  i ewentualne  zadanie  siódme,  jakim  by  była

synteza wyników porównań. Taki zakres znacznie by przekroczył ramy tej pracy, a co więcej

nie byłby zupełny, gdyż istnieje takich metod więcej, niż dwie lub trzy. Z tej racji w niniejszej

pracy  wykorzystane  zostaną  narzędzia  opracowane  w ramach  tzw.  Polskiej  Szkoły

Cybernetyki,  która  skupia  się  głównie  na  postaciach  Mazura  i Kosseckiego.  Stan  nauki

związany  z metodami  systemowymi  otwiera  pole  badawcze  do  używania  różnych  metod

i narzędzi, jak i porównywania wyników tych analiz między sobą szczególnie, jeśli analizy

dotyczyły tego samego problemu.

Fragmenty  z encyklik  mogą  pasować  do  kilku  wyróżnionych  w pracy  zagadnień

tematycznych, ale wydaje się, o co autor szczególnie będzie zabiegał, że sam przekaz Piusa

XII  zostanie  nienaruszony  i uda  się  wyciągnąć  zamierzony  przez  papieża  sens,  który

następnie adekwatnie zostanie przełożony na język cybernetyki w zakresie założonych z góry

kryteriów.  Nie  badano  wszystkich  właściwości  systemu  wyróżnionych  przez  Mazura

i Kosseckiego, ale jeśli pewne pojedyncze zagadnienia nauczania papieża na nie wskazywały,

to zostało to podkreślone jako możliwość dalszych badań.

Do  analizowania  tematu  Kościoła  narzędziami  cybernetycznymi  skłaniają  sami

cybernetycy,  którzy  takie  próby  podejmowali  dostrzegając  potencjał  drzemiący  w teorii

24P. Sienkiewicz, Analiza systemowa. Podstawy i zastosowania, Wydawnictwo Bellona, Warszawa 1994, s. 16.

7



sterowania. Opisane one zostały w podrozdziale 1.1., ale najlepszym przykładem, który już

w tym miejscu można przytoczyć, jest książka Kosseckiego –  Historia systemu sterowania

społecznego Kościoła katolickiego, która okazała się niedostępna zarówno w bibliotekach, jak

i sprzedaży, natomiast udało się pozyskać jej publicznie dostępny, wiarygodny maszynopis na

stronie internetowej, z którą związany był sam Kossecki25.

Prawie cała bibliografia dotycząca teologii Piusa XII to lata wojenne lub bezpośrednio

powojenne.  Powstałe  wtedy  pozycje  często  były  napisane  jeszcze  w trakcie  pontyfikatu

papieża, a więc siłą rzeczy nie miały nawet szansy ująć całości nauczania, które rokrocznie

się rozrastało.  Obecnie w literaturze przedmiotu widoczny jest  zasadniczy brak opracowań

teologii Piusa XII, zwłaszcza w formie monografii, które systematycznie śledziłyby wybrane

zagadnienia  jego nauczania.  Dotychczas  ukazały  się  jedynie  nieliczne  artykuły,  natomiast

brak  jest  szerszych  studiów  poświęconych  jego  myśli.  Poza  wzmiankami  dotyczącymi

historycznego rozwoju rozumienia Kościoła, interpretacji Pisma Świętego czy też stosunku

nauki Kościoła do teorii ewolucji, trudno wskazać opracowania szczegółowe. Brakuje zatem

monografii,  która  w sposób  całościowy  ukazywałaby  nauczanie  Piusa  XII  szczególnie

w takim zakresie jak analiza celu i działania Kościoła we wszystkich encyklikach papieskich.

Tymczasem przed Soborem Watykańskim II podkreślano, jak ważny jest jego wkład

w eklezjologię, zwłaszcza przez napisaną w czasie wojny encyklikę Mystici Corporis Christi.

Wydaje  się,  że  Sobór  Watykański  II  i zmiana  paradygmatów,  która  po  nim  nastąpiła

w pewnym sensie  przygasiła  teologiczną  refleksję  nad  dorobkiem  Piusa  XII.  Dodatkowo

zagadnieniem, które zdominowało dyskusję nad postacią Papieża jest jego relacja do nazizmu

i faszyzmu,  a także  związana  z tym  krzywdząca  i nieprawdziwa  opinia  jakoby  był  on

papieżem Hitlera, wspierał totalitarne reżimy, milczał w czasie ludobójstw itp. Cała dyskusja

na  ten  temat  i obrona  przed  fałszywymi  oskarżeniami,  także  mogła  spowodować  pewne

zniechęcenie  zajmowania  się  jego  dorobkiem.  Dlatego  niniejsza  praca  podejmując

systematyczną refleksję nad rozumieniem Kościoła stawia sobie za jeden z celów zapełnienie

tej luki.

Celem  pracy  jest  zastosowanie  analizy  systemowej  do  badania  Kościoła,  co  ma

doprowadzić do osiągnięcia pewnego rozumienia celu i metod działania Kościoła. W ramach

pracy nastąpi próba udzielenia odpowiedzi na następujące pytania:

1. Jakiego rodzaju systemem jest Kościół?

2. Z jakich podsystemów i elementów się składa?
25J. Kossecki, Historia systemu sterowania społecznego Kościoła katolickiego, 1999, 
https://socjocybernetyka.wordpress.com/wp-content/uploads/2010/07/koscster1.pdf, dostęp na 13 IX 2025, 
Kielce.

8



3. Jakie są relacje pomiędzy tymi podsystemami i elementami?

4. Jaki jest cel lub cele jego działania?

5. Czy metody działania Kościoła są stałe?

6. Jak wygląda wewnętrzne sterowanie się Kościoła?

7. Jak Kościół jest sterowany przez swoje otoczenie?

8. Jak Kościół steruje swoim otoczeniem?

9. Jakimi normami społecznymi kieruje się Kościół?

10. Jak można scharakteryzować system sterowania społecznego Kościoła?

11. Czy Kościół ma szanse skutecznej realizacji swoich zadań?

Próba odpowiedzi  na powyższe  pytania  skłania  nas  do rozważenia  tych  zagadnień

w czterech  rozdziałach.  W pierwszym  rozdziale  zostaną  przedstawione  dotychczasowe

analizy Kościoła jako przedmiotu badań systemowych z wykorzystaniem narzędzi Polskiej

Szkoły  Cybernetyki.  W ramach  tej  części  pracy  zostanie  sprawdzone  czy  cybernetyka  –

rozumiana  jako  nauka  o sterowaniu  –  jest  adekwatnym  narzędziem  do  uporządkowania

i systematyzowania  treści  teologicznych  w sposób  odpowiadający  wymogom  naukowej

ścisłości  i logicznej  konsekwencji.  Zostaną  przedstawione  podstawowe  definicje

i klasyfikacje Mazura i Kosseckiego, a następnie wskazane zostaną możliwości zastosowania

analizy  systemowej  do  Kościoła  w świetle  nauczania  Piusa  XII.  Zostanie  wykazane,  że

Kościół  będzie  mógł  być  traktowany  jako  system i system autonomiczny,  co  pozwoli  na

zbadanie  jego  podsystemów,  relacji  wewnętrznych  oraz  ich  funkcjonowania  w kontekście

otoczenia.  Po  wykazaniu,  że  Kościół  może  być  przedmiotem  analizy  systemowej  będzie

dopiero  możliwe  wskazanie  poszczególnych  etapów  tej  analizy,  dlatego  w ramach  tego

rozdziału nastąpi propozycja uporządkowania zagadnień występujących w encyklikach Piusa

XII,  które  będą  omawiane  w kolejnych  rozdziałach.  Aby  jednak  było  to  możliwe  w tym

rozdziale zostanie ukazane również miejsce Kościoła w ekonomii zbawienia, które zostanie

przeanalizowane  poprzez  odwołanie  się  do  historii  zbawienia  w nauczaniu  Piusa  XII,

a następnie  zostanie  przełożone  na  język  analizy  systemowej,  umożliwiając  uchwycenie

logiki i dynamiki relacji pomiędzy Bogiem, ludzkością i Kościołem. Zostaną przedstawione

cele Kościoła i ogólne charakterystyki jego metod. W pierwszym rozdziale opisane zostaną

również  ogólne  właściwości  Kościoła  i najważniejsze  podsystemy  jak  biskupi,  duchowni,

zakonnicy i świeccy.

W drugim rozdziale zostanie przeprowadzona analiza miejsca i roli Kościoła wobec

ludzkości, państw i narodów. Najpierw zostanie ukazane, że królewska władza Chrystusa oraz

9



królewska  godność  Niepokalanej  stanowią  fundamentalną  zasadę  misji  Kościoła  wobec

świata.  Następnie  zostaną  przeanalizowane  relacje  Kościoła  i papiestwa  wobec  narodów

i państw, aby wskazać,  że właściwe ich ułożenie umożliwia skuteczną realizację zbawczej

misji  Kościoła.  W dalszej  części  zostanie  omówione  nauczanie  Piusa  XII  dotyczące  roli

Kościoła w zabieganiu o pokój międzynarodowy, szczególnie w odniesieniu do doświadczeń

II  wojny światowej  i sytuacji  powojennej.  Na zakończenie  zostanie  przedstawione,  w jaki

sposób Kościół, pełniąc funkcję strażnika depozytu wiary, wyznacza granice oraz wskazuje

możliwości rozwoju badań naukowych w świetle prawdy objawionej.

W  trzecim  rozdziale  zostaną  omówione  metody  działania  Kościoła  w aspekcie

należenia do niego. Najpierw zostanie podjęte  zagadnienie chrztu jako podstawowej drogi

włączenia do wspólnoty Mistycznego Ciała Chrystusa, wraz z ukazaniem konsekwencji tego

sakramentu dla życia wiernych. Następnie zostaną przedstawione misje jako zorganizowane

projekty  apostolskie,  dzięki  którym  Kościół  rozszerza  swoje  oddziaływanie  na  świecie.

W dalszej  części  zostanie  przeanalizowana  rola  rodziny,  małżeństwa  i wychowania  jako

podstawowych środowisk przekazywania wiary i kształtowania nowych pokoleń katolików.

Kolejne  podrozdziały  będą  ukazywały  znaczenie  powrotu  schizmatyków  do  Kościoła,  ze

szczególnym  uwzględnieniem  jedności  Kościoła,  prymatu  papieskiego  oraz  relacji

z Kościołami Wschodnimi. Następnie zostanie omówione stanowisko Kościoła wobec herezji

i błędnych ideologii, poprzez wskazanie roli Magisterium w obronie depozytu wiary i krytyki

fałszywych  doktryn.  Na  zakończenie  zostanie  ukazane  zagadnienie  wytrwania

w prześladowaniach jako warunku pozostania w Kościele w dobie trudnych doświadczeń.

W czwartym rozdziale zostaną przedstawione metody działania Kościoła w aspekcie

wewnętrznego  funkcjonowania  systemu.  Najpierw  zostanie  ukazane  miejsce  i rola  Pisma

Świętego, które jako słowo Boże natchnione stanowi fundament życia Kościoła, normę wiary

i moralności oraz podstawę działalności duszpasterskiej. Następnie zostanie przeanalizowana

liturgia, która jest centrum życia wspólnoty wiernych i źródłem łaski uświęcającej. Kolejny

podrozdział  podejmie  zagadnienie  kultu  Najświętszego  Serca  Pana  Jezusa,  który  będzie

interpretowany  jako  szczególny  wyraz  miłości  Bożej  i wezwanie  do  odnowy  życia

duchowego.  W dalszej  kolejności  zostaną  przedstawione  kwestie  cnoty  i grzechu,

z uwzględnieniem  ich  wpływu  na  moralność  jednostki  i wspólnoty.  Kolejny  fragment

rozdziału zostanie poświęcony modlitwie, ukazanej jako podstawowa forma relacji człowieka

z Bogiem, a następnie pielgrzymkom, które będą analizowane jako wspólnotowe świadectwo

wiary  i sposób  pogłębiania  życia  religijnego.  Zostanie  również  podjęte  zagadnienie

dziewictwa, rozumianego jako szczególna forma konsekracji i daru z siebie dla Boga. Kolejny

10



podrozdział omówi rolę sztuki sakralnej – muzyki, architektury i innych dziedzin twórczości

–  jako  narzędzia  oddawania  Bogu  chwały,  jak  i kształtowania  wiernych  i przekazywania

prawd  wiary.  Na  zakończenie  zostanie  przeanalizowana  problematyka  technologii,

obejmująca  radio,  kino  i telewizję,  które  mogą  stać  się  narzędziami  ewangelizacji  oraz

integralnego rozwoju życia chrześcijańskiego.

11



ROZDZIAŁ I:

Kościół jako przedmiot analizy systemowej

1.1. Wykorzystanie narzędzi Polskiej Szkoły Cybernetyki w teologii

Pierwszym zagadnieniem, które wymaga omówienia, jest charakterystyka cybernetyki

jako  nauki,  której  przedmiotem  jest  analiza  procesów  sterowania  w systemach  różnego

rodzaju.  Ujęcie  to  pozwala  dostrzec  uniwersalny  charakter  cybernetyki,  znajdującej

zastosowanie zarówno w naukach ścisłych i technicznych,  jak i w badaniach biologicznych

czy  społecznych.  Jej  interdyscyplinarny  język  umożliwia  nie  tylko  opis  zjawisk

w poszczególnych  monodyscyplinach,  lecz  także  tworzenie  wspólnej  płaszczyzny

analitycznej,  która  sprzyja  unifikacji  wiedzy.  W konsekwencji  cybernetyka  staje  się

narzędziem, które może zostać wykorzystane także w obszarze teologii, gdzie daje możliwość

porządkowania  i systematyzowania  treści  w sposób  odpowiadający  wymogom  naukowej

spójności i logicznej konsekwencji.

Cybernetyka  została  zdefiniowana  przez  Mazura  jako  nauka  o sterowaniu1.  Samo

sterowanie  określał  jako  zachowanie  systemu prowadzące  do określonych zmian w  innym

systemie2. Mazur zauważa, iż jeśli termin sterowania będzie traktowany szeroko, a więc bez

uwzględniania np. aspektu interesu systemu, ale jako wywieranie zmian jako takich, to sama

cybernetyka może być uznana jako nauka o wszelkim dzianiu się3. Można wyróżnić liczne

rodzaje cybernetyki. Mazur podzielił ją ze względu na sposób jej uprawiania na następujące

rodzaje:

• pseudocybernetyka  lub  cybernetyka  pseudonaukowa  –  wykorzystywanie  środków

cybernetycznych  jak  np.  schematów,  aby  sprawić  pozór  wyjaśnienia  ich  ujęciem

cybernetycznym,

• cybernetyka dydaktyczna – odpowiedzialna za łatwiejsze przyswajanie informacji, ale

nie wnosząca nowych,

• cybernetyka formalna – produkuje nowe informacje jako możliwe,

• cybernetyka fizyczna – weryfikuje możliwe informacje,  które zostały wypracowane

w ramach cybernetyki formalnej4.

1M. Mazur, Cybernetyka i charakter, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1976, s. 11.
2Tamże, s. 107.
3Tamże, s. 11.
4Tamże, s. 22-23.

12



Kossecki  obok  cybernetyki  ogólnej,  która  bada  prawa,  które  dotyczą  procesów

sterowania wymienił jej trzy szczegółowe zastosowania w ramach:

• cybernetyki technicznej (technocybernetyki),

• cybernetyki biologicznej (biocybernetyki),

• cybernetyki społecznej (socjocybernetyki)5.

Według  Mazura  nauka  tradycyjna  miała  za  cel  rozwiązywanie  problemów

abstrakcyjnych  (w  ramach  matematyki)  i konkretnych  (w  monodyscyplinach6),  które

prowadziły  jedynie  do  fragmentarycznego  opisu  świata.  Ze  względu  na  złożoność

rzeczywistości  i głębsze  jej  zbadanie  monodyscypliny  zaczęły  być  niewystarczające

w wyjaśnianiu  całości  rzeczywistości.  Mazur  postulował,  aby  struktura  nauki  jutrzejszej

zawierała problemy abstrakcyjne, które rozwiązuje matematyka i logika, problemy konkretne

interdyscyplinarne, którymi zajmuje się cybernetyka, problemy konkretne interdyscyplinarne,

które  są  wynikiem  współpracy  różnych  monodyscyplin,  jak  i problemy  konkretne

monodyscyplinarne, które badają odpowiednie im monodyscypliny. Efektem takiego podziału

byłaby możliwość wymiany wyników badań pomiędzy monodyscyplinami dzięki wspólnemu

językowi cybernetyki i idąca za tym ponowna unifikacja nauki7. Kontynuując ideę Mazura

Kossecki  opracował  do  rozwiązywania  konkretnych  problemów  interdyscyplinarnych

metacybernetykę, która łączy procesy przyczynowo-skutkowe rozumiane, z jednej strony na

sposób fizykalny, gdzie to co poprzednie wpływa na to co jest późniejsze, jak i na sposób

cybernetyczny, gdzie późniejszy cel determinuje stany poprzednie8.

Ponieważ  w ramach  Polskiej  Szkoły  Cybernetyki  podejmowano  próby  poszerzenia

zastosowań metod cybernetycznych poza tradycyjne dziedziny nauki, pojawiły się również

pierwsze odniesienia do zagadnień teologicznych. Szczególną rolę odegrał tu Kossecki, który

podjął  się  analizy  wybranych  problemów  religijnych  z perspektywy  metacybernetycznej.

Wygłosił on wykład w ramach Narodowej Akademii Informacyjnej zatytułowany Opis trzech

dogmatów  wiary  w  języku  aksjomatycznej  teorii  poznania.  Prawdy  wiary  opisane  przez

5J. Kossecki, Metacybernetyka, Narodowa Akademia Informacyjna, Warszawa 2018, s. 11.
6Mazur rozumiał monodyscyplinę jako dyscyplinę, w ramach które bada się przypisywany sobie zakres 
rzeczywiści wytworzoną specjalnie do tego metodologią i terminologią. Naukowcy uprawiający 
monodyscypliny nie tylko nie wychodzili poza swój zakres, ale również nie wpuszczali do niego specjalistów z 
innych dyscyplin. Por. M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 6.
7M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 5-15.
8J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 12. Można zadać pytanie jakie jest miejsce teologii w systemie nauki 
jutrzejszej. Nie jest to jednak cel niniejszej rozprawy, natomiast autor przytacza ten temat jako potencjalny 
kierunek przyszłych badań wykorzystania cybernetyki w naukach teologicznych.

13



Kosseckiego  dotyczyły  relacji  Boga  do  świata,  Trójcy  Świętej  i Wszechwiedzy  Boga9.

W swojej  Metacybernetyce  Kossecki opisał normy społeczne religii, cel działania wiernych,

sposoby na jego osiągnięcia10, ewolucję norm społecznych Kościoła na przestrzeni wieków11,

jak  i relację  pomiędzy  panującymi  w Kościele  zasadami  normującymi  poznanie

rzeczywistości i doktrynę12. Kwestie norm społecznych Kościoła poruszył również w swojej

poprzedniej  pracy13,  która  miejscami  podaje  inne  informacje,  niż  te  zawarte

w Metacybernetyce.  Innymi  przykładami  wykorzystania  narzędzi  Polskiej  Szkoły

Cybernetyki  jest  ujęcie  objaśniania  Pisma  Świętego  jako  procesu  dekodowania  w ramach

jakościowej  teorii  informacji  Mazura14,  jak  i analiza  systemowa  przebiegów

energomaterialnych  i informacyjnych  propozycji  rozwiązania  kwestii  robotniczej  w Rerum

Novarum Leona XIII15.

Podsumowując,  cybernetyka  jawi  się  jako  dziedzina  o wyjątkowym  potencjale

integrującym,  zdolna  do  przekraczania  granic  tradycyjnych  monodyscyplin  i tworzenia

narzędzi  analizy  adekwatnych  do  złożoności  badanej  rzeczywistości.  Jej  zastosowanie

w teologii, podejmowane w ramach Polskiej Szkoły Cybernetyki, wskazuje na możliwość nie

tylko  uporządkowanego  przedstawienia  treści  doktrynalnych,  lecz  także  uchwycenia  ich

wewnętrznej  logiki  i dynamiki  rozwojowej.  Tym  samym  cybernetyka,  pozostając  nauką

o sterowaniu i komunikacji, może pełnić rolę metodologiczną także w obszarach tradycyjnie

uznawanych za odległe od jej pierwotnych zastosowań.

Niniejsza praca ma na celu uporządkowanie nauczania Piusa XII o celu i metodach

działania  Kościoła  zawartego  w Jego  encyklikach  za  pomocą  narzędzi  Polskiej  Szkoły

Cybernetyki.  Odpowiednie  pogrupowanie  treści  encyklik  w grupy  tematyczne  pozwoli  na

sprawdzenie  spójności  nauczania,  jak  i syntetyczne  przedstawienie  zadanego  zagadnienia.

Wskazane  będą  również  potencjalne  nowe  kierunki  badań,  jak  i oceniona  użyteczność

narzędzi cybernetycznych w przypadku nauk teologicznych.

9J. Kossecki, Opis trzech dogmatów wiary w języku aksjomatycznej teorii poznania i ogólnej jakościowej teorii 
informacji, https://www.youtube.com/watch?v=MHh6B7tJtT0, wykład prawdopodobnie wygłoszony w latach 
2010/2011, dostęp na 13 IX 2025.
10J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 159-160.
11Tamże, s. 164-165.
12Tamże, s. 214-215.
13J. Kossecki, Historia..., dz. cyt.
14G. Dorobek, Uogólniona jakościowa teoria informacji w zastosowaniu do wybranych zagadnień filozoficznych,
Perpetuum Mobile, Kielce 2013, p 44.
15K. Zaborek, System analysis of the problem of workers’ rights in the encyclical “Rerum Novarum” by Leo XIII,
“Polish Journal of Political Science”, 2022, t. 8, s. 22–35, DOI: 10.58183/pjps.03022022.

14



1.2. Możliwość zastosowania analizy systemowej do badania działania Kościoła

Celem  niniejszego  podrozdziału  jest  zastosowanie  metody  systemowej  do  analizy

Kościoła  w świetle  nauczania  Piusa  XII  oraz  narzędzi  Polskiej  Szkoły  Cybernetyki.

Wykazanie,  iż  Kościół  może  być  traktowany  jako  system,  pozwala  następnie  na

przeprowadzenie  pogłębionej  analizy  jego  podsystemów,  relacji  wewnętrznych

i zewnętrznych oraz funkcjonowania w kontekście systemów otoczenia. Takie ujęcie stanowi

punkt  wyjścia  do  dalszych  rozważań  nad  celem  i metodami  działania  Kościoła

w perspektywie cybernetycznej.

Cybernetyka  uczyniła  swoją  metodę  z dzielenia  uniwersum  na  elementy  i relacje

pomiędzy nimi16. Z tego faktu wynika podstawowe pojęcie cybernetyki jakim jest system17,

który definiowany jest właśnie jako  zbiór elementów i zachodzących między nimi relacji18.

Wymieniane przez Mazura rodzaje problemów poznawczych, które dotyczą również pracy

naukowej, ściśle odwołują się do pojęcia systemu. Pierwszym z nich jest problem eksploracji,

który dotyczy istnienia poznawanego systemu. Kolejnym jest problem klasyfikacji, w ramach

którego wyróżnia się elementy, z których składa się poznawany system. Ostatnim etapem jest

problem eksplikacji, który polega na określeniu relacji pomiędzy elementami19. Relacje będą

rozumiane  za  Metacybernetyką Kosseckiego,  gdyż  wydaje  się,  że  jest  to  najszersze

rozumienie tego zagadnienia w ramach Polskiej Szkoły Cybernetyki. Należą do nich zarówno

relacje pomiędzy systemami, słowami, zbiorami, liczbami, obiektami energomaterialnymi20,

ale  również  procesy  sterowania,  jak  i relacje  energomaterialne  i informacyjne  pomiędzy

ludźmi i istotami żywymi w ogólności21. Zatem relacją jest np. to, że jedna liczba jest większa

od drugiej,  rozkazanie podwładnemu wykonania jakiejś czynności, sygnał z mózgu psa do

jego  ogona  powodujący  jego  merdanie  lub  przepływ  prądu  pomiędzy  źródłem  zasilania

a urządzeniem elektronicznym.

Analiza systemowa jest nazywana również metodą systemową22. Jedną z zasad metody

systemowej  jest  uwzględnianie  nie  tylko  analizowanego  systemu,  ale  również  i jego

otoczenia.  Jeżeli  więc  próbujemy  zastosować  osiągnięcia  cybernetyki  do  oceny  działania

Kościoła  jako  systemu  to  poza  Nim  samym,  jego  celami  i metodami  musi  być  również

16M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 45.
17Tamże.
18Tamże.
19Tamże, s. 99-101, 105.
20Obiekt energomaterialny jest rozumiany jako obiekt posiadający masę, położenie w przestrzeni i pewien stan w
danym czasie. J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 51-52.
21J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 47-63.
22Por. s. Sienkiewicz, Analiza..., dz. cyt., s. 35-37.

15



uwzględniony  świat  poza  Kościołem,  który  też  jest  traktowany  jako  system,  jak  i jego

oddziaływanie  na  Kościół  i oddziaływanie  Kościoła  na  świat23.  Poza  uwzględnieniem

otoczenia, aby móc korzystać z analizy systemowej muszą być spełnione następujące rygory:

• ścisłość – określenie przynależności elementów do systemu musi być jednoznaczne,

• niezmienność – określenie systemu musi być stałe, a więc element traktowany jako

przynależący do systemu musi być za taki uznawany przez całą analizę. Nie oznacza

to jednak niezmienności systemu,

• zupełność  –  każdy  element  uniwersum musi  zostać  przypisany  do  analizowanych

systemów lub otoczenia,

• rozłączność – żaden element nie może przynależeć do paru systemów,

• funkcjonalność – podział  musi być podziałem funkcjonalnym, a nie ze względu na

układ przestrzenny24.

Aby móc przeprowadzić analizę systemową w ramach eklezjologii należy określić czy

Kościół  jest  systemem. Istnienie  Kościoła  nie  powinno budzić wątpliwości,  więc problem

eksploracji  można uznać za rozwiązany.  W przypadku problemu klasyfikacji  możliwe jest

odwołanie się do nauczania Piusa XII, który stwierdził, że Kościół składa się z dużej liczby

członków25,  które  mogą  zostać  uznane  za  elementy  systemu.  Odnośnie  do  problemu

eksplikacji można powołać się na twierdzenia papieża, wedle których Kościół nie jest sumą

części,  gdyż  członki  Kościoła  są  w różnoraki  sposób  powiązane  ze  sobą26 i sobie

odpowiadają27.  Elementy  Kościoła  wzajemnie  się  wspierają  i pomagają  sobie28.  Nie  są

przypadkowe, ale każdy ma swój odrębny cel i miejsce29. Chociaż hierarchia kościelna ma

pierwszeństwo w strukturze Kościoła30, to Jego struktura się do niej nie sprowadza31. Ojciec

Święty  podkreślił,  że  Ojcowie  Kościoła  pochwalali  i wyróżniali  też  inne stopnie,  posługi,

urzędy,  zajęcia,  obowiązki  i klasy,  niż  te  należące  do hierarchii  kościelnej32.  Jako członki

Kościoła  wymieniali  również  wypełniających  rady  ewangeliczne,  ciężko  pracujących,

żyjących  w cichości  i milczeniu,  żyjących  w świecie  i czyniących  dzieła  miłosierdzia,
23M. Mazur, Pojęcie systemu i rygory jego stosowania, 
http://autonom.edu.pl/publikacje/mazur_marian/pojecie_systemu_i_rygory_jego_stosowania-ocr.pdf, dostęp na 
13 IX 2025, s. 4.
24Tamże., s. 4-6.
25Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 200.
26Tamże.
27Tamże.
28Tamże.
29Tamże.
30Tamże.
31Tamże.
32Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 200-201.

16



małżonków,  rodziców  i chrzestnych33.  Zatem  elementy  Kościoła  są  ze  sobą  powiązane

w różny sposób, który nie sprowadza się tylko do zależności hierarchicznych. Kościół zatem

może zostać uznany za system, gdyż posiada elementy,  które są  w relacji  do siebie,  a co

więcej  te  relacje  posiadają  różnoraki  wymiar.  Daje  to  możliwość  analizowania  Kościoła

w ramach analizy systemowej, gdyż Kościół istnieje, posiada elementy, które są powiązane

relacjami, a więc Kościół jest systemem.

Pierwszym  rygorem  analizy  systemowej,  który  zostanie  przeanalizowany  będzie

niezmienność.  Wydaje  się,  że  traktowanie  osoby  jako  pojedynczego  elementu  może

prowadzić  do  złamania  tej  zasady,  gdyż  raz  dana  osoba  może  nie  być  w Kościele,  a po

uczynieniu pewnych kroków może do Niego już należeć i odwrotnie. Zatem zmiany w postaci

nawróceń  i opuszczania  Kościoła  muszą  być  określone  w inny  sposób,  niż  należenie

elementów raz do systemu Kościoła a raz do Jego otoczenia. W rozwiązaniu tej aporii może

być pomocne rozróżnienie trzech czynników każdego obiektu materialnego, którym może być

społeczeństwo, żywy organizm, przedmiot itp., a do których to czynników należą materiał,

energia i struktura rozumiana jako rozmieszczenie materii i energii, w czasie i przestrzeni34.

W przypadku  społeczeństw,  a więc  wspólnot  ludzkich,  liczebność  tworzywa  jest,  za

Kosseckim, nazywana masą socjologiczną  lub socjomasą,  skumulowana w takim systemie

energia  –  energią  socjologiczną  lub  socjoenergią,  która  dotyczy  energii,  która  może  być

rozumiana  jako  możliwości  produkcyjne  systemu  i nagromadzone  w nim  dobra,  a z kolei

struktura – socjostrukturą i oznacza relacje pomiędzy jej członkami w czasie i przestrzeni35.

Zatem rozważanie liczby wiernych jako socjomasy Kościoła pozwala na uniknięcie problemu

złamania rygoru niezmienności. Dla przykładu, jeśli zostanie rozważony podsystem Kościoła,

jakim są kapłani, to wyświęcenie kapłana zwiększa socjomasę tego podsystemu, a zmniejsza

socjomasę  innego  podsystemu  Kościoła  jakim  jest  podsystem  świeckich.  Podobnie

nawrócenie osoby bez święceń zwiększa socjomasę systemu Kościoła, jak i socjomasę jego

podsystemu  świeckich.  Nie  jest  to  sprzeczne  z tym co  twierdził  Pius  XII,  gdyż  Kościół

zawiera podsystemy takie jak świeccy, kapłani, misjonarze, rodzice itp. i w ramach tych grup

można  bez  utraty  żadnych  informacji  analizować  zagadnienia  związane  z właściwościami

tych grup i ich wpływem na inne elementy Kościoła. Ich liczebność jest określana, zamiast

liczebności zbioru elementów, jako wartość parametru socjomasy.

Odnośnie do warunku ścisłości,  to papież jasno określa warunki przynależności  do

systemu kościelnego.  Do Kościoła  należą  tylko ci,  którzy przyjęli  chrzest,  wyznają  wiarę
33Tamże, s. 201.
34J. Kossecki, Cybernetyka społeczna, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1975, s. 15.
35Tamże, s. 30.

17



katolicką, nie pozbawili się łączności z Kościołem i nie zostali z niego wykluczeni za ciężkie

przewinienia  przez  prawowitą  władzę36.  Z Kościoła  wyłączają  grzechy  schizmy,  herezji

i apostazji37.  Zatem  jeśli  tworzywo  danego  systemu  jest  ukonstytuowane  przez  ludzi

spełniających te warunki, to dany system należy do Kościoła. Dzięki powyższym warunkom

zapewniona jest również zupełność i rozłączność. Dany człowiek albo jest w Kościele, albo

nie jest. Spełnienie warunku funkcjonalności zaszłoby nawet w przypadku wydzielenia jako

elementu systemu Kościoła pojedynczego wiernego, gdyż, jak już zostało przytoczone, każdy

Jego  członek  ma  swoje  miejsce  i cel.  Tym  bardziej  zatem  swoje  miejsce  i cel  mają

podsystemy Kościoła składające się z takiego tworzywa jakimi są grupy jak kapłani, wierni

itp.

W pracy zbadamy również czy Kościół można uznać za system autonomiczny. Taki

system posiada zdolność sterowania i dąży do zachowania tej zdolności w czasie38, aby móc

spełnić ten warunek musi posiadać podsystemy takie jak:

• receptory – pozwalające na odbiór informacji z otoczenia,

• korelator – przechowujący i przetwarzający informacje,

• zasilacz (alimentator) – pozwalający na odbiór energii z otoczenia,

• akumulator – przechowujący i przetwarzający energię,

• efektory – pozwalające  na oddziaływanie  na otoczenie  przy wydatkowaniu  energii

z akumulatora i na podstawie informacji z korelatora,

• homeostat – oddziałujący na akumulator i korelator w celu zapewnienia równowagi

funkcjonalnej  całego  systemu  przez  minimalizowanie  wpływu  zmniejszającego

możliwość sterowania systemu39,

Warto  podkreślić,  iż  Kossecki  określił funkcję  zasilacza  i akumulatora  jako

pobierających,  przechowujących  i przetwarzających  nie  energię,  a energomaterię40.  Może

pojawić się również wątpliwość czy Kościół jest systemem autonomicznym. Jeśli odpowiedź

na ten problem będzie pozytywna, to wszystkie prawa dotyczące systemów autonomicznych,

a więc  e.g.  powyżej  wymienione  podsystemy  będą  musiały  również  dotyczyć  Kościoła.

Odpowiedź można znaleźć już w pracach Mazura i Kosseckiego. Za system autonomiczny

36Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202: „In Ecclesiae autem membris reapse ii soli annumerandi 
sunt, qui regenerationis lavacrum receperunt veramque fidem profitentur, neque a Corporis compage semet ipsos
misere separarunt, vel ob gravissima admissa a legitima auctoritate seiuncti sunt.”.
37Tamże, s. 203.
38M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 163.
39Tamże. 163-165.
40J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 87. J. Kossecki, Cybernetyka społeczna, dz. cyt., s. 23.

18



można uznać zarówno człowieka41,  jak i społeczeństwo, które jest  rozumiane jako system,

którego  elementami  są  ludzie.  Kossecki  nazywa  społeczeństwo  wielkim  systemem

autonomicznym42.  Można  zauważyć,  iż  Kossecki  używa  wprost  stwierdzenia  element do

człowieka  będącego  w zbiorze  systemu  społeczeństwa.  Takie  podejście  nie  łamie  zasady

niezmienności,  o ile  założy  się,  że  ludzie  nie  mogą  przechodzić  od  społeczeństwa  do

społeczeństwa, natomiast takie założenie jest niemożliwe w przypadku analizowania Kościoła

w kontekście nawróceń i Jego opuszczania.  Zatem Kościół jest  systemem autonomicznym,

który  posiada  takie  podsystemy  jak  receptory,  korelator,  efektory,  zasilacz,  akumulator

i homeostat z wszystkimi tego konsekwencjami.

Kolejną  koncepcją,  która  jest  kluczowa  w analizie  systemowej  przeprowadzonej

w ramach poniższej pracy jest aspekt norm społecznych, które są reaktywnością systemu na

określone  rodzaje  bodźców.  Będzie  ona  wykorzystywana  do  zbadania  norm  społecznych

zarówno  samego  Kościoła,  jak  i jego  podsystemów.  Można  do  norm  społecznych

i odpowiadających im bodźców, zwanych też motywacjami, zakwalifikować:

1. normy poznawcze – związane z dochodzeniem do prawdy o rzeczywistości,

2. normy  ideologiczne  –  związane  z pewnym  systemem  teoretycznym,  ideą,  a które

dotyczą celu społeczeństwa,

3. normy etyczne – związane z środkami do osiągnięcia założonego celu systemu, które

są wymuszane z wnętrza systemu,

4. normy prawne – związane z środkami do osiągnięcia założonego celu systemu, które

są wymuszane z zewnątrz systemu,

5. normy ekonomiczne – dotyczące zysku i straty,

6. normy  witalne  –  związane  z pozycją  społeczną  w grupie,  jak  i pozycją  społeczną

samej grupy pośród innych grup, władzą, przekazywaniem i podtrzymywaniem życia,

7. normy  estetyczne  –  związane  z tym  co  piękne  i brzydkie,  mogą  być  powiązane

z innymi normami społecznymi, np. w systemie, w którym dominują normy witalne,

piękne  będzie  to  co  zdrowe,  silne  itp.  Traktowane  są  jako  normy  poznawcze

nieścisłe43.

Dodatkowym  podziałem,  który  zostanie  użyty  w pracy,  jest  klasyfikacja  norm

społecznych  na  normy  informacyjne  i normy  energomaterialne.  Normy  informacyjne

rozumiane będą jako te, z którymi głównie powiązane są motywacje (inaczej nazywane przez
41M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 167-168.
42J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 121.
43Tamże, s. 79-81,151.

19



Kosseckiego bodźcami) informacyjne, a więc normy poznawcze, ideologiczne i etyczne. Do

norm energomaterialnych zaklasyfikowane będą te normy, które głównie dotyczą motywacji

energomaterialnych, a więc norm prawnych, ekonomicznych i witalnych44.

W  swojej  Metacybernetyce  Kossecki  zauważył,  iż  każda  religia  zawiera  normy

ideologiczne,  które  dotyczą  celu  i etyczne,  czyli  działania,  do  którego  przymus  pochodzi

z wewnątrz  człowieka.  Na  przykładzie  religii  katolickiej  stwierdził,  że  celem  działania

wiernych jest zbawienie,  które uzyskuje się przez wiarę we wszystkie dogmaty i działanie

zgodne  z nakazanymi  przez  Kościół  normami  etycznymi45.  Według  Kosseckiego  w ciągu

wieku doszło w Kościele do przesunięcia akcentu najpierw z norm etycznych na ideologiczne

(w czasie średniowiecza), a współcześnie z norm ideologicznych na etyczne. Kossecki, aby

wskazać wyraźny zwrot w kierunku norm etycznych powołuje się na magisterium św. Jana

Pawła II i dokumenty Soboru Watykańskiego II46. W innym miejscu swojej pracy porównuje

normy poznawcze i ideologiczne w Kościele twierdząc, iż są w koniunkcji (zawierają część

wspólną, ale też części od siebie niezależne), a więc są prawdy wiary, które należy przyjąć

bez możliwości ich dowiedzenia i takie, które można przybliżyć za pomocą nauki, jak i takie,

które  są  zgłębiane  w ramach  instytucji  kościelnych  i na  uczelniach  katolickich,  ale  nie

dotyczą wiary47. Powyższe stwierdzenia zostaną zweryfikowane w dalszej części pracy.

Kolejnym zagadnieniem, które podsuwa nam nauczanie Piusa XII,  a które zostanie

przebadane  przy  użyciu  narzędzi  cybernetyki  jest  ludzkość  i jej  związek  z Kościołem.

Ludzkość jest, za zrządzeniem Bożej Opatrzności, podzielona na mniejsze wspólnoty, które

mają autonomię w zakresie urządzania swoich spraw wewnętrznych48. Wspólnoty składające

się na ludzkość są powiązane wieloma relacjami natury moralnej i prawnej, których celem

jest  dążenie  do  dobra  całości.  Prawa  między  narodami  mają  chronić  jedność  wspólnoty

ludzkiej, jak i zapewniać jej pomyślność49. Papież określał wręcz, że pomiędzy wszystkimi,

pojedynczymi  ludźmi  istnieją  więzy wzajemnej  miłości  i solidarności50.  Nie  można zatem

powiedzieć o ludzkości jako o sumie jednostek,  ale o pewnej całości,  która jest  powiązana

wieloma,  różnymi  relacjami,  które  są  różne  w zależności  od  miejsca  i czasu51.  Nauczanie
44Por. J. Kossecki, Cybernetyka społeczna, dz. cyt., s. 106-110. Należy zauważyć, że w tym dziele Kosseckiego 
nie był wykorzystywany zwrot motywacje energomaterialne, ale motywacje energetyczne, natomiast są to 
pojęcia tożsame. Do motywacji informacyjnych Kossecki kwalifikuje również te normy prawne, które nie 
wynikają z przymusu, ale z poczucia prawnego, jednak odwołując się do definicji norm prawnych wydaje się, że
ten przypadek dotyczy raczej norm etycznych.
45J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 159-160.
46Tamże, s. 164-165.
47Tamże, s. 214-215.
48Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 437.
49Tamże, s. 437.
50Tamże, s. 426.
51Tamże, s. 428.

20



Piusa  XII  zatem  daje  możliwość  analizowania  za  pomocą  metod  systemowych  zarówno

ludzkości, która jest systemem, na który się składają wspólnoty ludzkie powiązane relacjami,

jak  i pojedynczych  ludzi,  również  powiązanych  relacjami.  Można  zatem  stwierdzić,  iż

wspólnota składająca się z ludzi (państwo lub naród) jest nadsystemem dla ludzi, a z kolei

nadsystemem dla  ludzkich  wspólnot  jest  ludzkość.  Takie  ujęcie  pozwala  na  prowadzenie

analizy  systemowej  zarówno  ludzkości,  jak  i wspólnot  ludzkich.  Pojawia  się  problem

związany z warunkami przeprowadzania analizy systemowej w kontekście wiernego Kościoła

w stosunku do państwa, gdyż pojedynczy element musi należeć tylko i jedynie do jednego

systemu. Problem nie znika, jeśli próbuje się przeanalizować nie pojedynczego wiernego, ale

cały ich podsystem jako obywateli państwa. Z formalnego punktu widzenia narody i państwa

muszą zostać podzielone dodatkowo na dwie części – należącą i nienależącą do Kościoła.

Zatem katoliccy decydenci państwowi, katoliccy obywatele i katoliccy członkowie narodów

zostali uznani jako podsystemy Kościoła i jednocześnie jako katolicka część danego państwa

lub  narodu.  Z kolei  obywatele  niebędący  katolikami  i niekatoliccy  decydenci  traktowani

zostali  w toku  analizy  systemowej  jako  podsystemy niekatolickiej  części  danego  państwa

i analogicznie, niekatolicy członkowie narodów jako podsystem niekatolickiej części danego

narodu.  Podsystemy  państw  i narodów,  których  tworzywo  składa  się  z katolików  są

podsystemami Kościoła,  z kolei  podsystemy państw i narodów, których tworzywo nie  jest

konstytuowane  z katolików  są  podsystemami  otoczenia  Kościoła.  Powyższy  podział  jest

zgodny z założeniami, że wszystko co nie jest w Kościele jest jego otoczeniem.

Przeprowadzona analiza prowadzi do wniosku, że Kościół spełnia kryteria systemu

w sensie  cybernetycznym  i może  być  badany  przy  użyciu  metody  systemowej.  Ujęcie  to

pozwala  na  uporządkowanie  elementów  oraz  relacji  konstytuujących  Kościół,  a także  na

wskazanie jego miejsca w szerszym kontekście społecznym i historycznym. W konsekwencji

możliwe staje  się  zastosowanie  dalszych narzędzi  analizy  systemowej  i cybernetycznej  do

określenia sposobu realizacji przez Kościół jego zbawczego celu. Pogłębiona analiza Kościoła

w kontekście podsystemów systemu autonomicznego, i relacji pomiędzy Jego podsystemami,

jak  i podsystemami  i systemami  otoczenia  została  przeprowadzona  w dalszej  części  pracy

w kontekście wykonywania celu Kościoła. W tym celu opisano historię zbawienia, o której

uczył  Pius  XII,  aby  móc  określić  miejsce  Kościoła  w tym  zbawczym  przedsięwzięciu.

Rozwiązano  również  mogący  się  pojawić  problem  uznania  ludzkości  jako  nadsystemu

Kościoła.

21



1.3. Miejsce Kościoła w ekonomii zbawienia

1.3.1. Historia zbawienia do Zesłania Ducha Świętego

Celem niniejszego podrozdziału jest ukazanie miejsca Kościoła w ekonomii zbawienia

w świetle nauczania Piusa XII oraz przełożenie tej perspektywy na język analizy systemowej.

Kluczowym krokiem jest tu rekonstrukcja historii zbawienia w ujęciu papieskim, ponieważ to

właśnie  ona  porządkuje  relacje  między  Bogiem  Ojcem,  Logosem  Wcielonym,  Duchem

Świętym,  Niepokalaną,  ludzkością  i Kościołem,  wyznaczając  teologiczną  podstawę  jego

misji.  Przyglądając  się  temu,  jak działa  Kościół,  należy  dostrzec  jego szczególną  funkcję

w porządku zbawczym – funkcję, którą można opisać w kategoriach systemowych elementów

i relacji  –  co przygotowuje  grunt  pod dalsze  wnioskowanie  o celach  i metodach  działania

Kościoła zgodnie z rygorami metody systemowej.

Aby móc zgłębić miejsce Kościoła w dziele zbawienia, należy odwołać się do Boga –

największego z możliwych celów. Papież w swoim nauczaniu w ramach encyklik nie napisał

traktatu  dotyczącego  trynitologii  lub  filozofii  Boga,  a więc  opisane  zostały  tylko  niektóre

aspekty Bożej natury, które były potrzebne papieżowi do wytłumaczenia innych zagadnień,

nad którymi pochylał się w ramach swoich encyklik. W toku badań okazało się, że mnogość

treści  zawartych  w papieskich  encyklikach  pozwala  na  zrekonstruowanie  nauczania  Ojca

Świętego  dotyczącego  historii  zbawienia,  która  pozwoliła  na  określenie  relacji  pomiędzy

Bogiem  Ojcem,  Logosem,  Duchem  Świętym,  Niepokalaną,  człowiekiem  jako  takim,

ludzkością  czy Kościołem,  co miało  wpływ na dalsze rozważania  dotyczące  celu  i metod

działania Kościoła.

Pius  XII  wskazywał,  że  Bóg jest  Ojcem52 i Stwórcą53,  którego  naturą  jest  dobroć,

a którego wola mocą54,  która nie ma granic55.  Może być też określany jako Nieskończone

Dobro  i Nieskończona  Prawda56,  której  jest  źródłem57 i podstawą58.  Również  wszelka

sprawiedliwość i podstawa wszelkich praw ma swoje źródło tylko i jedynie w Bogu59. Absolut

jest pełen  miłości,  wyrozumiałości,  cierpliwości  i czułości60. Odnośnie  do  celu  papież

zauważył, że Bóg jest jednocześnie źródłem i ostatecznym celem wszystkiego61. Nie może

52Pius XII, Ecclesiae Fastos, w: AAS, t. XLVI, 1954, s. 343.
53Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 423.
54Pius XII, Sempiternus Rex Christus, w: AAS, t. XLIII, 1951, s. 643.
55Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 451.
56Pius XII, Sertum Laetitiae, w: AAS, t. XXXI, 1939, s. 639.
57Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 228.
58Pius XII, Meminisse Iuvat, w: AAS, t. L, 1958, s. 450.
59Tamże.
60Pius XII, Haurietis Aquas, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 319.
61Pius XII, Mediator Dei, w: AAS, t. XXXIX, 1947, s. 521.

22



zatem  budzić  wątpliwości,  iż  człowiek  dąży  do  Boga,  jako  swojego  ostatecznego  celu62

i oddawania  Mu  należnej  chwały63.  Zbawieni  będą  przez  wieczność  czerpali  z Bożej

dobroci64,  a ich  szczęściem  będzie  sam  Bóg65.  Co  istotne,  nawet  Bóg  nie  może  zwolnić

człowieka  z dążenia  do  Siebie66.  Wszystko  co  jest  stworzone  nie  jest  w stanie  zaspokoić

umysłu człowieka. Rzeczy przygodne mają służyć temu, aby człowiek był poruszany w stronę

Boga67,  gdyż tylko to co wieczne i nadprzyrodzone może nasycić duszę68.  Nie zmienia  to

faktu, iż Pan Bóg dał człowiekowi ciało,  aby czynił  sobie ziemię poddaną, rozmnażał się

i zaludniał  ziemię69.  Ciało jednak nie góruje nad duchem, ale jest mu podporządkowane70.

Również według Pisma Świętego Bóg stworzył człowieka jako swoje szczytowe dzieło na

swój obraz i podobieństwo71 oraz przeznaczył go do wiecznego szczęścia72.

Historia zbawienia pokazuje, że sytuacja zbawienia ludzi zaczęła się komplikować od

samego początku ich istnienia, ale Pan Bóg z łagodnością kieruje losami świata w kierunku,

w którym  chce73.  Pismo  Święte  podaje,  iż każdy  człowiek  wywodzi  się  od  małżeństwa

pierwszych  rodziców74.  Adam  mógł  udzielać  swojemu  potomstwu  wyższego  życia  łaski

dzięki Bożym darom75, lecz po jego grzechu ludzkość straciła uczestnictwo w Bożej naturze76

stając się dziećmi gniewu77, a sama ludzka natura uległa zachwianiu i zaczęła skłaniać się ku

złu78. Przez czyn Adama ludzie stracili godność dzieci Bożych79. Grzech pierworodny, który

pochodzi z rzeczywiście popełnionego grzechu Adama, przenosi się przez rodzenie stając się

własnością  każdej  poczętej  osoby80.  Natura  ludzka  pomimo  skażenia  grzechem

pierworodnym,  wciąż  ma  w sobie  elementy  naturalnie  chrześcijańskie,  które  mogą  być

przemienione  w nadprzyrodzoną,  prawdziwą  cnotę81.  Co  więcej  człowiek  sam  z siebie

62Pius XII, Musicae Sacrae, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 10.
63Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 522.
64Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.
65Pius XII, Invicti Athletae, w: AAS, t. XLIX, 1957, s. 329.
66Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 10.
67Pius XII, Fulgens Radiatur, w: AAS, t. XXXIX, 1947, s. 147.
68Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 327.
69Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.
70Pius XII, Miranda Prorsus, w: AAS, t. XLIX, 1957, s. 771.
71Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 426. Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
72Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 426.
73Tamże, s. 452.
74Tamże, s. 426.
75Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 198.
76Tamże.
77Tamże.
78Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 322.
79Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 198.
80Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 576.
81Pius XII, Evangelii Praecones, w: AAS, t. XLIII, 1951, s. 522.

23



poszukuje Boga z tęsknotą82. Samo Pismo Święte podaje, że pomimo grzechu człowieka Bóg

ciągle odnosi się do niego po ojcowsku83.

W Starym Testamencie Bóg wydał dokładne przepisy jak sprawować kult84, który był

tylko zacienionym obrazem kultu Nowego Testamentu85. Stare przymierze było łamane przez

Izraelitów86, lecz pomimo niewierności Izraela Bóg go nie odrzucił.  Relację Boga do ludu

Starego Testamentu opisywano przez porównanie do małżeństwa lub miłości ojca do dzieci,

a nie przez obrazy Bożej władzy i służby pełnej lęku87. Dla ludu Starego Przymierza głównym

bodźcem do posłuszeństwa Bogu nie był strach, ale miłość88. Zatem na podstawie nauki Ojca

Świętego  można  zauważyć,  że  już  w czasach  Starego  Testamentu  docelowymi  normami

społecznymi  były  normy  etyczne,  a nie  prawne  lub  witalne  (związane  z posłuszeństwem

władzy z samego faktu, że sprawuje władzę).

Przywrócenie  godności  dzieci  Bożych  ludziom  zostało  umożliwione  dopiero  po

Wcieleniu89. Logos, który znał i kochał ludzkość jeszcze przed założeniem świata90, przybrał

ludzką  naturę  z pokolenia  Adama91 otrzymując  człowieczeństwo  od  Najświętszej  Maryi

Panny92, której był synem93. Zbawiciel stał się tym samym spokrewniony z ludźmi94. Papież

przytacza za Akwinatą, iż  Najświętsza Maryja Panna zgodziła się w imieniu całej  ludzkiej

natury, aby dokonało się małżeństwo pomiędzy Logosem a tą naturą ludzką95. Pojawia się

również w nauczaniu papieża, iż to Maryja dała ludziom Pana Jezusa96. Chrystus zamierzał

naprawić  zaburzoną przez grzech relację  pomiędzy Stwórcą a stworzeniem97 przywracając

potomstwo Adama znów do Boga98. Pan Jezus chciał zostać człowiekiem, aby ludzie mogli

stać  się  Jego  Obrazami99.  Przyjęcie  śmiertelnej  i zdolnej  do  cierpienia  natury  dokonał

Chrystus dla dzieła zbawienia100 i objawienia w sposób widzialny i oczywisty nieskończonej

82Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
83Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 426.
84Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 526.
85Tamże.
86Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 321-322.
87Tamże, s. 318-319.
88Tamże, s. 317-318.
89Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 198.
90Tamże, s. 229.
91Tamże, s. 198.
92Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 635.
93Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 209.
94Tamże, s. 199.
95Tamże, s. 247.
96Pius XII, Auspicia Quaedam, w: AAS, t. XL, 1948, s. 171.
97Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 521.
98Tamże.
99Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 214.
100Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 324-325.

24



miłości  Boga101,  którą  sam  Chrystus  jest  miłowany  bardziej,  niż  wszystkie  stworzenia,

a w tym aniołowie102. Maksym z Turynu tymi słowami opisuje okazanie przez Logos miłości

wynikającej z Wcielenia: „W Chrystusie miłuje nas nasze własne ciało”103. Fakt Wcielenia

pozwolił  na  uczynienie  innych  ludzi  uczestnikami  Bożej  natury  przez  udzielenie  łaski

uświęcającej na tym świecie, jak i wiecznej szczęśliwości po śmierci104. Ludzkość stała się

nowym stworzeniem, pewną nową strukturą (łac. figmentum), ludem świętym i potomstwem

niebiańskim105. Logos stając się człowiekiem został czczącym Boga i prowadzącym ludzi do

świętości Najwyższym Kapłanem106, Arcykapłanem107 na wzór Melchizedeka108. Sprawując tę

funkcję zanosi Bogu Ojcu prośby i cześć w imieniu całej ludzkości109.  Warto zauważyć, że

Chrystus  jest  kapłanem dla  nas,  a nie  dla  siebie110.  Szczególną  uwagę przykuwa fragment

dotyczący  ludzkości  jako  pewnej,  nowej  struktury,  czyli  nowego  systemu  po  dziele

Odkupienia przez Chrystusa. Po raz kolejny potwierdza to zasadność wykorzystania analizy

systemowej  w ramach badania  Kościoła.  Wydaje  się,  że  czynnikiem zmieniającym jakość

wspólnoty  ludzkiej  jest  dodatkowa  relacja  każdego  człowieka  do  Logosu,  który  stał  się

również  człowiekiem,  a który  w szczególny  sposób  reprezentuje  ludzkość  przed  Bogiem

Ojcem. Chrystus jest w relacji szczególnej miłości do Boga, gdyż szczególnie Go kocha i jest

szczególnie kochany. Będąc reprezentantem każdego człowieka i ludzkości jako takiej, może

skutecznie wstawiać się za ludzi u Boga Ojca. Co istotne Niepokalana również działała jako

reprezentantka całej ludzkości zgadzając się na przyjęcie Zbawiciela.

W pierwszym momencie  Wcielenia  Logos przyozdobił  swoją  ludzką naturę  pełnią

Ducha  Świętego  (łac.  Sancti  Spiritus  plenitudine  ornavit),  aby  była  zdolna  do  dzieła

Odkupienia111.  Papież również pisze,  iż to sam Duch Święty ozdobił  duszę Chrystusa już

w łonie  Niepokalanej112.  Nie  jest  to  sprzeczne,  gdyż  papież  zauważa,  że  wszystko

w Najświętszej  Trójcy należy uważać za wspólne w odniesieniu do rozważania Boga jako

najwyższej przyczyny sprawczej113. Przybrana natura była bez żadnej skazy, aby łaska Ducha

Świętego  mogła  objąć  całą  ludzkość114.  Nie  brakowało  jej  niczego  ani  w aspekcie  duszy
101Tamże, s. 325.
102Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 209.
103Tamże, s. 229-230.
104Tamże, s. 214.
105Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 640.
106Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 526-527.
107Tamże, s. 521.
108Tamże, s. 547.
109Tamże, s. 552.
110Tamże.
111Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 206-207.
112Tamże, s. 219.
113Tamże, s. 231.
114Tamże, s. 198.

25



ludzkiej,  ani  w aspekcie  ciała115.  Chrystus  przyjmując  ciało  przyjął  wraz  z nim  ludzkie

uczucia116,  co  dla  św.  Hieronima  było  wręcz  dowodem Jego  pełnego  człowieczeństwa117.

Odczuwanie  uczuć  przez  Zbawiciela  było  doskonalsze,  niż  u innych  ludzi,  gdyż  w Jego

ludzkiej naturze panowała harmonia118. Chrystus już w łonie Najświętszej Maryi Panny był

obdarzony wizją uszczęśliwiającą, w której widział wszystkich członków Kościoła i otaczał

ich  zbawienną  miłością119,  a od  żłóbka  pałał  gorliwością  o chwałę  Bożą120.  Pełne  miłości

poznanie  Pana  Jezusa,  którym nas  kochał  od  samego  początku  Wcielenia,  jest  niepojęte

i przekracza  ludzkie  pojęcia121.  Jednak  warto  w tym  miejscu  pochylić  się  głębiej  nad

zagadnieniem Bożej miłości, gdyż właśnie tajemnica miłości Boga jest początkiem i szczytem

Wcielenia i Odkupienia122. Nauczanie Piusa XII w sprawie miłości Bożej skupia się w dużej

mierze  na  zagadnieniu  Najświętszego  Serca  Pana  Jezusa,  które  nie  może  być  poprawie

rozważane, jeśli pominie się w nim prawdę o unii hipostatycznej123, a wręcz w oderwaniu od

niej i Odkupienia koncepcja cierpiącego i zdolnego do zranienia serca Chrystusa może wydać

się nawet głupstwem lub czymś skandalicznym124.

Unia  hipostatyczna  oparta  jest  na  prawdzie,  iż  każda  natura  w Logosie  zachowuje

swoje  właściwości  bez  najmniejszej  skazy125.  Biblia126,  orzeczenia  Soborów  Efeskiego

i Chalcedońskiego są zgodne co do dwóch natur w Chrystusie127. Podobnie św. Leon Wielki

stwierdzał,  że doktryna chrystologiczna o dwóch naturach w Panu Jezusie opiera na nauce

apostołów  i Ewangelii128.  Możliwe  jest  współorzekanie  przymiotów  tych  natur  (łac.

communicatio idiomatum), co zawarte jest np. w Piśmie Świętym, gdzie przypisuje się Słowu

przymioty ludzkie, a temu samemu Chrystusowi, przymioty boskie129. Zasada communicatio

idiomatum broniona była już przez św. Cyryla przed Nestoriuszem130. Można przy jej pomocy

stwierdzić,  iż  Jezus  Chrystus  jest  Bogiem131 i mieszka  w Nim  całe  Bóstwo  na  sposób

115Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 323-324.
116Tamże, s. 329-333.
117Tamże, s. 325-326.
118Tamże, s. 328.
119Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 230.
120Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 549.
121Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 230.
122Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 325.
123Tamże, s. 344.
124Tamże, s. 324.
125Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 634.
126Tamże, s. 635.
127Tamże.
128Tamże.
129Tamże, s. 638-639.
130Tamże, s. 634.
131Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 237.

26



cielesny132. Wiara w to, że Chrystus jest Synem Boga została obroniona na soborach w Nicei,

Efezie  i Chalcedonie.  Papież  przypomina  o tym  w encyklice  Sempiternus  Rex  Christus

napisanej w tysiąc pięćsetną rocznicę zakończenia Soboru Chalcedońskiego133. Zagadnienie

dwóch natur jest szczególnie istotne, gdyż według św. Leona Wielkiego, przytaczanego przez

papieża,  Chrystus jest  jednej  substancji  z Bogiem Ojcem i do usprawiedliwienia ludzkości

przyczyniło się to, że Logos przyjął naturę ludzką, ale też z tego faktu, że ma naturę boską134.

Osobę Logosu można zatem potraktować jako system, który posiada dwa elementy – naturę

ludzką  i boską,  które  są  powiązane  relacją  jaką  jest  unia  hipostatyczna.  Dzięki  takiemu

substancjalnemu  układowi  natur  (elementów)  w Drugiej  Osobie  Trójcy  Świętej  Chrystus

będąc człowiekiem posiada uprzywilejowaną pozycję w ramach systemu jakim jest ludzkość

ze względu, że jest również Bogiem.

Możliwe jest na podstawie communicatio idiomatum stwierdzenie, że Serce Chrystusa

jest  Sercem  Słowa135,  obrazem  miłości  boskiej  i ludzkiej  Logosu136 i znakiem  Bożej

Miłości137. Jednak ludzka miłość (zmysłowo-duchowa) Chrystusa odzwierciedla miłość Boską

Słowa tylko przez analogię, gdyż Boża miłość nie może być przedstawiona przez stworzony

obraz138. Z drugiej strony Serce Jezusa jest połączone z Jego Boską wola139. Ludzkie serce

Pana  Jezusa  biło  z miłością  i innymi  uczuciami,  które  działały  w harmonii  z Jego  ludzką

wolą,  jak  i Bożą  miłością  Słowa  do  Ojca  i Ducha  Świętego140.  Serce  Chrystusa  jest

przepełnione  miłością  ludzką  i boską141.  Wszystkie  trzy  rodzaje  miłości w Chrystusie  są

naturalnie  powiązane  –  miłość  zmysłowa  i duchowa  ludzkiej  natury  Chrystusa  jest

podporządkowana  Jego  Boskiej  miłości142.  Tą  potrójną  miłością  Chrystus  kocha  Trójcę

i ludzkość143.  W tych  wywodach  można  pójść  dalej  i stwierdzić,  na  mocy  zasady

communicatio  idiomatum,  że Bóg nie  kocha  tylko  miłością  duchową,  ale  również,  przez

Chrystusa,  ludzkim  uczuciem  miłości144,  zatem  Bóg  ukochał  grzeszną  ludzkość  nawet

miłością  zmysłową145.  Papież stwierdza,  że Najświętsze  Serce Jezusa jest  wzorem miłości

132Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 327.
133Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 625-626.
134Tamże, s. 639-640.
135Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 344.
136Tamże, s. 339.
137Tamże, s. 344.
138Tamże.
139Tamże, s. 336.
140Tamże, s. 324.
141Tamże, s. 336.
142Tamże, s. 344.
143Tamże, s. 327.
144Tamże, s. 322-323.
145Tamże, s. 344.

27



i fundamentem Nowego Przymierza146,  a kult  Najświętszego Serca  Chrystusa  jest  de facto

kultem  Wcielonego  Syna  i miłości  Boga  do  grzesznej  ludzkości147,  który  można  nazwać

najwyższym aktem religijnym148. Zatem Boski Odkupiciel wiąże się potrójną relacją miłości

do każdego człowieka.

Chrystus nieustannie, od momentu Wcielenia, aż do Wniebowstąpienia pracował na

rzecz Kościoła czy to przez swój przykład, rozmawianie z ludźmi, wzywanie ich do siebie,

ustanawianie przepisów dla Kościoła lub nauczanie149, którym w ramach swojej publicznej

działalności  zaczął  budować Swój  Kościół150.  W tym też  czasie  Chrystus  okazywał  swoją

potrójną miłość podczas wędrówek, wskrzeszeń, uzdrowień, w trudach, głodzie, pragnieniu,

czuwaniach  nocnych,  w modlitwach,  przypowieściach  i nauczaniu151.  Dawał  ludziom

ponadczasowe  prawa,  upomnienia  i rady152.  Papież  wymieniał  przykłady  miłości  z tego

okresu Chrystusa już do samego Kościoła, które objawiały się przez wznoszenie błagalnych

modlitw do Boga Ojca za św. Piotra, pozostałych Apostołów i za wszystkich, którzy mieli

uwierzyć  w Zbawiciela153.  Chrystus  w każdej  chwili  swojego  życia  –  w żłobku,  podczas

Ofiary Krzyżowej lub w chwale nieba łączy się z członkami Kościoła dobrocią i miłością154.

W czasie swojej działalności Pan Jezus przekazywał Apostołom to co usłyszał od Ojca, uczył

ich o chrzcie, ustanowił Eucharystię podczas ostatniej wieczerzy155, a Apostołów kapłanami

Nowego  Przymierza,  którzy  otrzymali  obowiązek  sprawowania  Najświętszej  Ofiary156.

W ramach  pełnienia  urzędu  nauczycielskiego  wybierał  i posyłał  Apostołów,  tak  jak  sam

został  posłany  przez  Ojca157,  jak  i głosił  przyjście  Królestwa  Bożego  i swoją  Ofiarę  na

Krzyżu158. Chrystus żyjąc na ziemi zabiegał o dusze ludzkie przez modlitwę i poświęcanie się

Bogu159. Można podsumować życie Zbawiciela tym, iż poświęcał się w nim czynieniu dobra

i zbawieniu  ludzkości160.  Chrystus  podczas  swojej  działalności  wprowadzał  normy

informacyjne i prawne w społeczność ludzką. Wybierał też odpowiednie osoby – apostołów,

do sprawowania funkcji kapłańskich.

146Tamże, s. 319.
147Tamże, s. 337-338.
148Tamże, s. 311.
149Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 241.
150Tamże, s. 204.
151Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 330.
152Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 209.
153Tamże, s. 241-242.
154Tamże, s. 230.
155Tamże, s. 204-205.
156Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 547-548.
157Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 204-205.
158Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 521.
159Tamże, s. 521.
160Pius XII, Sacra Virginitas, w: AAS, t. XLVI, 1954, s. 167.

28



Papież  podkreśla,  iż  większym miłosierdziem było  dać  ludzkości  Chrystusa,  który

zadośćuczynił Bogu za występki ludzkości, niż odpuścić grzechy bez zadośćuczynienia161, co

szczególnie pokazuje, że miłość Boga objawiła się w Odkupieniu przez Krzyż162. Tajemnica

Odkupienia jest tajemnicą sprawiedliwej miłości Chrystusa do Ojca, jak i tajemnicą miłości

Trójcy  do  ludzkości163.  Źródłem  tego  Odkupienia  jest  miłość  Trójcy164,  która  wlała  się

w ludzką wolę Chrystusa i Jego Serce pobudzając Go do ofiary Krzyża165. Papież zauważa, że

Chrystus  umarł  na  krzyżu  bardziej  z miłości,  niż  z powodu  siły  oprawców166.  Pius  XII

stwierdza, że obrazem dobrowolnej miłości Boga i Chrystusa jest Rana Najświętszego Serca

Jezusa167, co ma umocowanie w Piśmie Świętym, gdyż to co odnosi się do przebitego boku

Chrystusa tyczy się też Jego Serca168. Chrystus został zraniony w bok na Krzyżu, aby ludzie

mogli ujrzeć jego niewidzialną ranę miłości169. Papież dodaje, iż Chrystus okazywał swoją

miłość do Kościoła przez ochotne znoszenie cierpień170. Dobrowolna miłość Boga-Człowieka

była motorem zbawczego dzieła.

Tylko  Chrystus,  autor  pojednania  pomiędzy  Bożą  sprawiedliwością  a Bożym

miłosierdziem171,  jako jedyny mógł przebłagać Boga za grzechy ludzkości172 otwierając ze

swojej  ludzkiej  natury  źródło  łask  dla  ludzkości173.  Poza  Jego  Krzyżem nie  ma  żadnego

innego zbawienia174, jak i poza Chrystusem nie istnieje żaden zbawienny akt175. Zbawiciel dał

się przybić do Krzyża nie tylko ze względu na uświęcenie ludzi, ale też i chwałę Bożą176,

którą został sam okryty podczas Ukrzyżowania, a od tego momentu niebieską chwałą został

uwielbiany Duch Święty177. Zbawiciel cierpiał na Krzyżu w naturze ludzkiej178 i umarł jako

głowa rodzaju ludzkiego179 ofiarowując Siebie Ojcu180. Co istotne już w łonie Najświętszej

Maryi Panny Pan Jezus był Głową całej ludzkości, ale dopiero Śmierć Krzyżowa pozwoliła

161Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 322.
162Tamże, s. 333.
163Tamże, s. 321-322.
164Tamże, s. 338.
165Tamże.
166Tamże, s. 333.
167Tamże, s. 334.
168Tamże.
169Tamże, s. 337.
170Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 245.
171Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 322.
172Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 549.
173Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 320. Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 199.
174Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 552.
175Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 216.
176Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
177Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 206.
178Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 634.
179Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233. Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 550.
180Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233.

29



Chrystusowi w całej pełni pełnić ten urząd181. Na Krzyżu Pan Jezus przelał Swoją Krew za

całą ludzkość (łac.  pro universo humano genere)182, za wszystkich ludzi z różnych pokoleń

i różnego pochodzenia183, zarówno za żydów, jak i pogan184. Ofiara Zbawiciela była darem dla

każdego człowieka185, nawet dla prześladowców Pana Jezusa186. Przez Ten Krzyż Chrystus

szczególnie pociągnął wszystkich ku sobie187. Papież wskazuje, że Ofiara Krzyża pozwoliła

na  zadośćuczynienie  za  ludzi188,  postawienie  bariery  dla  gniewu  Bożego189,  wyrównanie

sprawiedliwości  wobec  Boga  Ojca190 przez  pojednanie  miłością  praw  Bożych  z długami

i obowiązkami ludzkości191, jak i wylanie łask na zbawienie ludzkości, a zwłaszcza wiernych

(łac.  maxime  fidelium)192.  Chrystus  ofiarował  więcej,  niż  wymagało  tego  naprawienie

ludzkości193.  Pojednanie  ludzi  przez  Krzyż  wymusiło  zrośnięcie  się  ich  w jedno,  pomimo

wszelkich  różnic194.  Przez  działalność  Pana  Jezusa  ludzkość  została  zwrócona  z drogi

potępienia  ku  Bogu,  aby  współpracując  z łaską  mogła  osiągnąć  zbawienie195,  jednak

skuteczność  Odkupienia  i zbawienia  zależy  od tego czy każdy człowiek z osobna wejdzie

w tajemnice Krzyża196. Odkupienie jest dziełem, które jest niezależne od ludzkiej woli, ale

bez jej  wysiłku nie może zostać przyjęte197.  Taki wysiłek woli  jest  jednak możliwy, gdyż

Krzyż  umożliwił  ludziom  służbę  Bożą  oczyszczając  ich  sumienia198.  Dzieło  Odkupienia

jednak nie zakończyło się w pewnym momencie w historii, gdyż Chrystus, to co rozpoczął na

Krzyżu  wciąż  kontynuuje199.  W kontekście  celu  człowieka  jakim  jest  zbawienie  można

wyciągnąć  z powyższego  fragmentu  wnioski,  iż  tylko  i jedynie  Jezus  Chrystus  jako

reprezentant całej ludzkości jest szafarzem zbawienia. Nie da się osiągnąć najważniejszego

celu poza Chrystusem.

181Tamże, s. 206.
182Tamże, s. 205.
183Tamże, s. 240.
184Tamże, s. 207.
185Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 333.
186Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 194.
187Tamże, s. 209.
188Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 640.
189Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 206.
190Tamże, s. 198-199.
191Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 322.
192Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 206.
193Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 321.
194Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 240.
195Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 522.
196Tamże, s. 550-551.
197Tamże, s. 534.
198Tamże, s. 521-522.
199Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 221.

30



Chrystus dziełem Odkupienia zdobył niezliczone bogactwa zasług, czym przywrócił

przymierze pomiędzy ludźmi a Bogiem200. Śmierć Pana Jezusa położyła kres Staremu Prawu

(łac.  Lex  Vetus)201 na  rzecz  Nowego  Testamentu  (łac.  Novum  Testamentum)202.  Stary

Testament  istniał  do  momentu  jak  Chrystus  głosił  słowo Izraelowi,  do  którego  to  został

posłany, a więc do Ofiary na Krzyżu203, natomiast po pogrzebie Pana Jezusa Stare Prawo stało

się  śmiercionośne204.  Ustanowione  Nowe  Przymierze  jest  szlachetniejsze,  bo

przypieczętowane  zostało  nie  krwią  zwierząt,  ale  Zbawiciela205,  która  poświęciła  Zakon

Chrystusowy (łac. Lex Christi) z jego ustawami, tajemnicami, obrzędami i ustanowieniami206.

Nowe Przymierze opiera się na przyjaźni takiej jaka powinna być pomiędzy dziećmi a ojcem,

a nie  strachu i służbie207.  Papież  przytaczał  słowa św.  Leona Wielkiego,  który opisuje,  że

podczas Śmierci Krzyżowej Pana Jezusa Stary Testament zmienił się w Nowy, wiele ofiar

zamieniło się w Jedną Ofiarę, Synagoga zamieniona została na Kościół, a mistyczna zasłona

broniąca przybytku świątyni rozdarła się208. W innym fragmencie Pius XII korzystał ze słów

św.  Augustyna,  który  zauważył,  że  po  rozdarciu  się  zasłony  w przybytku  świątyni  Duch

Święty  zaczął  wylewać  się  nie  tylko  na  Izrael,  ale  na  cały  świat  nie  patrząc  na  granice

terytorialne i narodowe209. Chrystus jest zatem prawodawcą, który wprowadził nowe normy

etyczne i prawne do Kościoła, w który zamieniła się Synagoga.

 Istotnym jest,  aby zaznaczyć,  iż zbawienie ludzkości wynikło z miłości  i cierpienia

Chrystusa, ale również miłości i bólu Niepokalanej210. Niepokalana jest uważana za przyczynę

zbawienia  całej  ludzkości211,  o czym pisze  również  św.  Ireneusz212.  Zgodnie  z Bożą  wolą

Najświętsza  Maryja  Panna,  poczęta  bez  żadnego  grzechu213,  była  nierozerwanie  związana

z Panem  Jezusem  Chrystusem214 i najściślej  z Nim  złączona215,  również  w dziele

Odkupienia216. Zachowanie Maryi od wszelkiego grzechu jest czymś unikatowym217. Papież

200Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 321-322.
201Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205-207.
202Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205-206. Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 320.
203Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205.
204Tamże, s. 205-206.
205Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 320.
206Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205.
207Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 320-321.
208Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205.
209Tamże, s. 206.
210Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 352.
211Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 457.
212Pius XII, Ingruentium Malorum, w: AAS, t. XLIII, 1951, s. 578-579.
213Pius XII, Fulgens Corona, w: AAS, t. XLV, 1953, s. 577.
214Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 352.
215Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 247.
216Pius XII, Ad Caeli Reginam, w: AAS, t. XLVI, 1954, s. 634.
217Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 580.

31



przytacza porównanie,  w którym skoro Maryja będąc z woli  Bożej  złączona z Chrystusem

w dziele Odkupienia, a Ewa z Adamem w dziele śmierci, to Maryja jest jak nowa Ewa przez

którą  ludzkość  zostaje  zbawiona218.  Pan  Jezus  jako  nowy  Adam219 został  ofiarowany  na

Golgocie  za  całą  ludzkość  przez  Nową  Ewę  razem  z ofiarą  Jej  macierzyńskich  praw

i miłości220. Maryja określana jest jako towarzyszka Chrystusa w dziele Odkupienia221, która

dopełniła  swoimi  cierpieniami  braki  męki  Chrystusowej,  o których  wspomina  św.  Paweł

w Kol 1, 24222. Nie zmienia to faktu, iż Maryja również potrzebowała Odkupienia. Chrystus

odkupił  Matkę  Bożą,  gdyż  dzięki  Jego  zasługom  została  Najświętsza  Maryja  Panna

zachowana  od  skazy  grzechu  pierworodnego223,  jak  i pełna  łaski224.  Innym  istotnym

wydarzeniem podczas Męki Zbawiciela było przyjęcie pod Krzyżem przez Niepokalaną ludzi

jako swoje dzieci225, czym stała się Matką wszystkich226. Na podstawie powyższego widać, że

z woli Bożej Opatrzności Niepokalana zajmuje szczególne miejsce w Kościele, ale również

w systemie  jakim jest  ludzkość  ze  względu  na  swoje  relacje  z Chrystusem.  Jednocześnie

Najświętsza Maryja Panna jest w relacji macierzyństwa do każdego człowieka, nawet tego,

który znajduje się poza Kościołem, gdyż tak się Bogu podobało uczynić.

Ofiara Zbawiciela jest również ściśle powiązana z Kościołem, który powstał we krwi

Zbawiciela227,  z Jego Boku228,  tak samo jak z boku Adama wyszła Ewa229.  Papież cytował

w tej  sprawie  encyklikę  Leona  XIII  Difinum  Illud,  w której  opisano,  że  Kościół  powstał

z boku drugiego Adama na  krzyżu,  z którego wypływają również sakramenty230.  Pius  XII

przytaczał  słowa  Doktora  Anielskiego,  który  zauważył,  że  wypływająca  woda  z boku

Chrystusa  obmywa i odnosi  się  do  chrztu,  a krew odkupia  i odnosi  się  do  Eucharystii231.

Dodatkowo Pius XII zauważył, iż o tym, że Kościół narodził się z ofiary krzyża Pana Jezusa

świadczą liczne pisma Ojców Świętych232. W encyklikach Piusa XII pojawia się wielokrotnie,

iż  Chrystus  ofiarą  Krzyża  zdobył  lub  nabył  Kościół233 i wszystkie  jego  członki234,  dzięki

218Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 634-635.
219Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 198.
220Tamże, s. 247.
221Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 332.
222Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 248.
223Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, w: AAS, t. XLIX, 1957, s. 610. Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 581.
224Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 610.
225Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 584.
226Pius XII, Ad Sinarum Gentem, w: AAS, t. XLVII, 1955, s. 14.
227Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 207.
228Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205. Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 333.
229Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205.
230Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
231Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 333-334.
232Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205.
233Tamże, s. 193-194, 220, 245.
234Tamże, s. 206 , 220.

32



czemu  ochrzczeni  zostali  włączeni  do  Kościoła  pod  panowanie  Chrystusowe235.  Innym

określeniem na proces, który zaszedł podczas ofiary Chrystusa na Krzyżu wobec Kościoła jest

dokonanie mistycznego małżeństwa z Kościołem236.  Przez swoją śmierć  Zbawiciel  stał  się

Głową Kościoła w całym i ścisłym tego słowa znaczeniu (łac.  plena atque integra verbi)237,

utrwalił  Go na wieki238,  jak i uczynił  jednym żydów i pogan i obydwa te  ludy zjednoczył

w swoim  ciele  –  Kościele,  stwarzając  nowego  człowieka239,  którego  wyniósł  do  boskiej

natury240.  Nie budzi też wątpliwości,  że Chrystus jest  założycielem Kościoła241.  Co więcej

przez Ofiarę Krzyżową Pan Jezus w bezgraniczny sposób pomnożył skarbiec łask, których

udziela  członkom  Kościoła242 i pozwolił  ich  udzielać  pasterzom  Kościoła  i prowadzić  im

wiernych243. W Chrystusie przez Ofiarę Krzyża niebo łączy się z ziemią244, a Zbawiciel stał się

doskonałym  i prawowitym  pośrednikiem245 pomiędzy  Ojcem  a ludźmi246 łącząc  niebo

z ziemią247. Chrześcijaństwo jest tym samym religią Pośrednika pomiędzy ludźmi a Bogiem -

Chrystusa248. Pan Jezus jest więc nie tylko uprawomocnionym człowiekiem ze względu na

posiadanie  również natury boskiej,  ale  również z tego względu,  że przez  swoje  heroiczne

czyny założył, a wręcz zdobył sobie, Kościół.

Nie każdy członek Kościoła może sprawować władzę w Kościele i wykonywać takie

same czynności co wszyscy inni249, dlatego Pan Jezus wybrał odpowiednie sługi dla Nowego

Testamentu250.  Dał  Apostołom  władzę  nauczania,  rządzenia  i prowadzenia  do  świętości

innych  ludzi,  która  to  stała  się  najwyższym  prawem  Kościoła251.  Mocą  władzy  i prawa

Chrystus posłał ich na cały świat, tak jak i On sam został posłany przez Ojca252. Ustanowił

podwójną władzę w Kościele – święceń, która wydziela biskupów, prezbiterów i diakonów,

a do której dochodzi się przez święcenia oraz władzę jurysdykcji, która spływa przez papieża

235Tamże, s. 206.
236Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 333.
237Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 206.
238Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
239Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 207.
240Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 578.
241Pius XII, Orientalis Ecclesiae, w: AAS, t. XXXVI, 1944, s. 142.
242Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 206, 245.
243Tamże, s. 207.
244Tamże, s. 230-231.
245Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 322.
246Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 209. Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 427. Pius XII, 
Mediator Dei, dz. cyt., s. 521.
247Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 209.
248Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 344.
249Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 538.
250Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 205-206.
251Tamże, s. 209.
252Tamże, s. 218.

33



do biskupów253. Do tajnego (łac.  arcanam) rządzenia Kościołem wybrał Ducha Świętego254,

a na  Swojego  namiestnika  na  ziemi  wybrał  św.  Piotra255 i jego  następców256.  Chrystus

przekazał Księciu Apostołów swoje widzialne rządy, gdyż nie mógł zostawić Kościoła bez

widzialnej  Głowy257.  Św.  Piotr  otrzymał  władze  nauczania,  rządzenia  i kierowania258.  Pan

Jezus, gdy już uroczyście ustanowił na urzędzie św. Piotra, wstąpił do nieba259, gdzie siedzi

po prawicy Ojca260 i króluje w chwale niebieskiej261. Chrystus będąc założycielem Kościoła

wybrał  również  do  rządzenia  nim  Ducha  Świętego,  św.  Piotra  i kolejnych  papieży,  jak

i apostołów  i następnie  biskupów.  Różnorodność  posług  w Kościele,  jak  i sama  Jego

hierarchia wynika według Ojca Świętego z woli samego Odkupiciela.

 Słowo Boże stało się człowiekiem i stworzyło widzialną społeczność, którą poświęciło

swoją  Krwią Boga-Człowieka,  aby człowiek przez  to  co widzialne  dążył  do tego co  jest

niewidzialne262.  Tą całą odkupioną społecznością jest  Kościół263,  który jest  ciągle  kochany

przez Zbawiciela264. Dzięki temu, że Pan Jezus na Krzyżu otworzył Kościołowi skarbiec łask,

to  uzyskało  moc  posłannictwo  jurydyczne  Kościoła  (łac.  Iuridica  Ecclesiae  misiso),  jego

władze rządzenia, nauczania i rozdzielania sakramentów265, jak i nieomylne nauczanie266. Dar

odkupienia został ofiarowany Kościołowi bez jego udziału, ale Chrystus dopuszcza Go do

dzieła  uświęcenia,  a wręcz  chce,  aby  w tej  materii  czynnie  działał267.  Chrystus  wysłużył

Ducha Świętego ludziom268, dzięki czemu mógł i ubogacił Kościół darami Ducha Świętego,

gdyż chciał, aby stał się Jego wiecznie działającym i potężnym narzędziem do rozdawania

owoców  Odkupienia269,  aby  dzięki  Kościołowi  na  wieki  mogło  trwać  na  ziemi  dzieło

Odkupienia270. Dzięki Duchowi Świętemu człowiek stał się przybranym dzieckiem Bożym271,

co  Bóg  uczynił  dla  zbawienia  ludzi272.  Kościół  został  ubogacony  udzielaniem  się  Ducha
253Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 9.
254Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 227.
255Tamże, s. 204-205, 227.
256Tamże, s. 227.
257Tamże, s. 210.
258Pius XII, Ad Apostolorum Principis, w: AAS, t. L, 1958, s. 611.
259Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 207.
260Tamże.
261Tamże, s. 206.
262Tamże, s. 223-224.
263Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 559.
264Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 210, 241. Pius XII, Fidei Donum, w: AAS, t. XLIX, 1957, s. 
239.
265Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 207.
266Tamże.
267Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 551.
268Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 219.
269Tamże, s. 207.
270Tamże, s. 224.
271Tamże, s. 219.
272Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 640.

34



Świętego przez Ofiarę Krzyża273, od której Duch Święty w sposób przeobfity wylewa się na

Kościół274. Duch Święty będąc Miłością Ojca do Syna został posłany przez Słowo i Ojca275.

Papież  zauważa,  że  to  Chrystus  tchnął  Ducha  Świętego  na  Apostołów276.  Duch  Święty

nazywany  jest  również  Duchem  Syna  lub  Duchem  Chrystusowym277,  co  pokazuje  ścisły

związek Chrystusa i Ducha Świętego. Szczególnym momentem wzmocnienia Kościoła był

dzień Pięćdziesiątnicy278 – hojny dar Chrystusa279, kiedy Kościół został objawiony światu280,

a Duch Święty wlał w serca uczniów pełnię miłości Bożej i inne dary281.  Obecność Ducha

Świętego  w Kościele  nie  jest  czasowa,  ale  trwa w każdym czasie,  aż  do  końca  świata282.

Papież przytoczył porównanie, w który tak jak publiczne życie Pana Jezusa zaczęło się od

objawienia Go przez Ojca i Ducha Świętego zstępującego pod postacią gołębicy w trakcie

chrztu, tak samo Kościół Święty, kiedy był objawiany światu w dniu Pięćdziesiątnicy został

dotknięty  językami  ognia.  Miało  to  wskazać  niebiańskie  posłannictwo  Kościoła  i jego

nadprzyrodzony  charakter283.  W innym miejscu  Ojciec  Święty  wskazywał,  że  to  Zesłanie

Ducha Świętego było dniem założenia  Kościoła284.  Wszystkie  dary,  którymi  został  hojnie

obdarowany Kościół wynikają z tego, że zostały udzielone przez Chrystusa. Kościół wszystko

co posiada, a więc też i swoje obowiązki i zbawczą misję, otrzymał od samego Zbawiciela.

Nie posiada ich z własnej mocy. Kościół również może być pewny asysty Ducha Świętego.

Podsumowując  powyższe  rozważania  można  zauważyć,  że  historia  zbawienia

pokazuje układ relacji  pomiędzy elementami  w zadanym do przeanalizowania  uniwersum.

Punktem wyjścia jest Bóg, który stworzył ludzi i wyznaczył im cel, aby do Niego dążyli, co

jest  równoznaczne  z dążeniem  do  zbawienia  i oddawaniem  Bogu  chwały.  Ludzkość

zbuntowała się tracąc pierwotną niewinność, zatem Logos Wcielił się w ciało z Niepokalanej,

aby zbawić ludzkość i dążyć do chwały Bożej. Wcielenie spowodowało, że stał się częścią

ludzkości. Tę odkupieńczą działalność kontynuuje Kościół, który działa z woli Chrystusa, jest

umocniony przez Ducha Świętego, jak i objęty macierzyństwem Niepokalanej. Cele Kościoła

są  zatem  tożsame  z celami  Chrystusa,  a więc  też  i celami  samego  Boga.  Kościół  działa

273Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 206-207.
274Tamże, s. 219.
275Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 335.
276Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 219.
277Tamże, s. 218-219.
278Tamże, s. 207.
279Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 334-335.
280Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 204, 207.
281Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 335.
282Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 545.
283Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 207-208.
284Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 239.

35



w interesie  ludzkości  dla  jej  zbawienia,  czyli  naturalnego jej  celu,  który pomimo grzechu

pierworodnego nie uległ zmianie i nigdy tej zmianie ulec nie może.

1.3.2. Relacja Chrystusa w Chwale do Kościoła Walczącego

Z woli Chrystusa dzieło Odkupienia trwa dalej przez Kościół. Podobnie Chrystus po

Wniebowstąpieniu  nie  pozwolił,  aby  ustał  kult,  który  rozpoczął  i sprawował  na  ziemi285,

a w tym,  aby  nie  ustawała  ofiara  Eucharystii286.  Po  Wniebowstąpieniu  Kościół  został

budowany na św. Piotrze287, który reprezentuje Chrystusa288. Św. Piotr wciąż żyje w papieżu –

swoim następcy289. Nie oznacza to, że Chrystus opuścił swój Kościół. Prawda o tym, że Pan

Jezus jest ze swoim Kościołem jest uniwersalna i na nowo objawia się w każdym momencie

historii przez Bożą Opatrzność290. Zbawiciel trwa w Kościele swoją Boską obecnością291. Żyje

w Nim i przez Niego rządzi, naucza292, udziela łask293, oświeca294, chrzci, rozwiązuje, wiąże

i sprawuje  Najświętszą  ofiarę295.  Mocą  Chrystusa  cały  Kościół  jest  przenikany296

i podtrzymywany297. Chrystus pomaga Kościołowi osobiście, przez aniołów lub świętych298,

a następnie przez Niego ludzkości299. Co więcej cały wzrost Kościoła płynie od Chrystusa300,

jak  i wszystko  co  dobre  się  w Nim  dzieje,  a co  jest  pożyteczne  wszystkim301.  Zatem

Odkupiciel  nie  zaprzestał  swojego  działania,  ale  wciąż  trwają  relacje  pomiędzy  Nim

a Kościołem. Co więcej nie tylko Pan Jezus działa na rzecz Kościoła, ale również i aniołowie

i święci, którzy są wykorzystywani jako przyczyny wtóre w ramach rządów Chrystusa nad

Świętą Społecznością Kościoła.

Chrystus jako jedyny włada i rządzi Kościołem302, jednak te rządy nie dzieją się tylko

w sposób niewidzialny lub nadzwyczajny303. Pan Jezus rządzi i kieruje Kościołem osobiście

285Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
286Tamże, s. 552.
287Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 211.
288Tamże, s. 213.
289Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 602.
290Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 137.
291Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
292Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 218., 238.
293Tamże, s. 238.
294Tamże, s. 216.
295Tamże, s. 218.
296Tamże.
297Tamże, s. 217.
298Tamże, s. 210.
299Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
300Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 213.
301Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 536-537.
302Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 209.
303Tamże, s. 210.

36



i bezpośrednio przez królowanie w umysłach i duszach ludzkich zmuszając nawet buntującą

się wolę człowieka  do posłuszeństwa (łac.  ad beneplacitum suum vel rebelles  inflectit  ac

compellit voluntates)304. Jednak Zbawiciel w sprawowaniu swoich bezpośrednich rządów chce

być wspierany przez członków Kościoła, nie ze względu na słabość, ale chęć większej chwały

dla Kościoła305, do której Ten jest przeznaczony306. Chrystus domaga się pomocy od członków

swojego  Kościoła307.  Wszyscy  powinni  Mu  towarzyszyć  w ramach  pomocy  w dziele

zbawienia308. Na podstawie powyższych rozważań można zauważyć, że Chrystus nie tylko

króluje przez oddziaływania zewnętrzne (normy i motywacje prawne), ale też i wewnętrzne

(normy i motywacje ideologiczne i etyczne).

Kościół jest jedyną309 Oblubienicą Chrystusa310, która też określana jest jako mistyczna

(łac.  misticae  Iesu Christi  Sponsae)311.  Można tę  prawdę znaleźć  w Nowym Testamencie,

gdzie  św. Paweł  przeciwstawia  sobie Kościół  i Chrystusa jak Oblubienicę  i Oblubieńca312.

Zjednoczenie  Chrystusa  z Kościołem  jest  najściślejsze,  tak  że  w Piśmie  Świętym  jest

przyrównane do małżeństwa, życia latorośli do szczepu, do organizmu lub przez nazwanie

Chrystusa  wprost  Głową ciała  Kościoła  (Kol  1,  18)313.  Papież  stwierdza,  że  Kościół  jest

podobny  do  Chrystusa  przez  obdarowanie  łaskami314,  a przez  otrzymywanie  cnót,  darów

i charyzmatów doskonali się, stając się jakby uzupełnieniem Chrystusa315. W innym miejscu

Pius  XII  stwierdza,  że  Kościół  istnieje  jakby  druga  osoba  Chrystusa,  gdyż  Zbawiciel

wspomaga Kościół i w nim żyje316, czy wręcz, że jest Chrystusem317, przez to, że piastuje na

ziemi osobę Chrystusa i jest przez to jakby drugim Nim318. U Ojców Kościoła można znaleźć

dowodzenia, że Kościół i Chrystus tworzą jedną, mistyczną osobę lub, za św. Augustynem,

całego Chrystusa. Sam Zbawiciel w modlitwie kapłańskiej przyrównał tę łączność do tej jaką

ma z Ojcem319. Podobieństwo Kościoła do Chrystusa objawia się również przez podobieństwo

instytucji (podsystemów Kościoła), które modlą się, nauczają, leczą, nawracają i czynią inne

304Tamże, s. 209-210.
305Tamże, s. 213.
306Tamże, s. 222.
307Tamże, s. 213.
308Tamże, s. 221.
309Tamże, s. 239.
310Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 207 , 210. Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 336.
311Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 418.
312Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 234.
313Tamże, s. 226.
314Tamże, s. 218.
315Tamże, s. 230.
316Tamże, s. 217-218.
317Tamże.
318Tamże, s. 230-231.
319Tamże, s. 226.

37



dzieła miłosierdzia, tak jak czynił to sam Zbawiciel320, a przez różne społeczne podmioty (łac.

socialibus membra) Kościoła Chrystus objawia się na zewnątrz321. Wolą Pana Jezusa jest, aby

nie tylko każdy członek Kościoła był do niego podobny, ale i cały Kościół322, który naśladuje

Chrystusa,  gdy rządzi,  naucza  i odprawia mszę świętą323.  Chrystus  zatem nie  tylko  kocha

potrójną  miłością  każdego  człowieka,  ale  całą  wspólnotę  Kościoła  i jego  podsystemy

w postaci  organizacji  kościelnych.  Kościół  powinien  naśladować  Chrystusa  nie  tylko  od

strony pojedynczego człowieka, ale i jego nadsystemów.

Prawda  o Kościele  jako  o Mistycznym  Ciele  Chrystusa324,  została  zaczerpnięta  od

samego Zbawiciela325. Często występuje w Piśmie Świętym i w pismach Ojców Świętych326.

Ojciec Święty zauważa, że należy rozróżniać ciała fizyczne, moralne i mistyczne327. Papież

nie miał  wątpliwości,  iż  Mistyczne Ciało  Chrystusa i Kościół  Katolicki  są  tym samym328,

natomiast  Kościół  jest  Mistycznym Ciałem  Chrystusa  w odróżnieniu  od  Jego  fizycznego

Ciała329. Papież ukonkretniał, iż skoro Pan Jezus Chrystus jest twórcą, Głową i Zbawicielem

Kościoła,  to  Kościół  jest  Ciałem  konkretnie  Pana  Jezusa  Chrystusa,  a nie  jakimś  innym

ciałem330.  Z faktu,  iż  według Pisma Świętego  Zbawiciel  jest  jego Głową (Kol,  1,  18),  to

Kościół musi Ciałem, które jest niepodzielne (Rz 12, 5)331. Pius XII odrzuca również zarzut,

iż Mistyczne Ciało Chrystusa jest tak zwanym ciałem moralnym, ale nie jest to prawda, gdyż

ciało moralne zakłada, że jedyną zasadą jednoczącą jest wspólny cel i dążenie do niego ludzi

przez  pewną  powagę  społeczną.  W przypadku  Kościoła  dochodzi  dodatkowo wewnętrzna

zasada,  którą  jest  Duch  Święty,  który  działa  w całym  Kościele  i pojedynczych  jego

członkach332. Co więcej istnieje różnica pomiędzy Mistycznym Ciałem a ciałem fizycznym,

gdyż w przeciwieństwie do ciała fizycznego poszczególne organy pracują tylko dla całości,

natomiast w Kościele – Mistycznym Ciele Chrystusa, wszyscy pracują nie tylko dla dobra

całości, ale i dobra każdego pojedynczego członka Kościoła333. Zatem uznanie Kościoła tylko

za  instytucję  ludzką  jest  również  błędne334.  Ojciec  Święty  podkreślał,  że  wspólny  cel

320Tamże, s. 214-215.
321Tamże, s. 238.
322Tamże, s. 214.
323Tamże.
324Tamże, s. 193.
325Tamże.
326Tamże, s. 199.
327Tamże, s. 234.
328Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 571.
329Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 221.
330Tamże, s. 204.
331Tamże, s. 199.
332Tamże, s. 222.
333Tamże, s. 221-222.
334Tamże, s. 223.

38



Chrystusa i Kościoła, to za mało, aby określić istotę Kościoła. Duch Święty, który przenika

całość eklezjalnej rzeczywistości dopiero jest w stanie dopełnić tego obrazu. Zatem Kościół

jest  unikalnym  systemem  w porównaniu  do  wspólnot  świeckich.  W przypadku  idealnego

skopiowania w ramach tylko ludzkiej działalności Kościoła Katolickiego co do celu, metod,

wszystkich norm, podsystemów itp., nie uzyska się tego samego systemu ze względu na ścisłą

relację  Kościoła  samego przez  się  i każdego z jego podsystemów do Odkupiciela  i Ducha

Świętego. Widzimy więc, że zagadnienie Kościoła jako Mistycznego Ciała Chrystusa również

otwiera  możliwość  traktowania  go  jako  systemu,  a więc  ujęcia  i badania  za  pomocą

cybernetyki.

Chrystus posiada natury ludzką i boską,  zatem i Kościół  posiada wymiar  widzialny

i niewidzialny335. Papież przytacza fragment encykliki  Satis cognitum Leona XIII, w którym

pojawia się rozumowanie,  że skoro Kościół jest  ciałem, to musi być widoczny dla oka336,

zatem błądzą  ci,  którzy twierdzą,  że Kościół  jest  niewidzialny337 lub całkowicie  duchowy

i różne  społeczności  chrześcijańskie  są  w nim  związane  niewidzialnym  węzłem338.  Skoro

Kościół jest widzialny, to i samo dążenie do celu musi mieć charakter widzialny339. Ojciec

Święty wyraźnie odrzuca ideę, że wspólnoty poza Kościołem są z nim jakoś w niewidzialny

sposób związane na sposób duchowy.

Prawdę o Chrystusie jako Głowie Kościoła podaje Pismo Święte a za nim Ojcowie

święci, jak i teologowie, szczególnie scholastyczni z Akwinatą na czele340. Papież przytacza

słowa  św.  Ambrożego,  w których  głowa  jest  twierdzą  królewską ciała341.  Taką  głową

społecznego Ciała jakim jest Kościół jest Chrystus, który nim rządzi342. Pan Jezus stał się

w sensie  ścisłym  Głową  Kościoła  przez  swoją  Ofiarę  Krzyża343.  Zbawiciel  w sposób

zasłużony  może  być  nazywany  Głową344,  gdyż  zbawił  Kościół345 i posiada  nadzwyczajną

godność346, której nikt nie może dorównać, zatem nikt poza Chrystusem nie powinien być na

szczycie347.  Istotne  jest,  aby  zaznaczyć,  iż  Pan  Jezus  jest  Głową  Kościoła  w obydwu

naturach348.  Co więcej  Chrystus jest  Głową Kościoła,  gdyż góruje nad wszystkimi darami
335Tamże, s. 223-224.
336Tamże, s. 199.
337Tamże, s. 223.
338Tamże, s. 199-200.
339Tamże, s. 227.
340Tamże, s. 208.
341Tamże, s. 209.
342Tamże, s. 221.
343Tamże, s. 206.
344Tamże, s. 209.
345Tamże, s. 220.
346Tamże, s. 209.
347Tamże.
348Tamże, s. 236.

39



i łaskami, tak jak głowa posiada wszystkie zmysły, a inne członki tylko dotyk, tak i Chrystus

jest źródłem wszystkich łask, charyzmatów i cnót349. Błędem jest przyjmowanie Pana Jezusa

jako  Głowy  Kościoła  przy  jednoczesnym  nie  trzymaniu  się  wiernie  papieża350.  W tym

kontekście  pojawia  się  kontrargument,  że  przekazanie  widzialnych  rządów  św.  Piotrowi

powoduje, że w Kościele są bliźniacze Głowy, które nim kierują. Jednak św. Piotr był tylko

Wikariuszem Chrystusa, a Pan Jezus nie przestał kierować Kościołem osobiście, ale w sposób

ukryty351. Papież wyprowadza porównanie, które ma przybliżyć inny skutek tego, że Chrystus

jest Głową Kościoła. Tak jak nerwy rozgałęziają się z głowy na całe ciało dając im czucie

i możliwość poruszania się, tak Chrystus rozsyła na Kościół swą siłę i moc, dzięki którym

Kościół lepiej poznaje sprawy Boże i bardziej ich pożąda352. Papież przytacza również myśl

Akwinaty,  w której  Doktor  Anielski  określa  Chrystusa  jako  głowę  aniołów,  ale  nie  ze

względu  na  podobieństwo  natur,  gdyż  Chrystus  przewyższa  je  nawet  w swojej  ludzkiej

naturze  i nawet  w niej  na  nie  wpływa  i je  oświeca353.  Pius  XII  posługuje  się  również

twierdzeniem Leona XIII z Divinum illud, w której pojawia się porównanie, że o ile Chrystus

jest Głową Kościoła, to Jego duszą jest Duch Święty354.

Kościół i Chrystus mają tę samą rolę, cel  i zadanie – kierować i rządzić ludzkością

podawać jej prawdę i składać Bogu miłą ofiarę. Ma to doprowadzić do harmonii i jedności

pomiędzy ludźmi i Bogiem355. Działanie Kościoła jest tym istotne, że Pan Jezus mógł łaski

zdobyte swoją Ofiarą Krzyżową rozdać sam bezpośrednio, ale postanowił, że uczyni to przez

widzialny Kościół356. Papież wykorzystuje porównanie, że tak jak tak jak Logos użył ludzkiej

natury  do  Odkupienia  ludzi,  tak  Chrystus  wykorzystuje  swój  Kościół357,  który  posiada

wszystko  co  jest  konieczne  do  osiągnięcia  świętości358,  jak  i nienaruszalne  prawo  do

przekazywania wszystkiego co powierzył mu Bóg359. Kościół został zaopatrzony przez Boga,

aby  pokonywać  niebezpieczeństwa  i zapełniać  ziemię  i niebo360.  Pius  XII  stwierdził,  że

Kościół  przez swoje działanie  rodzi dusze Chrystusowi361.  Ponownie można zauważyć,  że

Chrystus w ramach swoich rządów wykorzystuje też inne systemy – w tym przypadku sam

349Tamże, s. 215.
350Tamże, s. 211.
351Tamże, s. 210-211.
352Tamże, s. 215-216.
353Tamże, s. 214.
354Tamże, s. 220.
355Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527-528.
356Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 199.
357Tamże.
358Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 773.
359Tamże.
360Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.
361Tamże, s. 245.

40



Kościół,  który  jest  samowystarczalny  i posiada  monopol  na  przekazywanie  Bożej  nauki

ludzkości.

Na  podstawie  powyższych  rozważań  można  rozstrzygnąć  spór  czy  ludzkość  jest

nadsystemem dla Kościoła. Wydaje się problematyczne odwoływanie w tej kwestii do unii

hipostatycznej, gdyż można na podstawie  communicatio idiomatum stwierdzić, że Bóg jest

Głową Kościoła w naturze ludzkiej, ale nie jest pewne czy taki stan oznacza, że ludzkość nie

jest  nadsystemem  Kościoła  ze  względu  na  to,  że  Kościół  posiada  w swojej  socjomasie

element  bosko-ludzki.  Z drugiej  strony  nie  jest  pewny  status  aniołów.  Czy  należą  do

Kościoła? A jeśli tak, to czy należą do Kościoła triumfującego lub walczącego? Ewentualnie

należą do obydwu z nich? Papież Pius XII nie rozwiązuje tych problemów. Jednoznacznym

argumentem przeciwko stwierdzeniu, że ludzkość jest nadsystemem Kościoła jest obecność

Ducha Świętego, który Kościół ożywia i jest jego wewnętrzną zasadą. Zatem Kościół zawiera

przynajmniej jeden element, który bezdyskusyjnie nie należy do systemu jakim jest ludzkość.

Zatem Kościół nie jest podsystemem ludzkości. Jednak należy stwierdzić, że wielu członków

Kościoła jest ludźmi362.

1.3.3. Cel i metody działania Kościoła w nauczaniu Piusa XII

Rozważywszy  relację  Chrystusa  i Kościoła  w kontekście  dziejów  zbawienia,  kolejnym

krokiem  jest  podjęcie  zagadnienia  celu  i metod  działania  Kościoła,  a więc  pytania,  czy

i w jaki sposób można je ująć w ramach analizy systemowej. Celem niniejszego podrozdziału

jest  ukazanie  procesu  sterowania  w odniesieniu  do  Kościoła  poprzez  wskazanie  jego

elementów – obiektu sterującego, obiektu sterowanego, celu i metod – oraz przeanalizowanie

ich właściwości  w świetle  nauczania  Piusa XII.  Takie  ujęcie  pozwala  na uporządkowanie

i systematyzację nauki papieskiej, a jednocześnie przygotowuje grunt pod dalsze badania nad

praktycznym  wymiarem  funkcjonowania  Kościoła  w świecie,  jak  i wewnętrznymi  jego

procesami.

Kossecki  opisując  proces  sterowania  wyróżniał  w nim  cztery  elementy,  takie  jak

obiekt  sterujący,  obiekt  sterowany,  cel  i metoda.  Cel  jest  pewnym  pożądanym  stanem

systemu, do którego się dąży363. Określenie samych celów Kościoła wraz z metodami dążenia

do  nich  będzie  cechowało  się  niepełnością,  która  może  zostać  zażegnana  przez  ujęcie

działania  Kościoła  jako procesu sterowania,  a więc uzupełnienie  opisu o obiekty sterujący
362Powyższe wątpliwości otwierają dwie ścieżki dalszych badań, niekoniecznie odwołujących się do nauczania 
Piusa XII. Pierwszą z nich jest analiza unii hipostatycznej metodą systemową, a drugą przynależność aniołów do
Kościoła i wynikające z tych obydwu rozważań konsekwencje.
363J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 122.

41



i sterowany. Z pewnością obiektem sterującym w tym kontekście jest Kościół, gdyż wynika to

z postawionego  zadania  w ramach  analizy.  Aby  nie  powstały  żadne  wątpliwości,  papież

jednoznacznie  stwierdza,  iż  prawdziwym Kościołem Chrystusowym jest  święty,  katolicki,

apostolski Kościół Rzymski364, do którego należeć jest rzeczą najbardziej zaszczytną365. Zatem

wszystkie wnioski dotyczące Kościoła w historii Zbawienia dotyczą właśnie tylko i jedynie

Kościoła  Katolickiego. Zagadnienia  rządzenia  i procesu  sterowania  są  ściśle  ze  sobą

związane. Pius XII w Mystici Corporis Christi, przytoczył definicję rządzenia, która oznacza

kierowanie  do  wyznaczonego  celu  przez  opiekę,  odpowiednie  środki  i zasady366.

W poniższym podrozdziale zostaną opisane również pozostałe elementy jak obiekt sterowany,

cel i metody, które są podstawą struktury dalszych rozdziałów. Dodatkowo można wyróżnić

jeszcze jeden podział,  który przysłuży się lepszemu ujęciu zagadnienia procesu sterowania

Kościoła.  Obiekty sterujący i sterowany są systemami,  które posiadają  różne właściwości,

które można podzielić na sztywne i niesztywne, czyli takie które nie są lub są zmieniane przez

otoczenie,  jak  i te,  które  są  sterownicze  i niesterownicze,  a zatem  wpływają  na  proces

sterowania lub nie. W ramach właściwości sztywnych wyróżnić można te, które są stałe, jak

i te, które zmieniają się, ale niezależne od otoczenia367. Dzięki takiemu podziałowi możliwe

jest określenie, które właściwości Kościoła mogą zmieniać się w czasie, a które zostały raz

zadane przez Boskiego Zbawiciela i nigdy zmianie ulec nie mogą.

Mandat  Kościoła  do działania  obejmuje  całą  ludzkość368,  zatem można określić,  iż

obiektem sterowanym przez Kościół może być system jakim jest ludzkość. W innym miejscu

Pius XII przytoczył za Soborem Watykańskim I, że Stolica Apostolska i papież mają prymat

na całym świecie. Papież jest następcą św. Piotra, namiestnikiem Chrystusa, głową Kościoła,

nauczycielem i ojcem wszystkich chrześcijan. Chrystus przekazał św. Piotrowi pełnię władzy

pasterskiej,  rządzenia i kierowania.  Papieska jurysdykcja jest  bezpośrednia nad wszystkimi

duchownymi i wiernymi. Kościół Rzymski ma prymat nad innymi. Każdy chrześcijanin ma

obowiązek posłuszeństwa wobec papieża w kwestiach dyscypliny, wiary i moralności, gdyż

inaczej  utraci  wiarę i zbawienie369.  Co więcej  uniwersalny  wymiar  Kościoła  ma charakter

stały, gdyż Kościół nie chce, a wręcz nie może nigdy zrzec się swojego zadania polegającego

na  zjednoczeniu  wszystkiego  w Panu  Jezusie  Chrystusie370.  Papież  zauważył,  że  powaga

364Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 199.
365Tamże, s. 237-238.
366Tamże, s. 209.
367M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 271-272.
368Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 776-777.
369Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 611-612..
370Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 446.

42



i zakres  misji  ewangelizowania  może  wręcz  napawać  lękiem  wiernych  Kościoła

Walczącego371.  A w innym miejscu  dodawał,  że  Pan Bóg ma wielkie  oczekiwania  wobec

swoich sług372. Zatem katolickość, a więc powszechność, Kościoła jest sztywną, a konkretniej

stałą, właściwością sterowniczą, z której wypływają konkretne zadania i obowiązki.

Istotne jest, aby określić i uporządkować zagadnienie dotyczące tego, jakie konkretnie

elementy  lub  podsystemy  w systemie  Kościoła  są  odpowiedzialne  za  aspekt  formowania,

zmieniania  i realizowania  celów  i metod.  Pomocne  może  być  tu  rozróżnienie  problemów

decyzyjnych zaproponowane przez Mazura, a które współgrają z przytoczonym już procesem

sterowania. Podstawowym problemem decyzyjnym jest postulacja, która polega na określeniu

celu, który należy rozumieć jako pożądany stan sterowanego systemu, czyli jest to ten sam

cel,  który  został  już  opisany  w ramach  procesu  sterowania  –  zbawienie  ludzkości

i wychwalanie  Boga.  Kolejnym  problemem  decyzyjnym  jest  optymalizacja,  czyli

opracowanie  takiej  transformacji,  która  sterowany  system  przekształci  w taki  sposób,  że

będzie odpowiadał stanowi zamierzonemu – celowi. Ostatnim problemem decyzyjnym jest

realizacja, która polega na tym, iż z aktualnie posiadanych sił i środków systemu sterującego

wykorzystuje się część z nich, aby zrealizować cel zadaną transformacją373. Podsumowując

dotychczasowe  rozważania  można  zauważyć,  że  za  problem  postulacji  celu  ludzkości

odpowiedzialny  jest  Bóg,  a na  mocy  unii  hipostatycznej  i Chrystus.  Co  więcej  nie  ma

możliwości jego zmiany, więc cel Kościoła również jest właściwością sterowniczą sztywną,

a dokładniej stałą. Cel jakim jest dążenie człowieka do Boga i wychwalanie Go jest celem,

który  został  również  przyjęty  przez  Kościół  z faktu,  iż  jest  On  kontynuatorem  dzieła

Odkupienia. W kwestii problemu optymalizacji możliwe, a wręcz konieczne jest dobieranie

odpowiednich  metod  do  osiągnięcia  celu,  ale  tylko  i jedynie  w aspekcie  właściwości

sterowniczych,  które  nie  są  stałe.  Papież  zauważył,  że  do  zadań  Kościoła  należy

dostosowywanie  metod  do  warunków  i potrzeb  ludzi374,  a wraz  z nowymi  problemami

współczesności  przychodzą  i nowe  środki  zaradcze375.  Co  więcej  Kościół  rozwija  się

i dostosowuje do okoliczności, ale zawsze w nienaruszalnej zgodności z nauką Bożą376. Do

jego  zadań  należy  odnawianie  dusz  metodami  dostosowanymi  do  aktualnych  potrzeb

ludzkości i warunków377, ponieważ rozszerzanie Królestwa Bożego dokonuje się w każdym

371Tamże, s. 441.
372Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, w: AAS, t. XXXII, 1940, s. 253.
373M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 101-106.
374Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 441.
375Pius XII, Divino Afflante Spiritu, w: AAS, t. XXXV, 1943, s. 313-314.
376Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 544.
377Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 441.

43



wieku w inny sposób378. Papież również prosił, aby Kościół był młody, apostolski i święty,

aby  mógł  odpowiadać  na  potrzeby  ludzi  na  całym świecie379.  Na  podstawie  powyższego

można  uznać,  że  stałymi  właściwościami  sterowniczymi  jest  Boża  nauka,  natomiast

niestałymi,  a wręcz niesztywnymi – przynajmniej  część metod oddziaływania  Kościoła  na

otoczenie i samego siebie. Wydaje się, że metody są formowane i dobierane szczególnie przez

elementy,  które  rządzą  Kościołem,  a więc  przede  wszystkich  przez  samego  Zbawiciela  –

niewidzialną  Głowę Kościoła,  która sprawuje wciąż władzę również bezpośrednio,  Ducha

Świętego, jak i papieża, a historycznie św. Piotra. Jednak możliwość doboru metod posiadają

też inne elementy Kościoła. Dla przykładu papież daje wolną rękę biskupom co do środków

jakich użyją do przekazania wiernym napomnień i życzeń papieskich zawartych w encyklice

Meminisse Iuvat380. Podobnie w przypadku wiernych, którzy są niezależnymi osobami (łac.

iuris personae), więc mogą prosić Pana Boga o różne łaski381. Warto zaznaczyć, że Mazur

twierdzi,  że  zagadnienie  cybernetyki  w największym  stopniu  dotyczy  właśnie  problemu

optymalizacji382,  więc narzędzia Polskiej  Szkoły Cybernetyki  powinny znaleźć szczególnie

swoje zastosowanie przy badaniu metod działania Kościoła. Przy opisie konkretnych metod

dochodzenia do celu Kościoła zostało wskazane, który podsystem lub element Kościoła jest

odpowiedzialny  za  proces  zarówno  powyżej  opisanej  optymalizacji,  jak  i realizacji,  gdyż

papież  wskazywał  w encyklikach konkretne  zadania  i adresował  je  do różnych grup ludzi

wskazując, które są opcjonalne i jakie istnieją granice swobody dla danego podsystemu lub

pokazywał jako przykład pewnych prawd i działań realizację zadań Kościoła z przeszłości np.

przez działania całych narodów lub świętych.

Na wstępie  należy  wyjaśnić rozbieżność w tym, że raz Ojciec  Święty pisał  o celu,

a w innym miejscu  o celach  Kościoła.  Wynika  to  z określania  czasem metod  jako  celów,

natomiast  nie  ma  wątpliwości,  że  pierwszym  dążeniem  Kościoła  jest  zbawienie  ludzi

i oddanie Bogu chwały, gdyż sam Pius XII o tym pisał, natomiast obydwa te wydarzenia są ze

sobą  istotowo  powiązane  i związane  ze  zbawczym dziełem  Chrystusa  –  Boga-człowieka.

Papież  stwierdził,  że Kościół posiada jeden cel, który wiąże wszystkich jego członków ze

sobą383, którego też jest strażnikiem i przewodnikiem ludzi384. Co więcej również wszystkie

378Tamże, s. 441-442.
379Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 618-619. Aspekt młodości Kościoła być może jest możliwy do 
zbadania pod kątem dynamizmu charakteru, natomiast to zagadnienie nie jest tematem niniejszej rozprawy. Por. 
M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 289-363.
380Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 459.
381Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 236.
382M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 107.
383Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 226.
384Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 608.

44



Członki Mistycznego Ciała mają ten sam cel i uczestniczą w tych samych Jego dobrach385.

Celem  religii  jest  osiągnięcie  przez  ludzi  wiecznego  szczęścia386 przez  uświęcanie  jej

członków  ku  chwale  Boga387.  Papież  w innym  miejscu  stwierdził,  że  cele  religii  są

nadprzyrodzone388. Wskazywał, że do zadań Kościoła należy odnawianie dusz389. Zauważył

również,  iż  Chrystus  żądza  od  Kościoła,  aby  ten  żył  Jego  życiem  nadprzyrodzonym390.

W innych miejscach Pius XII stwierdził, iż do zbawienia prowadzą cnota391 i prawda392, taka

jak poprawne uznawanie Pana Boga393, a w innym miejscu określił te sposoby z innej strony

jako wyznawanie jednej wiary, uczestniczenie w mszy świętej i zachowywanie tych samych

przykazań394.  Zadaniem Kościoła  jest  scalać  się  i rozrastać395.  Z woli  samego Pana Jezusa

Jego  Mistyczne  Ciało  ma  się  rozrastać  na  całym  świecie396,  tak  aby  udzielać  łask  całej

ludzkości397.  Rozrost  jest  tym  większy,  im  w duszach  ludzkich  króluje  coraz  bardziej

Chrystus398. Papież przytaczał również Chrystusowy warunek, iż ten kto uwierzy i przyjmie

chrzest ten zostanie zbawiony399.

Odkupienie ludzkości przez Chrystusa nie sprawia jednak automatycznie, iż wszyscy

ludzie zostaną zbawieni. Papież zauważył, iż zbawienie należy sobie zabezpieczyć400, gdyż

nawet  katolik  z samej  konieczności  nie  zostanie  zbawiony401.  Jedność  z Kościołem  jest

konieczna do zbawienia402, dlatego odrzucający papieża daremnie szukają portu zbawienia403.

Jednoznacznie  w nauce  Piusa  XII  wybrzmiewa,  że  obecność  w Kościele  jest  jednym

z warunków zbawienia404, a nie można być katolikiem odrzucając hierarchię Kościoła i jego

doktrynę, która pochodzi od samego Boga405. Wymogiem koniecznym bycia katolikiem jest

zjednoczenie z papieżem w kwestiach wiary i moralności406. Również odrzucenie przykazań

385Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 538.
386Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 635.
387Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 226.
388Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 635.
389Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 441.
390Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 218.
391Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 517. Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
392Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 517.
393Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
394Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 227.
395Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 528.
396Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 239.
397Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 199.
398Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 528.
399Tamże, s. 538.
400Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 245.
401Tamże, s. 203.
402Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 454.
403Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 211.
404Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 454.
405Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 8-12. Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 203.
406Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 8-9, 11.

45



Bożych  uniemożliwia  szczęście407,  natomiast  aby  ludzie  mogli  osiągnąć  zbawienie  przez

oglądanie Pana Jezusa takim jakim jest, powinien ich do rozwijania cnót i unikania grzechu

pociągać wzór samego Pana Jezusa408. Prawa przez Niego ustanowione mają właśnie na celu,

aby ludzie mogli dążyć do świętości409. Co więcej osoba poza Kościołem, która kierowałaby

się do Kościoła pragnieniem lub życzeniem i tak traci wiele łask i wiele pomocy, które można

uzyskać tylko i jedynie w Kościele Katolickim410, a w innym miejscu Piusa XII opisywał, iż

jeśli  Pan Bóg postanowił,  aby cała  pełnia zamieszkała w Chrystusie,  to nikt  nie może się

cieszyć z tej pełni, jeśli nie jest w Kościele – Jego Mistycznym Ciele411. Kościół zatem musi

dążyć,  aby w swojej  socjomasie  zawierał  całą  ludzkość.  Każdy Jego element  i podsystem

powinien przede wszystkim posiadać wysokie normy informacyjne – poznawcze (poznanie

Boga  i tego  co  Go  dotyczy  –  jak  naucza  Kościół),  ideologiczne  (dążenie  do  zbawienia

własnego  i bliźnich)  i etyczne  (życie  cnotliwe  zgodnie  z nauką  i zaleceniami  Kościoła).

Koniecznym warunkiem jest również sakrament chrztu. Może budzić wątpliwość czy wymóg

posłuszeństwa hierarchii  Kościoła jest związany z normami witalnymi (jako posłuszeństwo

władzy, gdyż jest władzą), normami prawnymi (posłuszeństwo, gdyż tego nakazuje prawo),

czy  wynika  z norm  informacyjnych.  Opierając  się  na  rozważaniach  Ojca  Świętego

dotyczącego  norm  w Starym Przymierzu  można  zauważyć,  że  już  wtedy  naród  wybrany

kierować  się  miał  docelowo  miłością,  a nie  strachem.  Przez  analogię  można  zatem

wyprowadzić, że skoro wspólnota Starego Przymierza miała kierować się w posłuszeństwie

normami  informacyjnymi,  to  wspólnota  Nowego  Przymierza  powinna  to  czynić  jeszcze

bardziej.  Oczywiście  z pewnością  część wiernych Kościoła  kieruje  się  posłuszeństwem ze

względu nie na normy etyczne, ale witalne, prawne lub inne (np. estetyczne). Jest to jednak co

najwyżej  tolerowany  stan  przejściowy.  Na  podstawie  wymienionego  celu  Kościoła,  jak

i poprzednich  rozważań  o zadaniu  postawionemu  ludziom  przez  Boga  można  dokonać

podziału metod działania Kościoła na trzy części.

Pierwsza grupa metod dotyczących celu Kościoła znajdzie swoje miejsce w rozdziale

drugim i dotyczyć będzie relacji Kościoła z jego otoczeniem, które w związku z tym możemy

podzielić na następujące podrozdziały:

2.1. Królewskość Chrystusa i Niepokalanej jako zasada roli Kościoła wobec ludzkości

2.2. Kościół i papiestwo wobec ludzkości, państw i narodów

2.3. Zabieganie Kościoła o pokój pomiędzy narodami
407Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
408Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 214.
409Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
410Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 243.
411Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, w: AAS, t. XXXVIII, 1946, s. 58.

46



2.4. Kościół wobec poszukiwania prawdy w badaniach naukowych

Może  budzić  wątpliwości  zagadnienie  Królewskości  Chrystusa  i Niepokalanej

w kontekście otoczenia Kościoła. Powodem dodania tego podrozdziału w tej grupie jest fakt,

że  panowanie  zarówno  Pana  Jezusa,  jak  i Najświętszej  Maryi  Panny  ma  charakter

ogólnoludzki. Innym poruszanym zagadnieniem są odpowiednie relacje Kościoła do narodów,

państw  i ludzkości  jako  takiej,  gdyż  dzięki  zdrowej  relacji  Kościół  może  w wolności

wykonywać swoje zadania. Również istotny podczas pontyfikatu Piusa XII, na który złożyła

się druga wojna światowa, konflikt  w Palestynie,  jak i krwawe rządy komunistów w dużej

części  świata,  jest  problem  związany  z zabieganiem  o pokój  międzynarodowy.  Relacje

Kościoła  wobec  nauki  zostaną  również  opisane  w tym rozdziale,  gdyż  w nauczaniu  Ojca

Świętego można znaleźć liczne elementy związane z relacjami Kościoła do nauk świeckich.

Druga grupa metod będzie opisana w trzecim rozdziale  dotyczy działania  Kościoła

w aspekcie  należenia  do  niego  i w związku  z tym  może  być  podzielona  na  następujące

podrozdziały:

3.1.  Osoby poza Kościołem i chrzest jako sakrament włączający do Mistycznego Ciała

Chrystusa

3.2. Misje Kościoła jako droga rozszerzania Królestwa Chrystusa

3.3. Rodzina, małżeństwo i wychowanie w kontekście rozrastania się Kościoła 

3.4.  Zabieganie  o powrót  schizmatyków  do  Kościoła  jako  wyraz  troski  o jedność

Mistycznego Ciała Chrystusa

3.5.  Magisterium  Kościoła  wobec  herezji  i ideologii  jako  obrona  depozytu  wiary

i jedności wspólnoty

3.6.  Wytrwanie  Kościoła  w prześladowaniach  jako  świadectwo  wierności  Chrystusowi

i trwałości Mistycznego Ciała

Podrozdziały  muszą  przeanalizować  takie  zagadnienia  jak  włączenie  do  Kościoła

przez chrzest,  powrót ze schizmy lub wyrzeknięcie się herezji.  Papież w swoim nauczaniu

kładł  ogromny  nacisk  na  sprawę  Kościołów  Wschodnich  i powrotu  prawosławnych  do

katolicyzmu, a co należy podkreślić – nie odwoływał się w swoich encyklikach bezpośrednio

do protestantów.  W tym fragmencie  rozprawy również  należy  zająć  się  zorganizowanymi

projektami  apostolskimi  jakimi  są  misje.  Nowi  członkowie  Kościoła  również  rodzą  się

w rodzinach  i w nich  mogą  po  raz  pierwszy  spotkać  się  z katolicką  wiarą  w ramach

47



wychowania, zatem również rodziny są drogą wejścia do Kościoła. W sytuacjach skrajnych

odłączyć od Kościoła można się przez niewytrwanie w prześladowaniach, zatem i ten temat

został zaklasyfikowany do tego rozdziału.

Wreszcie  trzecia  grupa  metod,  które  znajdą  swoje  miejsce  w rozdziale  czwartym

dotyka  zagadnienia  metod  działania  Kościoła  w aspekcie  wewnętrznym.  Nasza  analiza

skłania do podzielenia tego rozdziału na następujące zagadnienia:

4.1. Badanie i rola Pisma Świętego w Kościele

4.2. Liturgia w życiu wierzących

4.3. Kult Najświętszego Serca Pana Jezusa jako szczyt pobożności katolickiej

4.4. Kształtowanie cnoty i unikanie grzechu w życiu katolika

4.5. Waga modlitwy dla wewnętrznego działania Kościoła jako systemu

4.6.  Rola  pielgrzymek  i miejsc  świętych  w aspekcie  wewnętrznego  działania  systemu

Kościoła

4.7. Dziewictwo jako droga szczególnego oddania się życiu Kościoła

4.8. Sztuka w życiu Kościoła

4.9. Technologia jako środek wspierający działania Kościoła

Rozdział  dotykać  będzie  więc  zarówno  badania  Pisma  Świętego,  jak  i jego  roli

w życiu wiernych, miejsca liturgii w życiu katolika, kultu Najświętszego Serca Pana Jezusa,

zagadnień związanych z cnotą i grzechem, a więc miłością, wiarą, odpowiednimi obyczajami,

jak  i łaską.  Uwzględnione  zostaną  również  takie  zagadnienia  jak  modlitwa,  pielgrzymki,

dziewictwo,  sztuka  sakralna  jak  np.  muzyka,  architektura,  jak  i zagadnienia  związane

z technologią, które głównie dotyczą spraw związanych z kinem, telewizją i radiem.

Podsumowując,  celem  Kościoła,  który  też  jest  celem  samego  Chrystusa,  jest  aby

socjomasa Kościoła obejmowała wszystkich ludzi, aby każdy mógł dążyć do zbawienia przez

uznawanie konkretnych norm społecznych, które Kościół kształtuje w swoich podsystemach,

jak i przyjęcie chrztu.  Zatem uznawanie papieża za autorytet  i słuchanie go, bez chrztu są

niewystarczające,  podobnie  nie  jest  możliwe  po  sakramencie  chrztu  bycie  w Kościele

odrzucając hierarchię lub nauczanie Kościoła. Innym przykładem może być bycie w Kościele

przy  niemoralnym  życiu,  który  to  stan  też  może  uniemożliwić  zbawienie.  Równie

problematyczne może być ograniczanie Kościołowi dostępu do nowych technologii,  dzięki

którym  może  łatwiej  wykonywać  swoje  zadanie.  Z kolei  państwo  prześladujące  Kościół

i przeszkadzające  w Jego  działalności  działa  na  niekorzyść  swoich  obywateli  (katolików

48



i niekatolików) nie dopuszczając do nich zbawiennego wpływu Kościoła  i utrudniając tym

samym ich drogę do świętości i zbawienia.

Przedstawione powyżej grupy metod nie są rozłączne. Dla przykładu sprawa relacji

Kościoła do państwa dotyka również rodzin, aspekt wyznawania nieomylności papieża jest

nie  tylko  warunkiem  bycia  członkiem  Kościoła  (częścią  Jego  tworzywa),  ale  też  norm

informacyjnych związanych z samosterowaniem się Kościoła. Podobnie kwestie technologii

odnoszą się do liturgii np. w kontekście transmitowania mszy świętych, a zostały ujęte jako

oddzielny problem. Innym przykładem mogą być prześladowania, które nierzadko działy się

z inicjatywy  państwowej,  więc  dotyczą  z pewnością  relacji  Kościoła  do  otoczenia.

Wystąpienia  takich  powiązań  pomiędzy  wyróżnionymi  tematami  zostały  zaznaczone

w tekście. Wydaje się, że w powyższej pracy nie uda się uzyskać takiej rozłączności tematów,

aby grupy problemów na siebie nie nachodziły.  Doskonałym przykładem obrazującym ten

problem jest chociażby jedność Kościoła. Wydawać by się mogło, że jest to tylko i jedynie

problem wewnętrzny Kościoła, natomiast Pius XII zauważył, iż jedność ma pokazać światu

wartość  i skuteczność  Odkupienia  Pana  Jezusa  Chrystusa  i pracy  Kościoła412,  zatem

właściwość wewnętrzna systemu jednocześnie oddziałuje na otoczenie. Wymieniony powyżej

katalog  środków  nie  jest  również  zupełny,  gdyż  Ojciec  Święty  nie  chciał  takowego

przygotować  w ramach  swoich  encyklik,  natomiast  tematy  w nich  poruszane  są  na  tyle

szerokie  i bogate,  że  dotykają  znacznej  części  rzeczywistości  odnoszącej  się  do  działania

Kościoła. Analiza encyklik Piusa XII może więc pokazać główne problemy występujące za

pontyfikatu papieża, jak i szczególne preferencje papieskie odnośnie do rządzenia Kościołem

jako Jego Widzialna Głowa.

1.4. Struktura i właściwości Kościoła w kontekście analizy systemowej

1.4.1. Ogólne właściwości Kościoła

Ostatnie podrozdziały będą dotyczyły opisania relacji i właściwości ogólnych systemu

jakim jest Kościół, jak i trzech jego dużych podsystemów – kapłanów, zakonników, biskupów

i świeckich,  aby przygotować ogólną platformę rozważań pod szczegółowe analizy  metod

dążenia do celów Kościoła Świętego.

Kościół,  z ustanowienia Bożego, ma mieć charakter społeczny i być doskonałym413.

Jako wspólnota wierzących, potrzebuje własnej hierarchii i autorytetu414. Kościół, podobnie

412Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452-453.
413Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 226.
414Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 538.

49



jak wspólnoty świeckie, opiera się na władzy i prawie415, ale w jego wnętrzu więzy miłości

nie są sprzeczne z hierarchiczną strukturą – wręcz przeciwnie, harmonijnie ją uzupełniają416.

Ojciec  Święty  wręcz  stwierdził,  że  obowiązek  chrześcijańskiej  miłości  jest  fundamentem

Królestwa  Chrystusowego  –  nie  jako  puste  hasło,  lecz  realny  wymóg417.  Relacje  prawne

i wynikające z władzy są w Kościele doskonalsze od innych więzi występujących w ludzkich

wspólnotach418, ponieważ porządek w Kościele jest odbiciem niebieskiej hierarchii419. Kościół

jest doskonałym społeczeństwem420, wyższym od społeczności świeckich ze względu na swój

nadnaturalny charakter421. W społecznościach niekościelnych nie ma całego Chrystusa – tak

jak  w pojedynczym  organie  nie  zawiera  się  cały  człowiek422.  Ten  Chrystus  podtrzymuje

i karmi członków Kościoła,  zależnie od miejsca,  jakie każdy z nich w nim zajmuje423.  Pan

Jezus ma pieczę nad każdą osobą z osobna i umacnia ją, aby mogła skutecznie pełnić swój

urząd424.  Sam  Duch  Święty  jest  obecny  w całym  Kościele  –  zarówno  w Głowie,  jak

i członkach – choć w różny sposób425. Działa również w niższych członkach, poprzez posługę

wyższych426.  Ojciec  Święty  poruszał  również  zarzuty  dotyczące  hierarchii  kościelnej.

Stwierdzał,  że  nie  ma  rozbieżności  pomiędzy  hierarchią  a urzędem  nauczycielskim

Kościoła427.  Nie  jest  też  prawdą,  że  Kościół  składa  się  wyłącznie  z tzw.  charyzmatyków,

obdarzonych  szczególnymi  darami  od  Boga428.  Każdy  członek  wspólnoty  Kościoła,

niezależnie od funkcji i darów, ma swoje miejsce i rolę w jego uporządkowanej strukturze,

która służy dobru całej  wspólnoty.  Kościół posiada zatem swój homeostat,  który zarządza

całym systemem autonomicznym jakim jest Kościół, a którą to rolę pełni Chrystus i Duch

Święty  wraz  z hierarchią  kościelną.  Co więcej  normy prawne  w Kościele  idą  obok  norm

etycznych, z których wynika miłość. Nie istnieje rozbieżność hierarchii z posługą nauczania

w Kościele,  gdyż  normy  ideologiczne,  etyczne  i prawne  są  w zgodzie  z normami

poznawczymi, co wynika z Bożego autorytetu i odkupieńczej misji Chrystusa.

415Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 223.
416Tamże, s. 224.
417Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 451.
418Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 227.
419Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 538.
420Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 222.
421Tamże, s. 222-223.
422Tamże, s. 223.
423Tamże, s. 218.
424Tamże, s. 210.
425Tamże, s. 219.
426Tamże, s. 219-220.
427Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 537.
428Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 200.

50



Źródłem Kościoła jest upodobanie Ojca, wola Jezusa Chrystusa i natchnienia Ducha

Świętego, który działa na serca i umysły429. Kościół został założony na prorokach, apostołach

i Chrystusie  jako  kamieniu  węgielnym430,  a wiara  chrześcijańska  została  przekazana  przez

Pismo Święte  i nauczanie  Świętych Ojców431.  Na tej  duchowej podstawie Kościół  istnieje

jako Państwo Boże432, którego – według św. Augustyna – miarą jest wieczność, królem jest

prawda, a prawem miłość433. Wszystko w Kościele powinno być teocentryczne, aby obracało

się  na  Bożą  chwałę434.  W całości  nauczania  papieskiego  wybrzmiewało,  że  nawet  postęp

technologiczny powinien prowadzić do Boga, gdyż od niego pochodzi435.  Dlatego Kościół

promuje  i wspiera  wszystko,  co  prowadzi  do  upiększenia  i wzbogacenia  dusz436.  Religia

wznosi umysły do rzeczy niebieskich437, zapewnia pocieszenie i duchowe wsparcie438, a także

przewyższa wszystkie  ludzkie sprawy439.  To,  co słuszne i honorowe,  możliwe jest  jedynie

przez religię440. Kościół uczy prawdy bez jej umniejszania lub przekręcenia i spełnia dzieła

miłości zgodnie z prawem Chrystusa441. Uczenie tej prawdy – głoszenie Ewangelii polega na

głoszeniu ludziom miłości, sprawiedliwości i prawdy oraz wszczepianiu Bożych przykazań

w dusze ludzkie442, dlatego Kościół jawi się jako nauczyciel ludzi443. W historii, mimo wojen,

herezji,  schizm, przemian cywilizacyjnych i upadków doktryn filozoficznych, prawda Boża

trwała  niezmiennie  przez  wieki444.  Ponownie  okazuje  się,  że  w Kościele  dominują  normy

informacyjne  – zarówno poznawcze (dążenie do prawdy),  ideologiczne  (teocentryzm),  jak

i etyczne (dążenie do dobra). Dodatkowo nauczanie Kościoła jest właściwością sterowniczą

sztywną, a dokładniej stałą.

Kościół jest żywym organizmem445, w którym każdy członek – zakonnik, kapłan czy

świecki  –  jest  obowiązany  do  pracy  na  rzecz  jego  umocnienia  i rozwoju  wedle  swoich

możliwości446.  Każde  dobro  pojedynczego  wiernego  przyczynia  się  do  dobra  całego

429Tamże, s. 226.
430Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 637.
431Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 133-134.
432Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 451.
433Tamże.
434Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 535.
435L. Haigerty, Introduction, dz. cyt., s. XIV-XV.
436Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 774.
437Pius XII, Orientales Ecclesias, w: AAS, t. XLV, 1953, s. 8.
438Tamże, s. 10.
439Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 796.
440Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 152.
441Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 451.
442Tamże, s. 441.
443Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 342.
444Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 354-355.
445Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 544.
446Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 241.

51



Kościoła447, a elementy Kościoła pracują na rozrost jego całości448. Kościół rodzi przez święte

dary i charyzmaty męczenników, wyznawców i dziewice449. Jego rozwój jest zasługą zarówno

pasterzy, jak i wiernych450. Podobnie zbawienie wielu ludzi zależy od ich współpracy451, która

ta  w zbawczym  dziele  Kościoła  zawsze  odbywa  się  w ścisłym  zjednoczeniu  z Panem

Jezusem452. Kościół działa zawsze dla dobra wiernych453, a jego rolą jest czuwanie nad ich

życiem religijnym  jako  sędzia  i strażnik454.  Jest  on  również  kolumną  prawdy  i szafarzem

łaski455.  Naruszenie  praw Kościoła  nigdy nie  prowadzi  do dobra wiernych456.  Kościół  jest

przeniknięty wieloma różnymi relacjami. Działania jego podsystemów wpływają na inne jego

podsystemy co prowadzi  do umocnienia  całości  Kościoła.  Wszelkie  działania  Kościoła  są

wymierzone zarówno w dobro pojedynczego wiernego (elementu systemu), ale też i całości

(całego systemu).

Kościół jest świątynią budowaną na Chrystusie – skale niewzruszonej wiary – która

przewyższa  wspaniałością  wszystkie  inne  wzniesione  świątynie457.  Dzięki  temu

fundamentowi Kościół nigdy nie może zostać pokonany przez żadną ziemską potęgę458, a jego

trwałość  zapewnia  mu  niezłomność  wobec  wszelkich  prób  osłabienia  czy  zniszczenia459.

W pierwszych trzech wiekach istnienia Kościół Katolicki został potwierdzony i umocniony

przez rzesze męczenników.  Później  jego doktryna była zachowywana dzięki  pracy Ojców

Kościoła,  którzy  stawiali  opór  heretykom.  W czasach  św.  Benedykta  cywilizowano

barbarzyńców  na  ruinach  Imperium  Rzymskiego,  wprowadzając  między  nimi  pokój

i harmonię460. W swojej duchowej i historycznej tożsamości Kościół jawi się jako twierdza461,

jako  bastion  i wał  obronny462 –  gotów  odpierać  ataki  błędu  i zła.  Relacja  Kościoła  do

Chrystusa zapewnia mu trwałość wobec prób, co potwierdziło się wielokrotnie w historii.

447Tamże, s. 236.
448Tamże, s. 200.
449Tamże, s. 225.
450Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638.
451Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 213.
452Tamże.
453Tamże, s. 222.
454Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 11.
455Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
456Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 613.
457Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 196.
458Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 504.
459Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 448.
460Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 149.
461Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 446.
462Tamże, s. 418.

52



Kościół  jest  Matką  wszystkich  ludów,  Narodów  i ludzi463.  Z samej  swojej  natury

powinien  żyć  we  wszystkich  Narodach464,  ponieważ  nigdzie  nie  jest  obcy465.  Jego

powszechność  i katolickość  wyrażają  się  w zdolności  do  zakorzenienia  w każdej  kulturze

i społeczeństwie,  nie  tracąc  przy  tym  swojej  tożsamości.  W przeszłości  Kościół  działał

według  modelu  centrum  w Europie  i peryferii  w innych  częściach  świata.  W 1946  roku

papież  zauważył,  że  powiązania  między  jego  członkami  są  tak  głębokie,  że  następuje

wzajemna  wymiana  sił  i życia  duchowego  pomiędzy  wszystkimi  częściami  Kościoła466.

W swojej istocie Kościół stanowi chrześcijańską rzeczpospolitą (łac.  christiana reipublica),

wspólnotę zbudowaną na duchowych i ponadnarodowych więzach, zdolną obejmować całą

ludzkość467. Przykładem tego jest opisywane przez papieża święto Chrystusa Króla w 1939

roku,  kiedy  podniósł  do  godności  biskupiej  dwunastu  kapłanów  z dwunastu  różnych

narodowości468. Miał to być znak, że Kościół ciągle kieruje się słowami św. Pawła z Kol 3,

10-11:  „przyoblekli  nowego  [człowieka  –  przyp.  Pius  XII],  który  wciąż  się  odnawia  ku

głębszemu poznaniu [Boga], według obrazu Tego, który go stworzył. A tu już nie ma Greka

ani  Żyda,  obrzezania  ani  nieobrzezania,  barbarzyńcy,  Scyty,  niewolnika,  wolnego,  lecz

wszystkim  we  wszystkich  [jest]  Chrystus.”469.  Działalność  Kościoła  jest  odpowiednia  dla

wszystkich  narodów  i może  dostosować  się  do  każdej  kultury,  do  czego  dąży  w swojej

działalności apostolskiej. Aspekt ten pokazuje, że kultury w ramach podsystemów Kościoła

(różnych narodów i państw chrześcijańskich) są niesztywną właściwością sterowniczą i mogą

się  zmieniać.  Analogicznie  kultury  niechrześcijańskich  narodów  i państw  mogą  ulegać

katolicyzacji zgodnie ze stałą właściwością sterowniczą – nauką Kościoła. Istotne jest, aby

zauważyć, że kultura w tym znaczeniu jest czymś innym od systemu norm społecznych.

Kościół  jawi  się  zatem  jako  rzeczywistość  o charakterze  społecznym,

nadprzyrodzonym i dynamicznym, w której wzajemne relacje pomiędzy jego członkami oraz

podsystemami  tworzą  spójną  i harmonijną  całość,  zakorzenioną  w Bożym  ustanowieniu

i Chrystusowym  fundamencie.  Jego  struktura  posiada  zarówno  cechy  stałe  –  wynikające

z prawa  Bożego,  prawdy  objawionej  i misji  zbawczej  –  jak  i elastyczne,  pozwalające  na

zakorzenienie w różnych kulturach i kontekstach historycznych bez utraty tożsamości. Dzięki

temu  Kościół  funkcjonuje  jako  doskonały  organizm,  którego  celem  jest  prowadzenie

463Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 238.
464Tamże.
465Tamże.
466Tamże, s. 235.
467Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 227.
468Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 429.
469Tamże, s. 430.

53



wiernych ku zbawieniu, jednocześnie pozostając nauczycielem prawdy, strażnikiem łaski oraz

wspólnotą  uniwersalną,  zdolną  ogarniać  całą  ludzkość  w perspektywie  Królestwa

Chrystusowego.

1.4.2. Rola kapłanów w Kościele

Ojciec  Święty  zauważył,  że  w historii,  nawet  wśród  ludów  barbarzyńskich  istniał

szacunek  do  kapłanów,  który  tylko  się  wzmógł  po  Wcieleniu470.  Współcześnie  wzorem

dobrych  pasterzy  jest  sam  Pan  Jezus,  ponieważ  troszczy  się  o wiernych,  udziela  im

odpowiednich zasad, prowadzi ich ku wyznaczonemu celowi i wyposaża w środki potrzebne

do jego osiągnięcia471. To On rozpoczął życie kapłańskie poprzez swoje modlitwy i ofiarę472,

a pragnąc,  by składanie ofiary trwało po wszystkie czasy,  ustanowił widzialne kapłaństwo

w Kościele473. Chrystus zapragnął bowiem, aby kapłaństwo przetrwało przez wieki474. Z woli

samego  Pana  Boga  hierarchia  kościelna  spełnia  urzędy  nauczycielskie,  królewskie

i kapłańskie475.  Kapłaństwo  jest  jednak  nie  tylko  urzędem,  lecz  także  duchowym  darem,

charyzmatem  (łac.  charisma),  który  domaga  się  osobistego  i wspólnotowego

zaangażowania476.  Niezacieralny  charakter  sakramentalny  sakramentu  święceń  upodabnia

wyświęconego do Chrystusa Kapłana477,  sprawia,  że wyświęcony staje  się Jego posłem478.

Naśladując swojego Pana, kapłani powinni iść Jego śladami z coraz większą gorliwością479,

ucząc się – w szkole Niepokalanej – żyć wyłącznie po to, by dawać światu Chrystusa, trwać

u stóp  krzyża  i wyczekiwać  godziny  Pańskiej480.  Przyjmujący  sakrament  kapłaństwa

poświęcają się Bogu w pełni481. Papież potępiał tych, którzy odwodzą ludzi od wstępowania

do  seminariów,  zakonów  lub  składania  ślubów,  powołując  się  na  rzekomą  większą

skuteczność ich działania w stanie małżeńskim – Ojciec Święty twierdził, że taka postawa jest

sprzeczna z duchem Ewangelii i wolą Chrystusa482. Szkodliwym błędem było w oczach Piusa

XII twierdzenie, że ówczesny Kościół potrzebował bardziej wsparcia i świadectwa świętych

małżeństw,  niż  kapłanów i dziewic,  którzy,  rzekomo,  przez  swoje  śluby odrywają  się  od
470Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 11.
471Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 209.
472Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 522.
473Tamże.
474Tamże.
475Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 200.
476Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 539.
477Tamże, s. 538-539.
478Tamże, s. 538.
479Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 61.
480Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 616.
481Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.
482Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 177-178.

54



społeczeństwa ludzkiego483. Tym bardziej,  jak Pius XII zauważył, że brakuje kapłanów do

walki484. Z tego powodu Kościół codziennie prosi o nowe powołania, wiedząc, że ich źródłem

jest nie ludzki wybór, lecz łaska Boża485. Kapłan jest ściśle powiązany relacjami z samym

Chrystusem – Najwyższym Kapłanem. Możemy więc językiem cybernetyki  stwierdzić,  że

podsystem kapłanów ma priorytet  nad podsystemem małżonków (małżeństw),  jeśli  chodzi

o zwiększanie ich socjomasy, ale też o pozycję w hierarchii.  Przechodzenie do podsystemu

kapłanów  odbywa  się  w dużej  mierze  przez  zanoszenie  modlitw  do  Boga.  Kapłan  jest

w szczególnej relacji do Chrystusa i wymaga się od niego szczególnej reaktywności na normy

etyczne,  gdyż  ze  względu  piastowanego  urzędu  powinien  on  naśladować  doskonalej

Chrystusa od innych.

Kapłaństwo w Kościele ma charakter wyłącznie nadprzyrodzony, a swoje źródła ma

w samym  Bogu486.  Władza  kapłańska  została  powierzona  Apostołom  i tym,  których

wyświęcili487,  dlatego  kapłaństwo  Kościoła  nie  jest  dziedziczone,  nie  jest  związane

z pokrewieństwem,  nie  pochodzi  od  delegacji  ludu  lub  z woli  gminy  chrześcijańskiej488.

Prawa nad sprawami kapłaństwa nie mają osoby prywatne – nawet jeśli są duchownymi489.

Kapłan  nie  posiada  władzy  na  mocy  delegacji  przez  wspólnotę  wiernych490.  Zewnętrzne

i widoczne  kapłaństwo  w Kościele  nie  jest  ogólne,  powszechne  czy  wspólne,  ale  jest

udzielane  konkretnym  osobom  w drodze  sakramentu  święceń491.  Dlatego  twierdzenie,  że

kapłaństwo  w równy  sposób  przynależy  wszystkim  ochrzczonym,  jest  błędem492.  Kapłan

otrzymuje przez sakrament kapłaństwa niezatarte znamię i łaski do życia zgodnie z przyjętym

urzędem493, który jest wyjątkowym znakiem wybrania – tak jak chrzest odróżnia chrześcijan

od  tych,  którzy  nie  są  członkami  Chrystusa,  tak  samo  sakrament  kapłaństwa  odróżnia

kapłanów  od  wszystkich  innych494.  Normy  prawne  i etyczne  dotyczące  kapłanów  może

kształtować tylko i jedynie Kościół – nigdy osoba prywatna. Do podsystemu kapłanów można

dołączyć  tylko  i jedynie  przez  sakrament  święceń  i pozostaje  się  w tym  podsystemie  na

wieczność,  analogicznie  co  w przypadku  należenia  do  podsystemu  osób  ochrzczonych

(niekoniecznie będących w Kościele) po sakramencie chrztu. 
483Tamże, s. 177.
484Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 443.
485Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 242. Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 300.
486Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 538.
487Tamże.
488Tamże.
489Tamże, s. 544.
490Tamże, s. 553.
491Tamże, s. 538-539.
492Tamże, s. 553.
493Tamże, s. 539.
494Tamże.

55



Charakter  sakramentalny  sakramentu  święceń  uzdalnia  do  spełniania  kultu495,  gdyż

tylko kapłani przeznaczeni są do ołtarzy496. Ofiara sprawowana przez kapłanów ma na celu

uwolnienie ludzi od grzechu, aby chętnie  i z własnej woli  służyli  Panu Bogu497.  W liturgii

kapłan  działa  w imieniu  wiernych  w znaczeniu,  że  zastępuje  Pana  Jezusa  Chrystusa498,

a zastępując Kapłana Chrystusa, upodabnia się do niego i ma władzę działania Jego osobą

i mocą499.  Ojciec  Święty  wskazywał,  że  kapłan  jakby  tylko  użyczał  swojej  ręki  i języka

Chrystusowi podczas sprawowania swoich czynności500. W ten sposób kapłani przedstawiają

Chrystusa wobec wiernych i działają w ich imieniu przed Bogiem501. Są przy ołtarzu niżej od

Chrystusa,  ale  wyżej  od ludu502.  Ze  sprawowania czynności  liturgicznej  wypływa wymóg

dodatkowych  przygotowań.  Zakonnicy  i ci,  którzy  spełniają  służbę  ołtarza,  powinni

w wyznaczonym  czasie  oddawać  się  medytacji,  badaniu  swojego  sumienia  i ćwiczeniom

duchowym503.  Sprawowanie  Ofiary  w ramach  liturgii  Kościoła  może  się  odbywać  tylko

i jedynie  przez  osoby,  które  posiadają  stałą  właściwość  (sztywną),  jaką  są  święcenia

i wymaga szczególnej reaktywności na normy etyczne. Przez działanie w ramach kultu kapłan

wstawia się za wiernymi i działa w ich imieniu. W ramach liturgii Chrystus jest w kontekście

hierarchii nad kapłanem, a ten nad wiernym.

Urząd kapłański w Kościele sprawowany jest głównie przez liturgię, a następnie przez

sakramenty  i hymny  pochwalne504.  Kapłani  i biskupi  są  najukochańszymi  ojcami,  którzy

szukają  dobra  wspólnego  powierzonych  im  wiernym505.  Potrzeby  społeczne  Kościoła

zaspokajane są między innymi przez kapłaństwo506.  Zadaniem kapłanów jest  sprawowanie

Ofiary  Bogu,  karmienie  wiernych Najświętszym Sakramentem,  nauczanie  ich,  doradzanie,

kierowanie na drodze przykazań i wykorzystywanie innych nadprzyrodzonych środków, aby

ich  utwierdzić  w dobrym507.  Kapłani  są  odpowiedzialni  za  kształtowanie  sumienia

wiernych508,  a ich zadaniem jest  także obrona Pisma Świętego509.  Obowiązkiem biskupów,

495Tamże.
496Tamże.
497Tamże, s. 522.
498Tamże, s. 553.
499Tamże, s. 548.
500Tamże.
501Tamże, s. 538.
502Tamże, s. 553.
503Tamże, s. 537.
504Tamże, s. 522.
505Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 11.
506Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.
507Tamże.
508Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 616.
509Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 300.

56



kapłanów i osób zakonnych jest również szczególna modlitwa za Kościół510. Kapłani powinni

wzorem  Niepokalanej  z Lourdes  z pewnością  pokazywać  wiernym  wąską  drogę,  która

prowadzi  do  zbawienia  odważnie  głosząc  prawdy  dotyczące  wiecznego  szczęścia511.

Nauczając, powinni pamiętać o cierpliwości i łagodności, a jednocześnie niczego nie ukrywać

z Ewangelii512.  Podsystem  kapłanów  w ramach  norm  etycznych  i prawnych  uwzględnia

sprawowanie  liturgii,  sakramentów,  śpiewanie  hymnów  pochwalnych  Bogu,  dbanie

o wiernych  w zakresie  norm  informacyjnych,  bronienie  Pisma  Świętego,  modlitwa  za

Kościół. Co istotne nie wchodzi w grę tylko częściowe nauczanie prawd wiary świętej, ale

muszą one być przekazywane bez pomijania aspektów, które mogą wydawać się niewygodne

w danej chwili.

Kościół  od  wieków troszczy się  o uformowanie  duchowieństwa.  Unormował  życie

kapłanów  i kleryków,  aby  ustrzec  ich  przed  złem  świata513.  Błędne  według  Papieża  jest

twierdzenie, że kapłani i klerycy powinni wystawiać się na pokusy tego świata, aby się do

nich  przyzwyczaić,  albo  sprawdzić  swoją  zdolność  do  opierania  się  nim514.  Istotnym jest

wychowanie kleryków w dziewictwie, które powinno opierać się na cnocie skromności, która

pozwala  na unikanie  wszelkich  nieprzyzwoitości515.  Formacja  kapłańska  nie  ogranicza  się

jednak tylko do aspektu duchowego. Kapłani powinni ciągle się kształcić516. Papież namawiał

kapłanów, aby zadbali o to, aby ich wiedza na temat spraw ludzkich i boskich była głęboka

i szeroka517. Kapłani, aby postępować w łasce, kulturze i mądrości, powinni zgłębiać Pismo

Święte,  historię  Kościoła,  dogmaty,  sakramenty,  prawo,  pisma  święte,  język  i liturgię518,

a także zgłębiać nauki świeckie i literaturę, które są związane z religią519. Szczególne miejsce

w formacji kapłana zajmuje Pismo Święte. Kapłani powinni studiować Pismo Święte, które

mają  rozważać  i przemadlać,  a następnie  dzielić  się  w kazaniach,  wykładach  i homiliach

owocami  swojej  pracy  intelektualnej520.  Katolicy,  a szczególnie  kapłani,  mają  obowiązek

zgłębiać pracę katolickich egzegetów521. Ci, co zostali ożywieni wielką miłością do Świętych

Ksiąg, zapalają młodsze pokolenia kapłanów do tego dzieła i przekazują im swoją wiedzę522.

510Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 242.
511Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 616.
512Tamże.
513Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 184-185.
514Tamże, s. 183-184.
515Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 185.
516Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.
517Tamże.
518Tamże.
519Tamże.
520Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 320.
521Tamże.
522Tamże, s. 304.

57



Co więcej, aby w pełni uczestniczyć w życiu liturgicznym Kościoła, kapłan musi rozumieć

liturgię, znać normy z nimi związane i odczuwać ich piękno i majestat523. Dbałość o liturgię

u młodych  kapłanów  jest  wychowywaniem  w zjednoczeniu  z Chrystusem  Kapłanem524.

Dodatkowo w dobie zmian cywilizacyjnych i wyzwań kulturowych kapłan powinien poznać

wszystko, co współczesność przynosi co do postępu technologicznego, sztuk wyzwolonych

i jakie są aktualne dążenia, o ile dotyczy to życia religijnego i moralności ludzi525. Ponadto

kapłan  powinien  być  elokwentny  i zdolny  do  jasnego  przekazywania  myśli,  aby  lepiej

ewangelizować526. Kościół wprowadził odpowiednie normy etyczne i prawne, aby w sposób

skuteczny  kształtować  kapłanów  do  swoich  zadań  i celu  jakim  jest  zbawienie.  Kapłan

powinien  unikać  zła,  a nie  konfrontować  się  z nim,  aby  się  na  nie  znieczulić  lub  by  się

sprawdzić.  Podsystem kapłanów powinien cechować się wysokimi normami poznawczymi

nie  tylko  dotyczącymi  nauk  teologicznych,  ale  również  świeckich  –  w tym  technologii.

Szczególnie  kapłan  powinien  skupić  się  na  wiedzy  dotyczącej  Pisma  Świętego  i liturgii.

W kontekście liturgii papież pisał również o potrzebie u kapłanów wysokiego poziomu norm

prawnych  (normy związane  z liturgią),  jak  i odczuwaniem jej  piękna  (normy estetyczne).

Ojciec Święty twierdził, że wraz z większymi normami poznawczymi pójdą wysokie normy

etyczne (miłość i poszanowanie do Pisma Świętego i liturgii), jak i zapał do przekazywania

wiedzy dalej. Jednak, aby proces nauczania był skuteczny kapłan musi umieć w sposób jasny

i elokwentny  przekazywać  myśli,  co  może  zostać  opisane  językiem  cybernetyki  jako

optymalizowanie relacji kapłana do wiernych polegającej na przekazywaniu informacji.

Kapłaństwo  w ujęciu  Piusa  XII  jawi  się  jako  rzeczywistość  całkowicie

nadprzyrodzona,  zakorzeniona  w samym  Chrystusie  i ustanowiona  na  wieki  dla  dobra

Kościoła. Nie jest ono owocem ludzkiej decyzji czy delegacji wspólnoty, lecz darem łaski,

który włącza wyświęconego w szczególną relację  z Najwyższym Kapłanem i wyposaża go

w niezatarte  znamię  sakramentalne.  Kapłan,  stojąc  w hierarchii  pomiędzy  Chrystusem

a wiernymi,  uczestniczy  w dziele  zbawczym  poprzez  sprawowanie  liturgii,  sakramentów

i posługę  słowa,  a jego  zadaniem  jest  nie  tylko  uświęcanie  ludu,  ale  także  kształtowanie

sumień i obrona depozytu wiary. W języku cybernetycznym można stwierdzić, że podsystem

kapłanów ma nadrzędny charakter wobec innych form życia chrześcijańskiego, zarówno ze

względu na swoją funkcję w przekazywaniu łaski, jak i na kluczowe znaczenie w strukturze

Kościoła. Dlatego formacja kapłanów musi łączyć wymiar duchowy, intelektualny i moralny,

523Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 591.
524Tamże, s. 591-592.
525Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 804.
526Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.

58



obejmując  zarówno  pogłębione  studium  Pisma  Świętego  i liturgii,  jak  i znajomość  nauk

świeckich, aby mogli oni skutecznie pełnić swoją misję nauczania i prowadzenia wiernych ku

zbawieniu.

1.4.3. Rola zakonników w Kościele

Życie  zakonne  jest  formą  szczególnego  oddania  się  Chrystusowi.  Śluby  zakonne

szczególnie zobowiązują do zwycięskiej walki pod opieką Niepokalanej z nieumiarkowanymi

pragnieniami  przyjemności,  bogactwa  i niezależności527.  Bronią  osób  konsekrowanych

przeciwko  tym  nieumiarkowanym  pragnieniom  jest  modlitwa,  pokuta  i dzieła  miłości528.

Wspólnota mnisza przypomina chrześcijański dom, gdzie przełożony jest jak ojciec rodziny,

któremu wszyscy są winni posłuch. W opacie mnich powinien widzieć samego Boga529. Dla

przykładu wspólnoty wybudowane zgodnie z myślą św. Benedykta mogą być nazywane jego

rodziną530. Życie  zakonne  i wspólnotowe  nie  oddziela  od  świata,  ale  łagodzi  skutki

samotności531.  Codzienne  życie  mnicha  czy  zakonnika  musi  być  harmonijnie  ułożone:

oddawanie się modlitwie, pracy, naukom teologicznym i świeckim, tak aby nie było lenistwa,

ale,  aby  nauka  nie  przemęczała  umysłu,  rozpraszała  lub  prowadziła  do  zajmowania  się

rzeczami bezużytecznymi,  lecz podnosiła  do rzeczy wyższych532.  Wszelkie  zaangażowanie

zakonne powinno pozostawać w służbie całemu Kościołowi,  bo żadne działanie zakonnika

nie przyniesie korzyści jego zakonowi, jeśli będzie ze szkodą dla Kościoła533. Ojciec Święty

wskazywał,  że  również  w jego  czasach  członkowie  zgromadzeń  i zakonów  męskich

rywalizują ze sobą w uprawianiu winnicy Pańskiej534. Zaznaczał, że dla Ewangelii trudziły się

też  zakonnice,  które  często nieznane  i w milczeniu  wykonują swoje  obowiązki535.  Wysiłki

zakonników dla Ewangelii  nie  pozostawały  w historii  niezauważone,  gdyż z czasem kraje

ucywilizowane  i nawrócone przez  zakonników zaczęły  się  nimi  chlubić536.  Życie  zakonne

polega  na  walce  z nieuporządkowanymi  pragnieniami  związanymi  z normami  witalnymi

(przyjemności  i niezależność)  i ekonomicznymi  (bogactwo).  Osoba  konsekrowana  musi

527Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 617.
528Tamże.
529Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 145.
530Tamże, s. 151.
531Tamże, s. 143.
532Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 143-144. Wydaje się, że ujęty tutaj problem może być opisany 
współczynnikiem swobody. Temat niniejszej rozprawy jednak nie dotyka analizy reguły św. Benedykta. Por. M. 
Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 224-240.
533Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 506.
534Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638.
535Tamże.
536Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 150.

59



zatem posiadać wysokie normy etyczne (pokuta, dzieła miłości, praca, nauka) oraz modlić się

(relacje  do  Boga  i świętych).  Relacje  w zakonie  przypominają  te  rodzinne  dzięki  czemu

minimalizowana  jest  samotność.  Życie  mnisze  jest  harmonijnie  ułożone,  tak  aby  nie

przeciążało,  ani  nie  dawała  pola  do  zajmowania  się  niepotrzebnymi  sprawami,  zatem

docelowo mnich zawsze działa w ramach równowagi funkcjonalnej, a więc nie powinno być

znacznych  odchyłek  w ramach  homeostazy.  Takie  optymalne  funkcjonowanie  powinno

podnosić do wyższych spraw – norm informacyjnych związanych z Bogiem. Trudy mnichów

bywały po latach nagradzane przez nawrócone przez nich kraje tym, że stawali się oni dumą

danego narodu.

Przykładem  życia  zakonnego  i kapłańskiego  przytaczanym  przez  Ojca  Świętego,

a więc  też  i przykładem  procesu  realizacji  w ramach  problemów  decyzyjnych,  jest  św.

Benedykt, który widząc zepsucie obyczajów i szerzące się herezje, postanowił porzucić życie

publiczne,  studia i rodzinny dom, pragnąc podobać się jedynie Bogu537. Udał się do małej

jaskini,  gdzie  w samotności  oddawał  się  modlitwie  –  nie  tylko  o własne  zbawienie,  ale

również  o zbawienie  innych  ludzi538.  W tym  czasie  zmagał  się  z silną  pokusą,  którą

przezwyciężył w sposób radykalny: rzucił się w ciernie i pokrzywy, zadając sobie ból, aby

ugasić  pożądliwość.  Od  tego  momentu  został  uwolniony  od  takich  pokus539.  To  właśnie

w jaskini w Subiaco ukształtowała się jego świętość i cnota, które stały się fundamentem jego

późniejszych dzieł540.  Św. Benedykt  najpierw sam osiągnął  świętość,  której  potem gorąco

pragnął  także  dla  innych541.  Wieść  o jego  duchowej  wielkości  rozchodziła  się  szybko  –

przybywali do niego zarówno mnisi,  chcący żyć pod jego przewodnictwem, jak i świeccy,

pragnący  słuchać  jego  nauk,  podziwiać  jego  cnotliwe  życie  i być  świadkami  cudownych

znaków. Rzymska arystokracja powierzała mu nawet swoje dzieci na wychowanie w służbie

Bożej542.  Do  klasztorów  benedyktyńskich  przychodzili  ludzie  różnych  ras,  narodowości

i stanów. Św. Benedykt zalecił im, aby wszystko mieli wspólne543. Analizując przykład św.

Benedykta można zauważyć, że w dobie niskich norm informacyjnych systemu jakim było

społeczeństwo  postanowił  on  opuścić  ten  system.  Dzięki  współpracy  z Bogiem  uzyskał

świętość  (wysokie  normy informacyjne),  dzięki  czemu przyciągał  innych ludzi  do siebie,

którzy  chcieli  słuchać  nauk  Świętego,  naśladować  go  lub  zobaczyć  cudowne  znaki.  Św.

537Tamże, s. 139-140.
538Tamże, s. 140.
539Tamże, s. 140-141.
540Tamże, s. 141.
541Tamże.
542Tamże, s. 141-142.
543Tamże, s. 145-146.

60



Benedykt walczył z pożądliwością przez bezpośrednie uderzenie we własne normy witalne.

Co istotne od początku wstawiał się za innych ludzi – za ich zbawienie.

Św. Benedykt jako obrońca katolicyzmu544 swoją chwałą obejmuje nie tylko Włochy,

ale i cały świat545. Wspierał chrześcijaństwo swoją świętością, mądrością i roztropnością546,

a swoją  pracą  chronił  życie  zakonne,  które  obwarował  bezpieczniejszymi  i świętszymi

zasadami.  Przywrócił  moralność  w Kościele  swoim  przykładem  i nauczaniem547.

Niecywilizowanych barbarzyńców podniósł do wyższej  kultury obywatelskiej  i katolickiej.

Skłonił do praktykowania cnót, przedsiębiorczości, literatury, pokojowych sztuk i związał ich

relacjami braterstwa i miłości548. Założył 12 klasztorów, po czym obawiając się o zazdrość

oddalił się z paroma braćmi do fortu Cassino na zboczu góry549. Tam rozbił bożka Apolla,

którego  czcili  miejscowi,  spalił  ich  gaje,  zniszczył  ołtarz.  Ze  świątyni  Apolla  zbudował

kaplicę św. Marcina, a na miejsce ołtarza kaplicę św. Jana. Następnie nawrócił wielu ludzi

z okolicy głosząc im Słowo Boże550.  Po śmierci św. Benedykta zakon nie upadł, ale biorąc

przykład  ze  swojego  założyciela,  wzrastał  z roku  na  rok551.  Dzieło  św.  Benedykta  było

schronieniem dla nauki i cnót. Stało jako bastion wiary i jakby filar Kościoła552. Św. Benedykt

bronił katolicyzmu przez swoje nauczanie i przykład, które podnosiły normy informacyjne,

ale też ekonomiczne (przedsiębiorczość) w ludziach, na których oddziaływał, jak i starał się,

aby wiązali się wzajemnie relacjami miłości. Dodatkowo wprowadzał nowe normy prawne

w życie mnisze.

Reguła  św.  Benedykta  to  dzieło  wyjątkowe  –  pomnik  chrześcijańskiej  i rzymskiej

roztropności553.  Cechuje  się  dopasowaniem  do  ludzkiej  natury,  roztropnością

i przydatnością554, dzięki czemu rozważanie reguły św. Benedykta jest pożyteczne nie tylko

dla  jego  czcicieli,  ale  dla  całego  duchowieństwa  i wiernych555.  Św.  Benedykt  dostosował

surowe,  wschodnie  życie  mnisze  do  warunków  zachodnich,  dodając  do  ascezy  również

pracowitą  aktywność  w postaci  pracy  fizycznej,  ale  też  i duchowej  przez  apostolat

i kontemplację556. Złagodził regułę mniszą, aby zamiast strachu mnisi mogli rozwinąć miłość.

544Tamże, s. 137-138.
545Tamże, s. 137.
546Tamże, s. 139.
547Tamże.
548Tamże.
549Tamże, s. 142-143.
550Tamże, s. 142-143.
551Tamże, s. 148.
552Tamże, s. 143.
553Tamże, s. 144.
554Tamże, s. 146-147.
555Tamże, s. 145.
556Tamże, s. 143.

61



W ten sposób ten,  który był zdyscyplinowany,  mógł  czynić  więcej,  a słabszy nie  czuł  się

przytłoczony557.  W rezultacie  powstała  wspólnota  monastyczna,  w której  surowość  jest

zmniejszana łagodnością, a wolność uszlachetnia posłuszeństwo. Autorytet jest poważany, ale

słabi  nie  są  odrzucani,  tylko  wspierani.  Pouczenia  są  wygłaszane  stanowczo,  ale  przy

panowaniu dobroci i łagodności. Panuje ogólne posłuszeństwo, ale takie, które przynosi pokój

i odpoczynek  duszy558.  W swoich  prawach  mniszych  św.  Benedykt  sprawił,  że  prawa,

obowiązki  i działania  mnichów  zostały  złagodzone  na  rzecz  miłości  i życzliwości

ewangelicznych559.  W życiu  zakonnym  nie  było  miejsca  na  bezczynność,  bo  według  św.

Benedykta  bezczynność  jest  wrogiem  duszy560.  Dlatego  wszyscy  w obrębie  zakonu

benedyktyńskiego  musieli  zajmować  się  pracą,  czytaniem,  sztuką,  rzemiosłem  lub  przez

apostolat. Jednak żadna czynność nie powinna być przedkładana nad Boże dzieła561. Każda

praca  –  intelektualna  i manualna,  powinna  być  połączona  z ciągłym  zwracaniem  się  ku

Chrystusowi,  który zawsze powinien  być najważniejszy562.  Reguła  benedyktyńska zakłada

głęboką świadomość Bożej obecności: Boża obecność jest wszędzie, zatem mnisi powinni

zawsze rozważać, jak wypada się zachowywać w obecności Pana Boga i aniołów563.  Święty

Benedykt  nauczał,  że należy  pracować z umysłem i duszą wzniesioną ku Bogu. Pracować

należy nie siłą,  ale z miłości,  a sama praca powinna odbywać się w spokoju i harmonijnej

jedności,  a nie  w nieładzie  i chaosie.  Nawet  przy  obronie  własnych  praw  nie  należy

zazdrościć innym, ale kierować się miłością564.  Co więcej, św. Benedykt wprowadził prawo

monastyczne,  dzięki  któremu  życie  mnisze  nie  zależało  już  od  arbitralnej  decyzji

przełożonego565.  Opat  nie  działa  samowolnie  – powinien przy  omawianiu  ważnych spraw

zwołać wszystkich mnichów i wysłuchać ich rad przed podjęciem decyzji566. Z drugiej strony

jego rola  jest  unikatowa – rządzi  duszami  mnichów,  aby prowadzić  ich do doskonałości.

Będzie zatem na sądzie odpowiedzialny za nich567. Według św. Benedykta w sposób bardziej

pewny Chrystus objawia się w podróżnych i ubogich, zatem im trzeba szczególnie pomagać.

Gości w klasztorze należy przyjmować jak samego Pana Jezusa. Podobnie chorzy powinni

zostać taką opieką otoczeni, jakby byli samym Chrystusem568. Normy prawne wprowadzone
557Tamże, s. 144.
558Tamże.
559Tamże.
560Tamże, s. 146.
561Tamże.
562Tamże, s. 147.
563Tamże, s. 146.
564Tamże, s. 154.
565Tamże, s. 144.
566Tamże, s. 145.
567Tamże.
568Tamże, s. 148.

62



do życia  mniszego przez  św.  Benedykta  idealnie  korespondują  z właściwościami  systemu

autonomicznego, jakim jest człowiek. Święty Mnich dokonał optymalizacji procesu dążenia

do  Boga  w środowisku  życia  wspólnotowego  rodziny  zakonników.  Reguła  dawała

dostatecznie dużo swobody, że słabi mieli pole do poprawy, a dobry mógł robić to co robił –

czyli czynił dobro. Posłuszeństwo we wspólnocie nie opiera się na strachu, jak w przypadku

norm  witalnych,  ale  na  normach  etycznych  –  dające  spokój  duszy.  Co  więcej  wszelka

czynność  mnicha  powinna  kierować  go  ku  Bogu,  co  powinno  wzmacniać  normy

informacyjne zakonnika.

Ojciec Święty twierdził, że jeśli ktoś nie jest zaślepiony uprzedzeniami, szczególnie

wobec  Kościoła,  to  musi  uznać  rolę  zakonu  benedyktynów  w jego  wczesnym okresie569.

Benedyktyni  u swojego  zarania  starali  się  doprowadzić  do  pokoju  i harmonii  pomiędzy

różnymi  narodami570.  Cywilizowali  barbarzyńców,  zachęcając  ich  do  cierpliwej  pracy,

prawdy, mądrości i miłości571. W czasach, gdy w małej powadze było rolnictwo, rzemiosło,

sztuki  świeckie  i boskie,  to  właśnie  benedyktyni  szkolili  się  na  rolników,  rzemieślników

i uczonych, dzięki czemu to, co cenne ze starożytności, mogło się zachować572. We wczesnej

fazie zakonu benedyktynów byli oni osamotnieni w przechowywaniu i rozwijaniu starożytnej

wiedzy  i sztuki573,  jednak  w wielu  krajach  misyjnych  zakładali  ośrodki  kultury,  nauki

i rzemiosła,  pomnażając  wiedzę  i umiejętności574.  Ich  znaczenie  z czasem  rosło  –  wielu

benedyktynów  zostawało  biskupami  lub  papieżami575.  To  co  udało  się  benedyktynom

wypracować  w klasztorze  w ramach  norm  społecznych  (informacyjnych,  prawnych

i ekonomicznych)  udawało  się  przez  wieki  przeszczepić  na  okoliczną  społeczność.  Część

benedyktynów  również  awansowała  w hierarchii  Kościelnej  mając  bardziej  bezpośredni

wpływ na losy Kościoła.

Działalność  św.  Benedykta  nie  była  ograniczona  tylko  do jego epoki,  a co  więcej

Ojciec Święty wskazywał, że dobrodziejstwa działalności św. Benedykta nie skończyły się,

ale  wciąż  można  z nich  korzystać576.  Ojciec  Święty,  upamiętniając  w encyklice  czternastą

setną rocznicę śmierci św. Benedykta, wyraził pragnienie, aby wszyscy wierni rozważali jego

żywot  oraz  wpływ jego  zakonu,  aby  jeszcze  chętniej  podążali  za  jego  radami  i nauką577.

569Tamże, s. 148-149.
570Tamże, s. 147.
571Tamże.
572Tamże.
573Tamże, s. 149.
574Tamże, s. 150.
575Tamże.
576Tamże, s. 151.
577Tamże.

63



Osoby, które wybrały życie monastyczne, mogą naśladując św. Benedykta, lepiej wypełniać

swoje powołanie,  pracując dla dobra własnego, całego chrześcijaństwa,  jak i dla szerzenia

Bożej  chwały578.  Co więcej,  wszyscy ludzie,  niezależnie  od klasy społecznej,  mogą wiele

nauczyć  się  od  św.  Benedykta,  szczególnie  w trudnych  czasach  naznaczonych  ruinami

moralnymi i materialnymi579. Mogą nauczyć się przede wszystkim tego, że najsolidniejszym

fundamentem społeczeństwa jest tylko religia. Jeśli zignoruje się tę zasadę, to z czasem każda

wspólnota utraci pokój, dobrobyt i porządek, co można zauważyć przez analizowanie historii

społeczeństw  z perspektywy zakonu  benedyktynów580.  Metody  i normy postulowane  przez

św.  Benedykta  odbudowały  i ulepszyły  społeczeństwo  po  upadku  Rzymu,  mogą  więc

i w aktualnych czasach analogicznie pomóc w odbudowie społeczeństwa – zarówno w kwestii

materialnej, jak i duchowej581. W swojej encyklice Pius XII również postulował nawiązując

do ówczesnych mu wydarzeń i z uwagi na wielkie zasługi św. Benedykta, aby arcyopactwo

na  Monte  Cassino  zostało  odbudowane  po  zniszczeniach  w trakcie  drugiej  wojnie

światowej582. Ojciec Święty stwierdzał, że inspirowanie się działaniem św. Benedykta i jego

dziełami może pomóc ludziom wszystkich stanów, aby odbudować zniszczone społeczeństwo

zarówno  w kwestii  energomaterialnej  (normy  ekonomiczne  i prawne),  jak  i informacyjnej

(normy etyczne, ideologiczne i poznawcze).

Życie zakonne jawi się jako szczególna forma oddania Bogu, w której poprzez śluby

zakonne  oraz  praktyki  modlitwy,  pokuty  i pracy  dokonuje  się  nieustanna  walka

z nieuporządkowanymi  pragnieniami  i dążenie  do  doskonałości  chrześcijańskiej.  Struktura

wspólnoty  zakonnej,  zorganizowanej  na  wzór  rodziny,  minimalizuje  samotność  i tworzy

przestrzeń do harmonijnego rozwoju duchowego, intelektualnego i praktycznego, pozostając

zawsze  w służbie  całemu  Kościołowi.  Reguły  zakonne,  w tym  reguła  św.  Benedykta,

pokazują,  że  życie  mnisze,  odpowiednio  ukształtowane,  pozwala  osiągnąć  równowagę

pomiędzy surowością a miłością,  pomiędzy autorytetem a wzajemnym wsparciem, czyniąc

z klasztoru środowisko sprzyjające wzrostowi cnót i świętości. W ten sposób życie zakonne

nie tylko chroni przed kryzysem duchowym jednostki,  ale także wpływa na kształtowanie

ładu w swoim otoczeniu, pełniąc funkcję odnowicielską w obliczu moralnych i materialnych

upadków kolejnych epok.

578Tamże.
579Tamże.
580Tamże, s. 151-152.
581Tamże, s. 153.
582Tamże, s. 155.

64



1.4.4. Rola biskupów w Kościele

W całym Kościele  Katolickim – zarówno u łacinników, jak  i na Wschodzie  – Pan

Jezus  sprawuje  swoje  rządy za  pomocą władzy właściwego biskupa583.  To sam Chrystus,

który  jest  Pasterzem  i biskupem  dusz584,  uobecnia  swoją  władzę  w tych,  którzy  w Jego

imieniu  kierują  wspólnotą  wiernych.  Biskup  jest  dostojnym  członkiem  Kościoła,  gdyż

w sposób  szczególny  związany  jest  z Głową  Kościoła585.  Jako  ten,  który  wyróżnia  się

w Kościele  i jest  szczególnie  związany  z Chrystusem  –  Głową586,  staje  się  widzialnym

znakiem obecności Pana pośród Jego ludu. Biskupi jako części członków Pana w Kościele587,

wypełniają  swoją misję  w jedności z całym Mistycznym Ciałem Chrystusa.  Ta szczególna

więź obejmuje również relację z papieżem – biskupi są najściślej związani właśnie z nim, jak

i samym  Chrystusem588.  W nich  bowiem  –  jak  naucza  św.  Tomasz  z Akwinu  –  trwa

najważniejsza w Kościele: pełnia apostolskiej godności589, gdyż są posłanymi przez Chrystusa

Jego  Apostołami590.  Sam  Chrystus  steruje  podsystemem  danej  części  Kościoła  przez

właściwego jej biskupa, który jest następcą apostołów. Biskup jest w szczególnych relacjach

z Chrystusem stając się wręcz znakiem Jego obecności. Należy jednak pamiętać, iż biskup

działa w jedności z Kościołem.

W Kościele Katolickim biskup działa z postanowienia papieża591. Jurysdykcja biskupia

jest przyznawana tylko i jedynie przez papieża, o czym wielokrotnie przypominał Pius XII np.

w dokumentach Mystici Corporis i Ad Sinarum Gentem. Biskupi mają zatem obowiązek stale

podlegać  władzy  papieskiej,  być  jej  podporządkowani  i trwać  w jedności592.  Papież  może

potwierdzać ustalenia biskupów na poziomie danego kraju593, jak i posiada swobodne prawo

ich  mianowania.  Wyłącznie  Rzym  ma  kompetencje  do  oceny,  czy  dany  kandydat  jest

odpowiedni do godności biskupa594.  Papieże przez wieki uważali za istotne bronienie praw

swojej  hierarchii595.  Osoby niebędące papieżem lub kolegia mogą uczestniczyć w wyborze

biskupa  jedynie  wtedy,  gdy  Stolica  Apostolska  przyzna  im  to  prawo w sposób  wyraźny,

583Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 211.
584Tamże, s. 210.
585Tamże, s. 211-212.
586Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 236. Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 211.
587Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 236. Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 211.
588Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 236.
589Tamże, s. 237.
590Tamże.
591Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 211-212.
592Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 610-611.
593Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 637.
594Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 609-610.
595Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 46.

65



wskazując  konkretne  okoliczności  i warunki596.  Niezależnie  jednak  od  formy  nominacji,

zbadanie  czy  kandydat  do  sakry  biskupiej  jest  odpowiedni,  pozostaje  koniecznym

obowiązkiem w każdym narodzie597.  Biskupi,  którzy  nie  zostali  zatwierdzeni  i mianowani

przez Rzym, nie posiadają żadnej władzy jurysdykcji ani prawa nauczania598. Wyświęcanie

biskupów bez zgody Stolicy Apostolskiej jest sprzeczne z zasadami i nauczaniem Kościoła599.

Choć  święcenia  udzielone  wbrew  Rzymowi  są  ważne,  to  jednak  są  jednocześnie

świętokradcze600,  a taka  bezprawna  konsekracja  stanowi  poważne  uderzenie  w jedność

Kościoła601. W konsekwencji,  zarówno ten, kto udziela, jak i ten, kto przyjmuje bezprawną

konsekrację, podlegają ekskomunice602. Żadna osoba ani zgromadzenie poza papieżem nie ma

prawa unieważnić kanonicznego mianowania biskupa, nominować własnego ani konsekrować

biskupa bez uprzedniej zgody Rzymu603. Ojciec Święty ukazywał również rozwój hierarchii

w różnych  częściach  świata.  Rzym  zabiegał  o to,  by  biskupi  i kapłani  z Chin  byli

odpowiednio ukształtowani – Pius XI osobiście konsekrował sześciu biskupów, a Pius XII

ustanowił hierarchię kościelną w Chinach, mianując jednego z nich kardynałem604. Wybierano

ich  spośród najlepszych  kandydatów miejscowej  ludności,  co  przyczyniło  się  do  wzrostu

liczby duchowieństwa605. Działanie biskupa zawsze musi się odbywać w jedności i za zgodą

papieża,  który  może  dowolnie  mianować  biskupów  i unieważniać  te  mianowania,

potwierdzać ustalenia biskupów lokalnych, jak i wydawać zgody innym osobom na branie

udziału  w wyborze  lub  wyświęceniu  biskupa.  Działanie  bez  zgody  papieża  mogą  mieć

podwójny skutek.  Bezprawne mianowanie biskupa nie jest  w mocy, a więc biskup nie ma

prawa sterować powierzoną sobie owczarnią. Z kolei bezprawne wyświęcenie biskupa (przez

osoby posiadające odpowiedni charakter sakramentalny – właściwość stałą swojego systemu)

jest skuteczne i dodaje stałą właściwość sterowniczą do wyświęconej jednostki. Obydwa te

czyny są  głęboko  niemoralne  i uderzają  nie  tylko  w normy prawne,  ale  również  etyczne.

Udzielenie i przyjęcie bezprawnej konsekracji na biskupa wiąże się z wyłączeniem z systemu

Kościoła.

Papież, jako widzialna Głowa Kościoła, nie może samodzielnie wypełniać wszystkich

zadań pasterskich i misyjnych, dlatego musi powoływać innych pomocników, aby wspierali

596Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 610.
597Tamże, s. 613-614.
598Tamże, s. 610.
599Tamże, s. 609-610.
600Tamże, s. 611.
601Tamże, s. 612.
602Tamże, s. 612-613.
603Tamże, s. 612.
604Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 7-8.
605Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 429.

66



go w jego misji606. Tym pomocnikom – w szczególny sposób biskupom – powierza troskę

o wiernych  i o cały  Kościół,  wzywając  ich,  aby  uczestniczyli  w jego  ojcowskiej  trosce

o wszystkie  wspólnoty607.  Hierarchia  kościelna,  zjednoczona  z papieżem608,  działa

z macierzyńską  łagodnością  na  rzecz  ewangelizacji  i wprowadzania  dobrych obyczajów609.

W tym duchu  papież  zachęcał  biskupów,  aby  byli  czujni,  zaangażowani,  ale  też  działali

z własnym autorytetem610, nie upadając na duchu w obliczu trudności611. Do biskupów papież

kierował  również  konkretne  polecenia  duszpasterskie:  nakazuje  im  przekazywać  jego

pragnienia  i napomnienia  wiernym612,  a także  życzy  sobie,  aby  gorliwie  głosili  jego  wolę

zarówno  kapłanom,  jak  i ludowi  –  w sposób,  który  uznają  za  najbardziej  odpowiedni613.

Papież stwierdzał, że szybkie działanie biskupów jest serdeczną odpowiedzią na jego apele614.

Biskupi z papieżem na czele dbają o wysoki poziom norm informacyjnych w powierzonym

sobie  ludzie.  Biskupi  są  również  przekaźnikami  woli  papieża.  Przekazują  otrzymane

informacje  od  Widzialnej  Głowy  Kościoła  do  swoich  wiernych  i kapłanów.  Papież

wskazywał,  że  biskup  ma  pewną  dowolność  w przekazywaniu  tej  woli,  a więc  jest

zaangażowany w tym zakresie w proces optymalizacji w Kościele.

Biskupi mają obowiązek i prawo do kierowania przede wszystkim życiem duchowym

Kościoła615.  Ich obowiązkiem jest  dbać o wiernych616.  W tej  misji  działają  jako prawdziwi

pasterze, którzy w swoich diecezjach karmią powierzonych im wiernych i nimi kierują617. Ich

pasterska troska obejmuje zarówno kapłanów, jak i świeckich, a rozwój duchowy obu tych

grup leży w ich opiece618. Jako ci, którzy wyświęcają kapłanów w imieniu Kościoła619, biskupi

odpowiadają również za ich formację i wskazywanie drogi uświęcenia. Poprzez nauczanie,

biskupi  powinni  ukazywać  wiernym,  że  chrześcijańskie  życie  nie  polega  na  modlitwach

i ćwiczeniach  dla  własnej  korzyści,  lecz  służy  pożytkowi  duchowemu  i świętości  całego

Kościoła620.  Dzięki  pracy  biskupów  ludzie  powinni  również  zrozumieć  moc,  godność

606Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 236. Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 213.
607Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 236.
608Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 447.
609Tamże.
610Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 804-805.
611Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 593.
612Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, w: AAS, t. XXXVII, 1945, s. 100.
613Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
614Pius XII, Optatissima Pax, w: AAS, t. XXXIX, 1947, s. 604.
615Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 594.
616Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
617Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 211-212.
618Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 643.
619Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 558.
620Tamże, s. 587.

67



i doskonałość  różańca621,  a także  być  zachęcani  do  modlitwy  jako  podstawowego  aktu

wiary622. Sami biskupi mają obowiązek błagać Boga Ojca w różnych sprawa Kościoła623, jak

i zachęcał ich, by nie zaniedbywali wyrażania wdzięczności Bogu – np. poprzez wyśpiewanie

Magnificat ku czci Niepokalanej624. Troska biskupów rozciąga się także na dziedzinę kultury

i sztuki – mają dbać o to, aby artyści właściwie rozumieli sprawy Boże, tak aby ich dzieła

odpowiadały  potrzebom  kultu  i były  godne  świętych  tajemnic625.  Zadaniem  biskupa  jest

podnoszenie norm informacyjnych powierzonych mu kapłanów i świeckich (w tym artystów).

Dodatkowo  biskup  ma  możliwość  włączania  do  podsystemu  kapłańskiego  nowych  ludzi.

Biskup nie  tylko  powinien  zachęcać  do  modlitwy,  szczególnie  do  modlitwy,  ale  sam się

modlić. Modlitwa jest związana z aktem wiary, zatem w myśl nauczania Ojca Świętego może

być uznana jako relacja powiązana z cnotą wiary.

Biskupi  są  zobowiązani,  aby  nie  dopuścić,  by  ich  wierni  zostali  zwiedzeni  przez

błąd626.  W obliczu  ówczesnych  zagrożeń,  Ojciec  Święty  zalecał  biskupom  szczególne

zbadanie  fałszywych  idei,  które  mogą  mieć  doniosłe  skutki  duchowe  i społeczne627.

W szczególności mają obowiązek podejmować działania ochronne wobec wrogich idei, takich

jak  komunizm.  W tym  celu  powinni  naradzać  się  w ramach  hierarchii,  a także  zakładać

odpowiednie  organizacje  i stowarzyszenia,  które  umożliwią  im  skuteczne  wypełnianie

powierzonej  misji628.  Powinni  też  nauczać  szczerze,  że  tylko  na  przykazaniach  można

wybudować prawdziwą zgodę we wspólnotach629. Biskup jest zobowiązany do działalności

kontrwywiadowczej  w zakresie  chronienia  swoich  wiernych  przed  niebezpiecznymi

ideologiami.  W tym  celu  może  powoływać  podsystemy  Kościoła,  które  będą  się  tym

zajmowały.  Walka z wrogimi  ideami  ma polegać  na rozpoznaniu  ich i nauczaniu  prawdy,

szczególnie  że tylko religia  może zapewnić pokój.  Walka odbywa się zatem na poziomie

norm informacyjnych.

Misja  biskupa  nie  kończy  się  na  granicach  własnej  diecezji.  Na  mocy  zadania

ustanowionego przez  Chrystusa,  biskup powołany jest  również  do bycia  gwarantem misji

apostolskiej  Kościoła,  która  obejmuje  wszystkie  Narody.  To  zadanie  nie  wygasło  wraz

z odejściem Apostołów, lecz trwa w biskupach wiernych Rzymowi630. Zakładanie Kościoła na

621Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 579.
622Pius XII, Luctuosissimi Eventus, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 743.
623Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 240.
624Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 619.
625Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 591.
626Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 519.
627Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 426.
628Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 519.
629Pius XII, Summi Maeroris, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 516.
630Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 237.

68



całym świecie i rozszerzanie Ewangelii to nie tylko zadanie papieża, ale również integralna

część  posługi  biskupów631.  Zadaniem  biskupów  jest  umacniać  wiernych  i angażować  ich

w troski całego Kościoła,  a także w jego misyjnego ducha.  Papież wyraża przekonanie,  że

jeśli  formacja  będzie  prowadzona  właściwie  w rodzinach,  szkołach,  parafiach,  Akcji

Katolickiej  i innych  stowarzyszeniach,  to  nie  zabraknie  misjonarzy632.  Biskupi  są  więc

wezwani do działania nie tylko dla dobra lokalnego Kościoła, ale przede wszystkim dla dobra

wspólnego całej wspólnoty wierzących633. Zadanie biskupów to także duchowe przywództwo

wobec  społeczeństwa.  Papież  życzy  sobie,  aby  biskupi  pobudzali  swoich  wiernych  do

odnowy  społeczeństwa  chrześcijańskiego,  gdyż  choć  nawrócenia  indywidualne  są

fundamentalne, to często okazują się niewystarczające bez przemiany struktur społecznych634.

Dlatego papież zachęca  również biskupów do analizy  negatywnych zjawisk w historii  ich

narodów,  przekonany,  że  refleksja  nad  przeszłością  nie  będzie  daremna635.  Pasterskie

prowadzenie  biskupów  winno  obejmować  wyznaczanie  programów  duchowego  działania,

które umożliwią katolicyzmowi przezwyciężanie przeszkód i głębsze przenikanie umysłów

ludzi  oraz  struktur  społecznych  –  zawsze  w celu  ich  zbawienia636.  Biskup  nie  jest

odpowiedzialny  tylko  za  swój  kościół  lokalny,  ale  również  za  całość  Mistycznego  Ciała

Chrystusa, aby ten rozrósł się na cały świat – zarówno w systemie świeckiej wspólnoty, jak

i poza granicami powierzonej owczarni. W tym celu biskup nie tylko musi działać sam (np.

przez  optymalizację  metod  działania),  ale  też  przez  zaszczepianie  odpowiednich  norm

w powierzonym swoim ludzie i sterowaniem nim w ramach procesu realizacji.

Biskupi, jako pasterze Kościoła, ponoszą przed Bogiem odpowiedzialność za sposób,

w jaki  opiekowali  się  powierzonymi  im  wiernymi637.  Ich  misja  jest  wymagająca  i pełna

odpowiedzialności,  dlatego  powinni  wyróżniać  się  czujnością638,  duchem  pokuty  oraz

umartwieniem  –  powściągliwość  i uczynki  pokutne  czynią  bowiem  ich  modlitwę  milszą

Bogu639. Ich duchowe życie ma bezpośredni wpływ na skuteczność posługi. Biskupi, którzy

stają  w obronie  swojej  władzy,  nawet  jeśli  czynią  to  z surowością,  strzegą  w istocie  woli

Chrystusa640. Normy jakimi kierują się biskupi mają wpływ na jakość ich sterowania swoją

owczarnią, za co są odpowiedzialni przed samym Bogiem.

631Tamże, s. 236.
632Tamże, s. 243.
633Tamże, s. 244.
634Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 615.
635Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 251.
636Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638.
637Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238-239.
638Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638.
639Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452.
640Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 547.

69



W  trosce  o integralność  wiary  i moralność  Kościoła,  konieczne  są  działania

wspólnotowe.  Synody  kościelne  odgrywają  w tym  względzie  kluczową  rolę  –  służą

zachowaniu  czystości  wiary,  reformie  życia  prywatnego  i publicznego  oraz  przywróceniu

dyscypliny  wśród  duchowieństwa641.  Z tego  względu  odbywały  się  również  spotkania

biskupów na  poziomie  całego  kraju  (łac.  concilia)642.  Działanie  wspólnotowe objawia  się

również,  gdy  biskup  nie  posiada  odpowiednich  środków  i sił  do  wypełniania  swoich

obowiązków, ma prawo i możliwość prosić innych o pomoc w postaci dodatkowych księży,

braci i sióstr zakonnych643. Biskup nie jest pozostawiony sam sobie, ale działa w Kościele, do

którego może się zwracać o dodatkowych kapłanów i zakonników (energomateria w ramach

akumulatora)  lub  koordynowanie  z innymi  biskupami  wszczepiania  norm  społecznych

w podsystemy znajdujące się na szerszym terenie, np. krajowym.

Ze  szczególnej  funkcji  biskupów  wypływa  szacunek,  którym  powinni  ich  darzyć

wierni – to do biskupów w pierwszej kolejności odnoszą się słowa Psalmu: „Nie dotykajcie

moich  pomazańców”  (Ps  105(104),  15)644,  bardziej  niż  do  władców  świeckich645.  Ojciec

Święty  wskazywał,  że  biskupom należy  się  posłuszeństwo646,  tak  jak  niegdyś  Apostołom,

którzy prowadzeni przez Ducha Świętego np. przestali święcić soboty, ustanawiając niedzielę

jako dzień Pański647,  co było donośną zmianą  w czasach apostolskich  w kontekście  religii

Mojżeszowej. Wierni są zobowiązani w ramach norm etycznych do posłuszeństwa i szacunku

wobec biskupa.

Papież  w swoich  encyklikach  wymieniał  przykłady  pasterzy,  którzy  byli  wzorami

swojej posługi. Dla przykładu Ojciec Święty przytaczał historię biskupów, którzy wykazali

się  heroiczną  wiernością  –  także  w sytuacjach  granicznych.  Wśród  więźniów  w obozach

jenieckich  byli  tacy,  którzy  bohatersko  bronili  praw  Boga  i Kościoła648.  Święty  Cyryl

Aleksandryjski również jawi się jako wzór biskupa,  który całym swoim życiem oddał się

obronie  wiary,  jedności  Kościoła  oraz  prowadzeniu  wiernych  ku  prawdzie.  Jako  pasterz

czuwał  nad  powierzonymi  mu  wiernymi,  szybko  identyfikując  błędy  i z odwagą  broniąc

świętej wiary649. Papież w swoich encyklikach wspominał jego zasługi650. Św. Cyryl nie tylko

strzegł  nienaruszalności  doktryny,  ale  też  z apostolskim  zapałem  nawracał  błądzących  –

641Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 345.
642Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 637.
643Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 520-521.
644Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 212: „Nolite tangere Christos meos”.
645Tamże.
646Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 594.
647Tamże, s. 575-576.
648Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
649Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 130.
650Tamże, s. 129.

70



doprowadzając  między  innymi  do  uznania  prymatu  Soboru  Efeskiego  przez  biskupów

Antiochii651.  Uczył  ludzi  nie  tylko  słowem,  ale  i przykładem652.  Był  wybitnym

przedstawicielem  tego  wszystkiego,  co  najlepsze  w Kościele  Wschodnim:  wyróżniał  się

świętością wyrażoną szczególnym oddaniem Matce Bożej, głęboką nauką – za którą został

ogłoszony Doktorem Kościoła – oraz gorliwością w odpieraniu herezji, szerzeniu Ewangelii

i potwierdzaniu prawdy wiary653. Uosabiał siłę i energię w obronie i zachowywaniu wiary654,

co  przejawiało  się  np.  w jego  gotowości  na  wszelkie  konsekwencje  –  nawet  śmierć  –

w obronie prawdy655. Gdy w egipskich klasztorach toczyły się spory wokół nestorianizmu, św.

Cyryl pisał do mnichów, aby ich pouczyć i ostrzec przed herezją656. Jak tylko rozpoznał błąd,

natychmiast podjął działania:  pisał prace, listy, odwoływał się do papieża i w jego imieniu

zaangażował  się  w obrady  Soboru  Efeskiego657.  Jego  energiczne  i wierne  działanie

doprowadziło  do  prześladowania  –  został  niesprawiedliwie  usunięty  z urzędu,  potępiony

przez nielegalny sobór, znieważony i uwięziony – wszystko to mężnie wytrwał658. Św. Cyryl

nie  bał  się  stawiać  błądzącym biskupom,  a nawet  cesarzowi659.  Mimo swej  stanowczości,

traktował błądzących z wielką troską: pisał, że należy ich traktować jak chorych, delikatnie

i z życzliwością, ponieważ surowość może prowadzić do zatwardziałości660. Był przyjacielem

pokoju i unikał kłótni, napełniony współczuciem nawet wobec heretyków661. Nawet wobec

tych,  którzy  odrzucili  jego  naukę,  pozostał  braterski  –  po  potępieniu  jego  Dwunastu

Rozdziałów przez niektórych biskupów, pisał  do nich listy,  by wyjaśnić swoje stanowisko

i usunąć nieporozumienia662. Św. Cyryl uznał, że lepiej nie okazywać wyższości wynikającej

z urzędu,  aby  nie  pogłębiać  podziałów663.  Ucieszył  się  szczerze  z powrotu  biskupów

z Antiochii do prawdy – wydarzenia te, jak podkreślił Pius XII, pozostają aktualnym wzorem

postawy duszpasterskiej również dzisiaj664. Św. Cyryl posiadał wysokie normy informacyjne,

które przekazywał innym. Były na tyle mocne, iż był gotowy nawet na śmierć, a więc nie był

podatny  na  naciski  związane  z normami  witalnymi.  Świadczy  o tym też  to,  że  wolał  nie

651Tamże, s. 131.
652Tamże, s. 132.
653Tamże, s. 131-132.
654Tamże, s. 134.
655Tamże, s. 132-133.
656Tamże, s. 133.
657Tamże, s. 134.
658Tamże, s. 135.
659Tamże.
660Tamże, s. 135-136.
661Tamże, s. 136.
662Tamże, s. 136-137.
663Tamże, s. 137.
664Tamże.

71



obnosić się ze swoim wysokim stanowiskiem, aby nie pogłębiać podziałów. W przypadku

nieporozumień starał się wyjaśniać swoje stanowisko (normy poznawcze).

Św. Cyryl czuł się zobowiązany w sumieniu, aby odwoływać się do papieża i działać

w zgodzie z nim665, z tego powodu wszystkie jego działania miały miejsce w ścisłej jedności

z nim666.  Papież  św.  Celestyn  I delegował  go  do  wprowadzenia  w życie  dekretów synodu

rzymskiego  przeciw  Nestoriuszowi,  a także  powierzył  mu  działania  na  Soborze  Efeskim,

które papiescy legaci mieli wspierać667. Sam Cyryl świadczył, że prawowierność jego wiary

została  potwierdzona  przez  Kościół  Rzymski  i przez  sobór  zebrany  z całej  ziemi  pod

niebem668. Bronił też publicznie papieża Sykstusa III, rozwiewając fałszywe pogłoski o jego

sprzeciwie wobec usunięcia Nestoriusza – wskazując, że papież działał zgodnie z synodem,

ratyfikował  jego  postanowienia  i pozostawał  w pełnej  jednomyślności  ze  św.  Cyrylem669.

Święty  Biskup  podejmował  działania  pojednawcze  z biskupami  Antiochii  nie  z własnej

inicjatywy, lecz z polecenia papieża670. Jego troska o jedność Kościoła była tak głęboka, że

papieże  nie  tylko  mu  ufali,  ale  całkowicie  utożsamiali  się  z jego  postawą,  uznając  jego

działania  za  własne  i w pełni  je  aprobując671.  Św.  Cyryl  działał  w łączności  z papieżami

i broniąc ich.

Podsumowując,  przedstawiony  fragment  ukazuje  biskupa  jako  szczególnego

uczestnika  władzy  Chrystusa  w Jego  Kościele,  którego  posługa  zawsze  realizuje  się

w jedności  z papieżem.  To  właśnie  więź  z Rzymem  nadaje  autorytet  jurysdykcyjny

i gwarantuje, że misja biskupa pozostaje zakorzeniona w pełni apostolskiej godności. Zadania

biskupa  obejmują  zarówno  wymiar  pasterski  wobec  powierzonych  mu  wiernych,  jak

i odpowiedzialność za integralność wiary, kulturę oraz misję całego Kościoła powszechnego.

Przykład  św.  Cyryla  Aleksandryjskiego  został  przywołany  jako  ilustracja  wzorcowego

wypełniania tej funkcji – wiernego jedności z papieżem, obrońcy doktryny i pasterza, który

łączył stanowczość z troską o zbawienie ludzi. Tym samym fragment podkreśla, że biskup nie

jest  samodzielnym  podmiotem  władzy,  lecz  widzialnym  znakiem  obecności  Chrystusa,

działającym zawsze w ramach jedności Kościoła i w posłuszeństwie Stolicy Apostolskiej.

665Tamże, s. 142-143.
666Tamże, s. 138.
667Tamże, s. 139.
668Tamże.
669Tamże, s. 140.
670Tamże.
671Tamże, s. 140-141.

72



1.4.5. Rola świeckich w Kościele

Współpraca świeckich z kapłanami stanowi cenną pomoc w dziele odnowy Kościoła

i rozszerzania  Królestwa  Bożego.  Ojciec  Święty  stwierdził  w czasach  drugiej  wojny

światowej,  że należy zwrócić szczególną uwagę na świeckich,  którzy pomagają  hierarchii

kościelnej672.  Kapłani  w swojej  posłudze  nie  są  w stanie  dotrzeć  do  wszystkich  ludzi

i zaspokoić ich potrzeb673, dlatego w ich pracy mogą pomagać świeccy, wśród których Ojciec

Święty wymieniał np. Akcję Katolicką674. Wierni powinni współpracować z kapłanami w celu

odnowy675, a ich działania, prowadzone pod przewodnictwem hierarchii kościelnej, przynosiły

zdaniem  papieża  realne  owoce  apostolskie.  Działanie  świeckich  przewodzonych  przez

hierarchię kościelną jest cenną pomocą dla kapłanów676. Wielu świeckich działało w czasach

papieża zgodnie ze wskazaniem własnego biskupa w celu nawrócenia ludzi, którzy odeszli od

Kościoła677. Tego rodzaju zaangażowanie apostolskie nie było zarezerwowane dla wybranych

– świeccy,  którzy  wspierali  kapłanów w ich dziele  pochodzą  ze  wszystkich  stanów, klas,

grup678. Należeli do nich kobiety, mężczyźni, chłopcy i dziewczęta679. Pomoc kapłanom przez

świeckich jest  służbą pod sztandarami Pana Jezusa Chrystusa680.  Pius XII uznał,  że każdy

świecki, kto włącza się w tę pracę apostolską w łączności z Kościołem, jest wyświęcany (łac.

consecrat) na sługę Chrystusa681. W ten sposób świeccy mogą pomagać hierarchii kościelnej

w rozszerzaniu  Królestwa  Bożego682,  stając  się  aktywnymi  uczestnikami  misji  Kościoła.

Papież wyrażał radość z faktu działania wiernych, którzy angażują się w szerzenie Królestwa

Bożego683 i wdzięczność za ich pracę dla Ewangelii684. Podsystem kapłanów w Kościele nie

jest  dostatecznie  liczny,  aby  móc  samodzielnie  sterować  Kościołem  ku  wyznaczonemu

celowi.  Świeccy  w Kościele  wszystkich  stanów mogą  pomagać  swoim biskupom lub  ich

672Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
673Pius XII, Anni Sacri, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 219.
674Tamże.
675Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 616.
676Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 443.
677Tamże.
678Tamże.
679Tamże.
680Tamże.
681Tamże, s. 444: „Apostolicus hic labor, ex Ecclesiae affiatu ac normis exantlatus, ea ratione laicos homines 
quasi Christi administros consecrat, qua S. Augustinus luculenter explicat: «Cum … auditis, fratres, Dominum 
dicentem : Ubi ego sum, ibi et minister mens erit, nolite tantummodo bonos Episcopos et clericos cogitare. Etiam
vos pro modo veltro ministrate Christo, bene vivendo, eleemosynas faciendo, nomen doctrinamque eius, quibus 
potueritis praedicando, ut unusquisque etiam pater familias hoc nomine agnoscat paternum affectum suae 
familiae se debere. Pro Christo e pro vita aeterna suos omnes admoneat, doceat, hortetur, corripiat, impendat 
benevolentiam exerceat disciplinam; ita in domo sua ecclesiasticum et quodammodo episcopale implebit 
officium, ministrans Christo, ut in aeternum sit cum ipso»”.
682Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
683Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 442.
684Tamże, s. 443.

73



kapłanom w tym zadaniu szerzenia Bożego Królestwa. Ojciec Święty nawet wskazywał, że

świecki angażujący się w pracę apostolską jest wyświęcany na sługę Chrystusa, oczywiście

nie w sensie otrzymania stałej właściwości charakteru sakramentalnego, ale pewnej analogii. 

Świeccy, choć zajmują w Kościele pozycję niską (łac. humilem), cieszą się godnością

czcigodną  (łac.  honorificum)685 i otrzymali  bardzo  odpowiedzialne  zadanie  w jego

strukturze686.  Wysiłki  wszystkich  wiernych  na  rzecz  Kościoła  mają  olbrzymią  wartość

i znaczenie687, niezależnie od ich funkcji czy statusu. Każdy wierny jako osoba prawna (łac.

iuris personae) może osobiście zwracać się do Boga i prosić Go o łaski688. Dzięki łasce Bożej

świeccy mogą dojść do szczytów świętości689, prowadząc życie oparte na miłości bliźniego

i uczynkach miłosierdzia – wypełniają dzieła miłosierdzia dla ratunku ciał i duszy bliźnich690.

Aby  jednak  ich  służba  była  pełniejsza  i skuteczniejsza,  powinni  posiąść  solidną  wiedzę

religijną, szczególnie ci, którzy współpracują z hierarchią kościelną691. Zgłębianie tej wiedzy

możliwe  jest  przez  biblioteki,  dyskusje  czy  kluby  studyjne692.  Świecki,  który  dobrze  zna

religię,  może  następnie  pouczać  tych,  którzy  nie  znają  jej  spraw,  obalać  argumenty

przeciwników  i być  pomocą  dla  swoich  przyjaciół693.  Świeccy  są  niżej  w hierarchii  od

kapłanów,  jednak  ich  wysiłki  są  potrzebne,  aby  Kościół  mógł  funkcjonować  zgodnie  ze

swoim przeznaczeniem. Są ludźmi w pewnym zakresie niezależnymi np. w zakresie proszenia

o dane  łaski  Boga.  Pomimo niższego  miejsca  w hierarchii  mogą  dojść  dzięki  współpracy

z Bożą łaską do szczytów świętości przez wysokie normy informacyjne – etyczne działanie,

wiedzę religijną i Ewangelizowanie innych.

Papież szczególnie wzywał członków Akcji Katolickiej i innych związków katolickich

do  pomocy  na  rzecz  budowy  Kościoła694.  W swoich  encyklikach  wskazywał  konkretne

stowarzyszenia  świeckich,  takie  jak  np.  występujące  w USA  orgnaizacje  jak:  Akcja

Katolicka,  Zgromadzenia  Mariańskie,  Confraternity  of  Christian  Doctrine,  Holy  Name

Society695.  Ich  działalność  koordynowała  National  Catholic  Welfare  Conference,  która

stanowiła zdaniem Ojca Świętego dobre narzędzie do biskupiej posługi696. Również istotną

rolę  pełniły  zrzeszenia  pracownicze,  dzięki  którym  Kościół  uzyskał  chwałę,  a zawody  –
685Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
686Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 443.
687Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 241.
688Tamże, s. 236.
689Tamże, s. 201.
690Tamże.
691Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.
692Tamże.
693Tamże.
694Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 241.
695Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 637-638.
696Tamże, s. 638.

74



splendor697, co pokazuje,  jak głęboko świeccy mogą współtworzyć życie Kościoła poprzez

zorganizowaną działalność. Organizacją, która szczególnie i licznie wybrzmiewała w pismach

papieża była Akcja Katolicka. Jako jedna z głównych organizacji świeckich, odegrała istotną

rolę  w życiu  Kościoła,  wspomagając  jego  misję  od  samego  początku.  Już  w pierwszych

wiekach  chrześcijaństwa  świecka  współpraca,  którą  nazywano  później  Akcją  Katolicką,

przejawiała  się  w działaniach  takich  osób jak  Apollo,  Lidia,  Akwila,  Priscylla  i Filemon,

którzy wspomagali św. Pawła698. W czasach papieża Akcja Katolicka była organizacją, która

chętnie  współpracowała  z hierarchią  dla  krzewienia  Królestwa  Chrystusa699.  Wspierała

biskupów  i kapłanów  w ich  pracy  apostolskiej700,  a jej  członkowie  stawali  się  ludźmi

świadomymi swoich możliwości i obowiązków oraz czynnymi w życiu Kościoła701. Z działań

Akcji Katolickiej, jak i Kongresów Eucharystycznych płynęło wiele łask702, dlatego należy je

uznać za istotne w konflikcie pomiędzy chrześcijaństwem a wrogimi mu siłami703. Już same

teksty o Akcji Katolickiej pozwoliły także na zbliżenie się wiernych do siebie, do hierarchii,

a szczególnie  do  papieża704.  Pius  XII  uznał,  że  członkowie  Akcji  Katolickiej  są  wolni

w uczestniczeniu w innych stowarzyszeniach,  które reformują życie polityczne i społeczne,

ale  kształtowanie  społeczeństwa  zgodnie  z Ewangelią  jest  nie  tylko  ich  prawem,  ale

i obowiązkiem705.  W pracy świeckich na rzecz Kościoła angażują się nie tylko pojedyncze

osoby, ale całe systemy tych osób, które swoją historię mają już od czasów apostolskich.

Same publikacje o tej organizacji tworzyły i wzmacniały relacje w Kościele. Ojciec Święty

w swoich  encyklikach  szczególnie  skupiał  się  na  Akcji  Katolickiej,  jednak  zaznaczył,  że

osoba  świecka  jest  niezależna  o tyle,  że  ma  dowolność  angażowania  się  w tę  lub  inną

organizację  społeczną,  natomiast  jako  świecki  ma  obowiązek  kształtowania  systemu

społeczeństwa zgodnie z normami zgodnymi z Ewangelią.

Podsumowując, refleksja Piusa XII nad rolą świeckich w Kościele ukazuje ich jako

nieodzownych współpracowników hierarchii kościelnej w dziele szerzenia Królestwa Bożego

i odnowy życia  religijnego.  Świeccy,  choć  zajmują  niższą  pozycję  w strukturze  Kościoła,

posiadają  godność  i odpowiedzialność  wynikającą  z powołania  do  apostolstwa,  którego

owocność  zależy  od ich  formacji  duchowej  i intelektualnej.  Działając  indywidualnie  oraz

697Tamże, s. 643.
698Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 510-511.
699Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 593.
700Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 241.
701Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 442.
702Tamże, s. 442-443.
703Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 442-443.
704Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 196-197.
705Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 514.

75



poprzez  stowarzyszenia,  takie  jak  Akcja  Katolicka,  wnoszą  oni  realny  wkład

w ewangelizację, życie liturgiczne i społeczne wspólnoty wiernych. Papież podkreślał, że ich

aktywność nie stanowi jedynie pomocniczej funkcji wobec duchowieństwa, lecz jest wyrazem

współodpowiedzialności  za  misję  Kościoła  i budowę  ładu  społecznego  opartego  na

Ewangelii.  W ten  sposób  świeccy,  zakorzenieni  w tradycji  apostolskiej,  stają  się

pełnoprawnymi uczestnikami misji Kościoła, współtworząc jego dynamikę i odpowiadając na

wyzwania współczesności.

Rozdział przedstawia stopniowe zastosowanie narzędzi Polskiej Szkoły Cybernetyki

do analizy Kościoła i jego misji zbawczej w świetle nauczania Piusa XII. W pierwszej części

ukazano  cybernetykę  jako  naukę  o sterowaniu  i procesach  informacyjnych,  posiadającą

potencjał  integracyjny  i zdolność  do  porządkowania  wiedzy  w różnych dziedzinach,  także

w teologii.  Podkreślono zwłaszcza  rolę  Mazura i Kosseckiego w rozwoju cybernetyki  oraz

metacybernetyki,  które  pozwalają  na  interdyscyplinarne  ujęcie  problemów,  w tym

teologicznych.  Dzięki  temu  możliwe  jest  uchwycenie  wewnętrznej  logiki  oraz  dynamiki

rozwojowej  treści  doktrynalnych.  Wskazano  również  przykłady  prób  interpretacji

teologicznych – od analizy dogmatów po systemowe ujęcie norm społecznych Kościoła.

W dalszej części rozdziału Kościół został potraktowany jako system, którego elementy

i relacje poddano analizie zgodnie z rygorami metody systemowej. Wykazano, że posiada on

strukturę  odpowiadającą  kryteriom  systemu  autonomicznego  –  z receptorami,  efektorami,

korelatorem,  homeostatem,  zasilaczem  i akumulatorem.  Analizie  poddano  także  normy

społeczne  Kościoła  oraz  jego  relacje  z otoczeniem,  w tym  z państwami,  narodami  i całą

ludzkością.  Ujęcie  systemowe  pozwoliło  na  uporządkowanie  i hierarchizację  celów  oraz

metod  działania  Kościoła,  a także  na  określenie  jego  miejsca  w ekonomii  zbawienia.

Rekonstrukcja historii zbawienia według Piusa XII wykazała, że Kościół – umocniony przez

Chrystusa  i Ducha  Świętego,  a objęty  macierzyństwem  Maryi  –  kontynuuje  dzieło

Odkupienia  w świecie.  Dzięki  temu  cybernetyczna  perspektywa  okazała  się  narzędziem

umożliwiającym naukowe i systematyczne  opisanie  misji  Kościoła  w porządku zbawczym

i pozwoliła na wyróżnienie dalszych etapów badania analizą systemową.

76



ROZDZIAŁ II:

Metody działania Kościoła wobec otoczenia

2.1. Królewskość Chrystusa i Niepokalanej jako zasada roli Kościoła wobec 

ludzkości

Celem niniejszego podrozdziału jest systematyczne przedstawienie i analiza nauczania

Piusa XII o królewskiej władzy Chrystusa oraz o królewskiej godności Najświętszej Maryi

Panny  w perspektywie  eklezjologicznej  i soteriologicznej.  W ujęciu  tym  Odkupiciel,  jako

jedyny i najwyższy Król, udziela łask i kieruje Kościołem oraz narodami, zaś Maryja, z racji

Bożego macierzyństwa i współudziału w dziele odkupienia,  króluje analogicznie,  matczyną

miłością wspierając porządek zbawczy. Podrozdział ukazywać będzie, jak doktryna (dogmaty

o Niepokalanym  Poczęciu  i Wniebowzięciu),  liturgia  (święto  Chrystusa  Króla  i Maryi

Królowej),  akty  poświęcenia  (Najświętszemu  Sercu  Jezusowemu  i Niepokalanemu  Sercu

Maryi)  oraz  wydarzenia  z Lourdes  współtworzą  skoordynowany  proces  sterowania

Kościołem i światem przez Chrystusa przy współdziałaniu Maryi. Analiza ta odwoływać się

będzie głównie do kategorii norm informacyjnych by uchwycić ich rolę w przywracaniu ładu,

budowaniu homeostazy wspólnoty wierzących oraz w kształtowaniu życia społecznego. Pius

XII podczas swojego pontyfikatu często nawiązywał w przypadku problemów politycznych

i społecznych do powszechnego panowania Jezusa Chrystusa1.

Odkupiciel jest Osobą wyjątkową.  Jako Syn Boży, posiada szczególny dar widzenia

Pana Boga, który przewyższa wszystkich świętych w niebie2, a Duch Święty mieszka w Nim

jak w najmilszej  swojej  świątyni3.  Choć Zbawiciel  przyjął  słabe ciało,  przyjmuje  również

członki Kościoła, aby je uświęcić i udoskonalić4. Nieustannie otacza swój lud opieką5, kieruje

wiernymi6 i jako źródło mocy udziela łask dla życia duchowego7. Jest nie tylko nauczycielem,

który oświeca,  mistrzem prawdziwej  sprawiedliwości8,  ale  wręcz jest  mądrością  od Boga,

uświęceniem, odkupieniem i sprawiedliwością9. Jest Drogą, prawdą i życiem10. Nie ma innego

1J.,Calvez , J. Perrin, The Church..., dz. cyt., s. 32-33.
2Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 215.
3Tamże, s. 219.
4Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 326.
5Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527.
6Tamże.
7Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 138.
8Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 527. Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 323.
9Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 323.
10Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450.

77



obrońcy  sprawiedliwości  i pocieszyciela  nędzy  ludzkiej,  niż  Pan  Jezus  Chrystus11.  Jako

najwyższy  ideał  sprawiedliwości,  miłosierdzia  i czułości12,  może  oświecić  umysły  ludzi

żyjących w fałszu i rywalizacji poprzez prawdę i miłość13. Choć Pan Jezus jest Zbawicielem,

pozostaje także bratem człowieka14. Chrystus steruje zarówno wiernymi, jak i niewierzącymi.

Wykorzystuje do tego z pewnością normy informacyjne (miłość i prawdę). Pomimo swojej

potęgi  jest  również  dla  ludzi  bratem,  co  pokazuje,  że  zakres  sterowania  jaki  uskutecznia

Odkupiciel nie przeszkadza, aby był w bardzo bliskich relacjach z innymi.

Papież wielokrotnie wskazywał na fakt, że Odkupiciel  jest Królem. W duchu  Quas

primas bł.  Piusa  IX,  przypominał  o królewskiej  władzy  Chrystusa  i Kościoła15.  Podobnie

w innych swoich tekstach wskazywał, że Chrystus jest Królem16 wiecznym17, któremu dana

jest cała władza na niebie i ziemi18. Królewskie panowanie Chrystusa nie ogranicza się do

samego Kościoła – przez Zwycięstwo Krzyża Pan Jezus wysłużył sobie moc i panowanie nad

narodami19,  a przez  Ofiarę  Krzyżową  –  wszechświat20.  Pan  Jezus  jest  Królem  zarówno

z tytułu prawa naturalnego, jak i nabytego – przez dzieło odkupienia21. Z jednej strony już od

momentu  poczęcia,  na  mocy  unii  hipostatycznej,  Jezus  Chrystus  jest  Panem  i Królem

wszystkiego, również jako człowiek22. Matka Boża dawała po narodzeniu Go adorować jako

Króla,  Kapłana  i Proroka  zarówno  Żydom,  jak  i poganom23.  Z drugiej  strony  Chrystus

dokonał  potrójnego  zwycięstwa  –  nad  demonem,  śmiercią  i grzechem24,  a w swoim

Najświętszym Sercu przechowuje owoce tego zwycięstwa, które chętnie udziela ludzkości25.

Jest On pełnoprawną, mistyczną Głową całej ludzkości26. Pan Jezus określany jest również

jako  władca  chrześcijańskiej  rzeczypospolitej  (łac. Christianorum  respublicae)27,  który

nawołuje wszystkich ludzi z tronu Krzyża28. Władza Chrystusa jest władzą królewską z woli

Bożej,  ponieważ  sam  Bóg  Ojciec  chce  Kościoła  jako  Królestwa  Swojego  Syna29.  Sam
11Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 517-518.
12Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 323.
13Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 421-422.
14Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 571.
15Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 447.
16Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 743. Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 625.
17Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 625.
18Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 508.
19Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 206.
20Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 550.
21Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 633-634.
22Tamże, s. 633.
23Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 247.
24Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 334.
25Tamże.
26Tamże, s. 329.
27Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 209.
28Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 417.
29Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 224.

78



Chrystus chciał, aby Jego Królestwo opierało się na trwałym fundamencie i porządku30. Uznał

władzę i prawa Kościoła, na mocy których działają pasterze i doktorzy31. Jego Królestwo to

królestwo  życia,  prawdy,  świętości,  łask,  miłości,  pokoju  i sprawiedliwości32.  Zbawiciel

przewodzi w sposób niewidzialny nie tylko soborom kościelnym33, ale wszystkim wierzącym,

gdyż  katolicy  są  przez  Niego  oświecani,  karmieni,  nauczani  i rządzeni34.  Żywi  i umarli

w Chrystusie nie odstępują Go35. Chrystus panuje nad nimi nadzieją chwały (Kol 1, 27)36,

będąc chlubą Swoich wiernych37. Odkupiciel jest królem zarówno substancjalnie (jako Syn

Ojca), z woli Boga, ale również przez swoje zwycięstwo nad śmiercią, grzechem i demonem.

Władza  Boskiego  Pomazańca  dotyczy  całego  świata  i całej  ludzkości,  której  jest

reprezentantem,  a szczególnie  Kościoła.  Chrystus  steruje  zarówno  wiernymi  Kościoła

Walczącego, Pokutującego, jak i Triumfującego. Potwierdził i potwierdza prawo do działania

pasterzy  i doktorów  Kościoła.  Steruje  nie  tylko  pojedynczymi  ludźmi,  ale  całymi

podsystemami jak np. sobory Kościoła.

Od  początku  chrześcijaństwa  wierni  uznawali  Maryję  za  wyjątkowe  stworzenie

Boże38,  obdarzone  szczególnymi  przywilejami  łaski  i wyjątkową  więzią  z Chrystusem39.

Zawsze  była  szczególnie  czczona  w Kościele40.  Przez  wieki  wierni  prześcigali  się

w wyrażaniu pobożności do Najświętszej Maryi Panny41, natomiast celebracja tajemnic Maryi

została, zdaniem Ojca Świętego, wniesiona na wyżyny dopiero w średniowieczu dzięki św.

Bernardowi z Clairvaux42. Już od swego poczęcia Niepokalana była tak napełniona łaską, że

przewyższała wszystkie łaski świętych43. Została zachowana od wszelkiego grzechu44. Dzięki

zjednoczeniu z Chrystusem przewyższa doskonałością wszystkie stworzenia45. Ojciec Święty

stwierdził,  że Matka Boża była najwierniejszą naśladowczynią Chrystusa46. Maryja jaśnieje

w niebie  chwałą  ciała  i duszy47 i przewyższa  wszystkich  świętych  w świętości,  ustępując

30Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 538.
31Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 224.
32Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 743. Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 625.
33Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 216.
34Tamże, s. 227-228.
35Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 549-550.
36Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 228.
37Tamże, s. 193-194.
38Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 627.
39Tamże.
40Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 582.
41Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 782.
42Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 606.
43Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 635-636.
44Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 247.
45Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 635.
46Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 582.
47Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 248.

79



jedynie  samemu Bogu48.  Leon XIII  uznawał  się,  że  Maryja  posiada  niemal  nieskończoną

władzę w udzielaniu łask i cieszy się niemal boską godnością (łac. immo fere divina Deiparae

dignitate)49.  Ojciec  Święty  wprost  pisał,  że  Maryja  jest  potężna50.  Przypominał,  że  cześć

wobec  Najświętszej  Maryi  Panny  jest  przez  świętych  oznaką  predestynacji (łac.

praedestinationis)51.  Maryja,  jako  Patronka52 i Matka  Kościoła53,  odgrywa szczególną  rolę

w dziele zbawienia. Jest świętsza od serafinów i cherubinów54, napełniona Duchem Świętym

bardziej  niż  jakakolwiek  inna  dusza55.  Troszczy  się  o zbawienie  całej  ludzkości56,  jak

i przyjęła w opiekę i otoczyła miłością Mistyczne Ciało Chrystusa jak Swojego Syna57, stając

się Matką w duchu wszystkich członków Kościoła58. Nazywana jest Najświętszą Rodzicielką

wszystkich  członków  Chrystusowych  (łac.  omnium  membrorum  Christi  sanctissima

Genitrix)59.  Papież  stwierdził,  że  każdy  ochrzczony  lud  chce,  aby  Niepokalana  była  jego

Patronką  i Matką60,  a każda  chrześcijańska  ziemia  jest  równocześnie  ziemią  Maryjną61.

Zdaniem papieża nie ma niczego droższego lub słodszego dla wiernych i kapłanów, niż czcić

i głosić  Niepokalanie  Poczętą62.  Niepokalana  prowadzi  wiernych  do Boga,  wspierając  ich

w drodze  do  świętości  i zbawienia.  Papież  przy  każdej  okazji  zachęcał  do  czułego

i serdecznego  umiłowania  Matki  Bożej63.  To  Ona  wymodliła  udzielenie  Ducha  Świętego

Kościołowi  w dniu  Pięćdziesiątnicy64.  Maryja  odniosła  historyczne  zwycięstwo  pod

Lepanto65.  Brała  udział  w walce  przeciwko  wężowi  piekieł,  jak  i w chwalebnym triumfie

Swojego Syna66. Papieże tacy jak np. św. Marcin, św. Agaton, św Grzegorz II, Sykstus IV lub

Benedykt  XIV, pochwalali  i wspierali  rozrost  pobożności  do Niepokalanej  pielęgnując  go

swoimi  wskazaniami  i wypowiedziami67.  Również  Piusa  XII  szedł  tą  drogą  nakazując

biskupom,  aby  dbali  o to,  aby  nie  zanikła  pobożność  Maryjna68.  Ojciec  Święty  w swojej
48Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 580.
49Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 637.
50Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
51Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 584.
52Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
53Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 582.
54Tamże.
55Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 247.
56Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 636-637.
57Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 248.
58Tamże, s. 247-248.
59Tamże, s. 248.
60Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 606.
61Tamże.
62Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 582.
63Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 626.
64Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 248.
65Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 260.
66Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 583.
67Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 630-631.
68Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 584-585.

80



encyklice  podawał  również  wytyczne  dla  kaznodziejów  i teologów,  którzy  mają  prawo

rozwijać  refleksję  nad  Maryją,  ale  powinni  unikać  przesady  –  zarówno  bezpodstawnego

wyolbrzymiania, jak i przesadnego ograniczania tajemnicy Jej osoby69. Z woli samego Boga

Niepokalana współuczestnicząc w Dziele Odkupienia posiadła specjalną rolę na świecie. Jest

Matką wszystkich ludzi prowadząc wiernych do zbawienia i wypraszając u Boga liczne łaski. 

Skoro  zatem  królewskie  panowanie  Chrystusa  obejmuje  cały  porządek  zbawienia

i kształtuje  życie  Kościoła  poprzez  łaskę,  prawdę  i miłość,  konieczne  staje  się  ukazanie

miejsca  Tej,  która  najściślej  z Nim  współdziała.  W tym  świetle  przechodzimy  do

przedstawienia  maryjnego  wymiaru  tego  porządku  –  godności,  przywilejów  i misji

Najświętszej  Maryi  Panny,  których  teologiczną  logiką  jest  Jej  wyjątkowa  relacja

z Chrystusem  i służebny  udział  w dziele  odkupienia.  Maryja  –  Królowa  nieba  i ziemi70,

króluje z matczyną miłością nad całym światem71, a także w sposób szczególny czczona jest

jako np.  Królowa Chin72.  W znaczeniu  pełnym i właściwym,  Chrystus  pozostaje  jedynym

Królem73,  jednak  Maryja,  jako  nowa  Ewa,  współuczestnicząc  w dziele  odkupienia  obok

nowego  Adama  –  Chrystusa  –  powinna  być  nazywana  Królową przez  analogię74.  Dzięki

Swojemu  udziałowi  w dziele  odkupienia  Maryja  nabyła  sobie  prawo  do  bycia  Panią

stworzenia, Królową i Matką75. Maryja wydała na świat Chrystusa, jako źródło wszelkiego

życia nadnaturalnego76. Fundamentem Jej królewskiej godności jest właśnie to macierzyństwo

Boże77, które uczyniło Ją Matką Króla i Pana, o czym wspominali już starożytni pisarze tacy

jak np. św. Efrem, św. Grzegorz z Nazjanzu, Prudentiusz i Orygenes, opierając się na Nowym

Testamencie78.  Królewskość  Maryi  można  wywieść  z liturgii,  świadectw  starożytnych,

zmysłu  religijnego  (łac.  religionis  sensu) oraz  dzieł  sztuki,  co  potwierdza  teologia79.

Archanioł  Gabriel  był  pierwszym,  który  ogłosił  królewskie  posłannictwo  Niepokalanej80.

Potem Ojcowie Kościoła, tacy jak św. Hieronim, św. Piotr Chryzolog, św. Epifaniusz, św.

Andrzej  z Krety,  św.  German,  św.  Jan  Damasceński  czy  św.  Ildefons  z Toledo,  nazywali

Maryję  Panią  i Królową81.  Maryja  została  nazwana  Królową  całego  stworzenia,  Panią

69Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 637.
70Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 8.
71Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 625.
72Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 14.
73Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 635.
74Tamże, s. 634-635.
75Tamże, s. 633-634.
76Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 247.
77Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 633.
78Tamże, s. 627-628.
79Tamże, s. 638.
80Tamże, s. 633.
81Tamże, s. 628-630.

81



Wszechrzeczy, Królową świata i Matką ludu Bożego82, jak i całej  ludzkości83. Według św.

Alfonsa Marii de Liguoriego, Kościół słusznie tytułuje Maryję Królową84, gdyż sam Chrystus,

najwyższy  Król,  w pewnym sensie  przekazał  Jej  swoje  panowanie85.  Niepokalana  króluje

w niebie wraz z Chrystusem86, uczestnicząc w jego rządach nad umysłami, wolą ludzi87, nad

siłami natury, światem materialnym i działaniami Złego88. Królewska cześć dla Niepokalanej

objawiała  się  również  w działaniach  papieży,  którzy,  idąc  za  pobożnością  wiernych,

koronowali  osobiście  lub  przez  delegatów  liczne  wizerunki  Niepokalanej89,  gdzie  sama

Maryja  była  często  przedstawiana  w ikonografii  jako  Królowa90.  Pius  XII  nałożył  złotą

koronę na wizerunek Niepokalanej z Fatimy91, gdzie do dziś czci się szczególnie Najświętszą

Maryję  Pannę92.  Zdaniem  Ojca  Świętego  samo  ogłaszanie  dogmatów  Maryjnych  jest  jak

dodawanie pereł do Jej korony93. Jednak ogłaszając dogmat o Wniebowzięciu Najświętszej

Maryi Panny94, nie chciał ogłaszać nowej prawdy wiary o Niepokalanej jako Królowej, gdyż

stwierdził,  że  królewski  tytuł  Maryi  ma  wystarczająco  mocne  podstawy  w Magisterium

i liturgii95. Uznając jednak wartość pobożności ludowej i jej znaczenie duchowe, wprowadził

święto  Najświętszej  Maryi  Panny  Królowej96 zachęcając  do  modlitw,  zwłaszcza

różańcowych,  oraz  do  publicznego  wysławiania  chwały  Niepokalanej97.  Ojciec  Święty

wyrażał  przekonanie,  że  szerzenie  prawdy o królewskiej  godności  Maryi  przyniesie  wiele

korzyści Kościołowi98. Matka Boża jest królową ze względu na swoją relację z Chrystusem,

czyli można powiedzieć, że Chrystus jest źródłem Królewskości Niepokalanej. Najświętsza

Maryja Panna uczestniczy w procesie sterowania Chrystusa.

Maryja  osiąga  to  o co  prosi99,  gdyż  skuteczność  Swojego  macierzyńskiego

wstawiennictwa  bierze  ze  zjednoczenia  z Chrystusem100,  a co  więcej  sam  Bóg  chce,  aby
82Tamże, s. 630.
83Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 332.
84Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 631.
85Tamże: „Quod pari modo Benedictus XIV asseveravit in Apostolicis suis Litteris «Gloriosae Dominae» in 
quibus Maria «Regina caeli et terrae» vocatur, eique Supremum Regum quodammodo suum tradidisse asseritur 
imperium.”
86Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 248. Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 626.
87Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 636.
88Tamże, s. 632.
89Tamże, s. 633.
90Tamże, s. 632-633.
91Tamże, s. 626-627.
92Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 260.
93Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 582-583.
94Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 577.
95Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 627.
96Tamże.
97Tamże, s. 638-639.
98Tamże, s. 638.
99Tamże, s. 636-637.
100Tamże, s. 635.

82



ludzie wszystko od Niej otrzymywali101. Cieszy się największą łaską i władzą u swojego Syna

wśród wszystkich stworzeń102, a Bóg bardzo liczy się z Nią, ponieważ jest Matką Chrystusa

i Matką  ludzi103.  Jest  nazywana  kanałem  łaski104.  Pan  Jezus  wysłuchał  próśb  Maryi  już

podczas wesela w Kanie Galilejskiej105. Ojciec Święty stwierdzał wręcz, że nie da się nawet

oszacować  łask,  które  świat  zawdzięcza  Niepokalanej106.  Niepokalana  jest  pośredniczką

pokoju107, więc należy dziękować Jej za zakończenie wojen i inne łaski, a także prosić o pokój

między  narodami  i klasami  społecznymi108.  Pius  XII  pochylał  się  również  nad  zarzutami

niekatolików,  w których  głosi  się,  że  cześć  oddawaną  Matce  Bożej  odbiera  się  cześć

Chrystusowi, co jest fałszem, gdyż cześć oddana Matce Bożej przynosi jednocześnie chwałę

Jej  Synowi109.  Wszystko  w Maryi  kieruje  wiernych  do  Chrystusa  i uwielbienia  Trójcy

Świętej110.  Papież  miał  nadzieję,  że  wierni  podejmą  wysiłek  uwolnienia  się  z grzechu,

poddania się panowaniu Maryi i będą prosić Ją o pomoc w trudnościach111, jak i to, że Matka

Boża  doprowadzi  błądzących  do  skruchy  i powrotu  do  Boga112.  Wstawiennictwo

Niepokalanej jest szczególnie skuteczne. Sam Bóg chce, aby wierni zwracali się do Niej ze

swoimi  sprawami,  by  mogła  wypraszać  łaski  u Swojego  Syna  Człowieka-Boga.  Wraz

z modlitwami  powinno  iść  wewnętrzne  nawrócenie  wierzących  –  podniesienie  norm

etycznych. Co istotne Matka Boża nie przysłania Chrystusa, gdyż, jak zostało już opisane, jej

szczególna rola wypływa od samego Odkupiciela.

Skoro  Chrystus  –  jedyny  Król  –  zechciał,  aby  Jego  Królestwo  obejmowało  także

szczególny udział Maryi, Kościół w swojej misji potwierdza tę prawdę nie tylko przez liturgię

i pobożność,  ale  również  przez  autorytet  nauczania.  Ogłoszenie  dogmatu  o Niepokalanym

Poczęciu jawi się więc jako akt, w którym Kościół umacnia relację świata z Królową Niebios,

a zarazem  ukazuje  jej  miejsce  w porządku  zbawczym,  podporządkowanym  panowaniu

Chrystusa.  Dogmat o Niepokalanym Poczęciu  Najświętszej  Maryi  Panny został  ogłoszony

przez bł. Piusa IX, który oparł się na tradycji113 i nauce Ojców Kościoła, a jedynie potwierdził

101Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 583.
102Tamże, s. 582.
103Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 743.
104Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
105Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 247.
106Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 608.
107Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 640.
108Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
109Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 581-582.
110Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 610.
111Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 638.
112Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
113Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 582.

83



ten odwieczny przekaz  autorytetem papieskim114.  Prawda ta  wypływa z Pisma Świętego115

i była głoszona przez Ojców Kościoła od zarania dziejów Kościoła116. Co istotne, również

niektórzy  chrześcijanie  wschodni,  którzy  odłączyli  się  od  jedności  z Rzymem,  przyjęli  tę

prawdę,  obchodząc  uroczystość  Niepokalanego  Poczęcia,  co  wskazuje  na jej  starożytność

i powszechność117.  Prawda  o Niepokalanym  Poczęciu  została  przyjęta  z radością  przez

wiernych  i przyczyniła  się  do  rozwoju  pobożności  Maryjnej  oraz  chrześcijańskich

obyczajów118.  Związane  z dogmatem  objawienia  w Lourdes  miały  wyraźny  związek

z Rzymem, ponieważ tytuł, którym Maryja się tam przedstawiła, został wcześniej ogłoszony

jako dogmat przez bł. Piusa IX119. Cztery lata po ogłoszeniu dogmatu, Matka Boża objawiła

się w Lourdes, przedstawiając się jako  Niepokalane Poczęcie, co papież uznał za możliwe

potwierdzenie  przez  samą  Maryję  prawdy  zawartej  w dogmacie120,  a wierni  przyjęli

z ogromną  wdzięcznością  i wzruszeniem121.  Kościół  może  sterować  wiernymi  przez

ogłaszanie  dogmatów,  gdyż  ich  skutkiem  było  podniesienie  ich  norm  informacyjnych.

W przypadku  prawdy  o Niepokalanym  Poczęciu  można  się  doszukiwać  tego,  że  sama

Niepokalana potwierdziła tę prawdę ogłoszoną nieomylnie przez Kościół, co też jest pewnym

procesem sterowania.

XIX  wiek  w porewolucyjnej  Francji  miał  być  wiekiem Maryjnym ze  względu  na

objawienia  związane  ze  świętym medalikiem  św.  Katarzyny  Labouré,  jak  i objawieniami

w Lourdes, gdzie św. Bernadeta została przez Niepokalaną uczyniona swoją współpracownicą

i narzędziem  w celu  odnowienia  świata  w Chrystusie122.  Objawienia  św.  Bernadety

napotykały na wątpliwości,  opozycję i drwiny123,  jednak zostały one finalnie  zatwierdzone

przez Kościół124. Przeszkody przeciwko Lourdes pojawiły się przez ludzką złość125, a sama

Niepokalana obiecała samej św. Bernadecie, że będzie szczęśliwa dopiero po śmierci, ale nie

na  tym  świecie126.  Matka  Boża  objawiła  się  w Lourdes  w czasach,  gdy  społeczeństwo

ukrywało swoją niesprawiedliwość i nędzę pod pozorem beztroski i dobrobytu, niemalże nie

dostrzegając  chorób,  którymi  było  dręczone127.  Najświętsza  Maryja  Panna podkreślała,  że
114Tamże, s. 578-579.
115Tamże, s. 579.
116Tamże, s. 579-580.
117Tamże, s. 582.
118Tamże, s. 577-578.
119Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 608-609.
120Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 578.
121Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 608-609.
122Tamże, s. 607.
123Tamże, s. 607-608.
124Tamże, s. 608.
125Tamże, s. 609.
126Tamże, s. 611.
127Tamże, s. 612-613.

84



problem  politycznego  i społecznego  pokoju  jest  kwestią  przede  wszystkim  moralną

w człowieku.  Bez  jego  odnowy  wszelkie  reformy  i porozumienia  będą  nieskuteczne128.

Objawienia pokazały wyraźny rozdźwięk pomiędzy mądrością tego świata a sądami Boga129.

Swoje  wezwanie  Niepokalana  skierowała  do  społeczeństwa,  które  w życiu  publicznym

odrzucało Boże prawa. Z tego powodu kapłani powinni szczególnie głosić wszystkim prawdy

zbawienia130.  Jako  środki  zaradcze  nawoływała  do  pokuty131,  modlitwy  za  grzeszników,

nawrócenia i gestów całowania ziemi,  które miały być znakami pokuty132. Przychodziła do

ludzi,  aby  przypomnieć  im  o krokach  nawrócenia133,  nie  narzucając  się,  lecz  delikatnie

zapraszając  szczególnie  Francuzów,  ale  i wszystkich  wiernych  do  odpowiedzi134.

Jednocześnie  ponaglała,  aby  Francja  i cały  świat  pracowali  nad  zbawieniem  świata135.

Wzywała do podjęcia nauk z objawień i wcielenia ich w życie136. Maryja dała również źródło,

które  służy  uzdrowieniu  duchowemu  i fizycznemu  ludzi137.  Zdaniem  Ojca  Świętego

w Lourdes człowiek w szczególny sposób odczuwa pociąg do modlitwy, miłości  bliźniego

i zapomnienia  o sobie.  Wierny  może  odczuć  oddanie  noszowych,  pogodę  ducha  chorych,

braterstwo  różnych  nacji,  spontaniczną  pomoc,  szczerą  pobożność.  Najlepsi  odczuwają

potrzebę większego oddania się Bogu i bliźnim, mniej gorliwi odnajdują drogę do modlitwy

i odkrywają swoją oziębłość. Niewierzący i najzatwardzialsi grzesznicy nie pozostają obojętni

na  tę  jedność  wiernych  w Lourdes,  a często  sami  są  poruszeni  łaską138.  Pobożność  do

Niepokalanej  w Lourdes  skutkowała  wzrostem  pobożności  do  Chrystusa139.  Nawet

uzdrowienie  to  poza  aktem  miłosierdzia,  również  znak  władzy  Chrystusa,  że  może  On

odpuszczać grzechy – podobnie jak w przypadku uzdrawiającego źródełka140. Cuda, których

doświadczali ludzie w Lourdes budziły podziw i potwierdzały prawdziwość religii katolickiej

jako jedynej i zatwierdzonej przez Boga141. Papież stwierdził,  że jedyną prawdziwą chwałą

sanktuarium w Lourdes  jest  to,  że  ludzie  z całego świata,  przyciągani  przez  Niepokalaną,

adorują Chrystusa Eucharystycznego142. Treść objawień wskazuje, że problemy związane ze

128Tamże, s. 617-618.
129Tamże, s. 612.
130Tamże, s. 616.
131Tamże, s. 611.
132Tamże, s. 613.
133Tamże, s. 616.
134Tamże, s. 619.
135Tamże.
136Tamże, s. 612.
137Tamże, s. 613.
138Tamże, s. 614.
139Tamże, s. 610.
140Tamże, s. 613.
141Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 578.
142Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 610.

85



sprawami  społecznymi  i politycznymi  wynikają  z braków  w zakresie  norm  etycznych.

Niepokalana prosiła o nawracanie i pokutę, czyli zwiększanie norm informacyjnych, wydaje

się,  że głównie etycznych,  jak i innych czynności  potrzebnych do dołączenia do Kościoła

Katolickiego. Samo miejsce objawień jest szczególne i sprzyja człowiekowi w wewnętrznej

przemianie.  Istotne  jest,  aby  podkreślić,  że  Niepokalana  również  zwracała  na  kwestie

związane z normami witalnymi, co można zauważyć po fakcie cudownego źródełka. Ojciec

Święty  podkreślał  jednak,  że  nawet  cuda  uzdrowienia  wskazują  na  normy informacyjne,

a dokładniej na to, że Chrystus może odpuszczać grzechy.

W ciągu stu lat od ogłoszenia dogmatu o Niepokalanym Poczęciu kolejni papieże stale

okazywali  życzliwość wobec wydarzeń w Lourdes143.  Od początku obdarowywali  różnymi

darami i wyrazami wdzięczności sanktuarium w Lourdes, co było według Piusa XII naturalną

reakcją144. Papieże z wielką radością i wdzięcznością odnosili się do objawień w Lourdes. Bł.

Pius IX już w 1869 roku ukoronował figurę Matki Bożej z Lourdes i ustanowił duchowe łaski

dla kościoła. Leon XIII w 1892 roku ustanowił mszę świętą ku czci Objawienia Najświętszej

Maryi Panny Niepokalanej, która została przez jego następcę rozszerzona na cały Kościół.

Pod  koniec  życia  pragnął  osobiście  pobłogosławić  replikę  groty  Massabielle  wzniesionej

w ogrodach watykańskich145. Pius X w pięćdziesiątą rocznicę objawień potwierdził związek

pomiędzy  ogłoszeniem  dogmatu  o Niepokalanym  Poczęciu  a objawieniami  w Lourdes,

ustanowił  tytuł  biskupa  w Lourdes  połączony  z diecezją  Tarbes  oraz  rozpoczął  proces

beatyfikacyjny Bernadety, podpisując odpowiedni dekret146. Za jego pontyfikatu sanktuarium

w Lourdes  stało  się  tronem  tajemnicy  Eucharystycznej  i centrum  kultu  Maryjnego,  które

zdawało się przewyższać wszystkie inne w katolickim świecie147. Benedykt XV pragnął dodać

dodatkowe  odpusty  związane  z Lourdes  i nadał  biskupowi  Lourdes  prawo  do  noszenia

paliusza  w miejscu  objawień148.  Papieże  przez  lata  chcąc  wesprzeć  dzieła  związane

z objawieniami  okazywali  im swoją serdeczność  przez wprowadzanie  odpowiednich  norm

prawnych – jak przywileje i etycznych związanych z odpustami, które wydaje się, że można

z tymi normami powiązać ze względu na to jaki skutek wywierają. Temat ten wymaga jednak

osobnych, dokładnych badań.

143Tamże, s. 612.
144Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 578.
145Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 609.
146Tamże, s. 609-610.
147Tamże, s. 610.
148Tamże.

86



Również  Pius  XII  pozytywnie  odnosił  się  do  Lourdes.  Wyrażał  pochwały  wobec

objawień149. Z okazji setnej rocznicy ogłoszenia dogmatu, papież wprowadził rok Maryjny150

i zachęcał  biskupów  do  nawoływania  duchowieństwa  i wiernych  do  czci  Matki  Bożej151.

Podczas  roku  Maryjnego,  aby  wyprosić  odpowiednie  łaski,  papież  życzył  sobie,  aby

odbywały  się  we  wszystkich  diecezjach  prelekcje  i kazania  o Matce  Bożej,  aby  rosła

pobożność  Maryjna152.  Głównym  celem  roku  Maryjnego  było  zapalenie  wiernych  do

naśladowania  Maryi153.  Ojciec  Święty  był  przekonany,  że  jego  świętowanie  przyniesie

zbawienne owoce154.  Wyrażał  także  przekonanie,  że  Niepokalana  szczególnie  odpowie  na

modlitwy  zanoszone  w Lourdes  w czasie  Jubileuszu155.  Był  również  pewien,  że  wszyscy

chrześcijanie pójdą do Niepokalanej nie pozostając głusi na jej wołanie z Lourdes156. Pius XII

wspomniał również rok jubileuszowy ogłoszony przez swojego poprzednika. Pius XI wzywał

podczas  uroczystości  Maryjnych w trakcie  Jubileuszu  Odkupienia,  aby zaślepione  umysły

błądzących zostały oświecone i uwolnione od błędów, Kościół zyskał sprawiedliwą wolność

i nastanie era dobrobytu i zgody pomiędzy Narodami157. Rok jubileuszowy posiadał te zalety,

iż w relacjach  zawodowych i obywatelskich  odnowa społeczeństwa w roku jubileuszowym

objawić  się  może  w krytycznym  spojrzeniu  na  siebie,  wyplenieniu  egoizmu  i błędnych

osądów  sumienia  i miłości  Boga,  z której  wynikają  uczynki  miłości  wobec  bliźniego158.

Wielkość  roku jubileuszowego kryje  się  natomiast  przede  wszystkim w tym,  że  człowiek

uznaje się za grzesznika159. Ogłaszanie inicjatyw jak rok Maryjny lub rok jubileuszowy mają

tę właściwość, że wierni mogą umacniać się w normach informacyjnych i wiązać się nowymi

relacjami lub pogłębiać stare z Niepokalaną i Bogiem. Skutkiem tego Kościół może uzyskać

pożądaną swobodę, a więc działać w granicach homeostazy. Również mogą odmienić się też

inne systemy – jak społeczeństwa, co ma skutek też w normach energomaterialnych.

Ogłoszenie  przez  Piusa  XII  dogmatu  o Wniebowzięciu  Maryi  stanowiło  kolejne

ogniwo  w procesie  ukazywania  Jej  królewskiej  godności  i miejsca  w historii  zbawienia,

rozpoczętym definicją  Niepokalanego  Poczęcia  przez  bł.  Piusa  IX.  Tak  jak  wcześniejszy

dogmat  potwierdzał  wolność  Matki  Bożej  od  grzechu,  tak  drugi  dopełnia  prawdę

149Tamże, s. 611.
150Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 626.
151Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 586.
152Tamże, s. 587.
153Tamże, s. 584.
154Tamże, s. 586-587.
155Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 612.
156Tamże, s. 619.
157Tamże, s. 615.
158Tamże, s. 617.
159Tamże, s. 614.

87



o królewskiej  godności  Maryi,  ukazując  Jej  szczególne  miejsce  w planie  zbawienia

i pogłębiając  więź  Kościoła  z Chrystusem Królem poprzez  Jego Matkę..  Pius  XII  ogłosił

w 1950  roku  dogmat  Maryjny  –  o Wniebowzięciu  Najświętszej  Maryi  Panny160.  Prośby

o ustanowienie go licznie spływały do Watykanu, tak, że te z lat 1849–1940 zapełniły dwa

tomy.  Prosili  o to  kardynałowie,  patriarchowie,  biskupi,  księża,  zakonnicy,  uniwersytety,

stowarzyszenia i ludzie prywatni, jak i ten postulat został podniesiony przez prawie dwustu

ojców na  Soborze  Watykańskim I161.  Papież  rozważnie  badał,  czy  ustanowienie  dogmatu

o Wniebowzięciu będzie korzystne dla Kościoła i praworządne162. Modlił się do Boga, aby

ujawnił,  czy  słusznym  jest  ustanowienie  tego  dogmatu163.  Poprosił  również  o szybką

informację od biskupów, czy oni, ich księża i wierni wspierają inicjatywę ogłoszenia dogmatu

o Wniebowzięciu  Najświętszej  Maryi  Panny164.  Ogłoszenie  dogmatu  o Wniebowzięciu

Najświętszej Maryi Panny było spełnieniem pragnienia ludu chrześcijańskiego, które zostało

już wyrażone w momencie  ogłoszenia  dogmatu o Niepokalanym Poczęciu165.  Ukazało  ono

okazalej Boży plan o zachowaniu Matki Bożej od wszelkiego grzechu166. Ponadto, ogłoszenie

dogmatu  o Wniebowzięciu  pozwoliło  na  głębsze  i skuteczniejsze  rozważanie  tajemnicy

Niepokalanego Poczęcia przez wiernych167. Papież niekoniecznie podejmuje działania tylko

i jedynie  sam z siebie.  Na przykładzie  Piusa  XII  można zauważyć,  że  przed  ogłoszeniem

dogmatu zabiegał  o radę zarówno ludzi  – zarówno świeckich,  zakonników, kapłanów, jak

i samego  Boga.  Widać  również,  że  podsystem  świeckich  i kapłanów  może  sterować

papieżem,  ale  nie  na  zasadzie  przymusu,  ale  próśb.  W przytoczonym fragmencie  również

można  się  doszukać  systemowości  w samej  nauce  Kościoła,  gdyż  jeden  dogmat  może

umożliwić lepsze zgłębienie innego dogmatu – w tym przypadku prawda o Wniebowzięciu

wpływa  pozytywnie  na  rozważanie  dogmatu  o Niepokalanym  Poczęciu,  a więc  zachodzi

relacja pomiędzy dwoma elementami.

Zbliżenie ludzkości do Wiecznego Króla odbywało się przez kościelne święta, i akty

poświęcenia. Święto Chrystusa Króla, ustanowione przez Piusa XI w odpowiedzi na potrzeby

czasów, miało i ma na celu odnowienie gorliwości chrześcijan168, zgromadzenie wiernych ze

wszystkich narodów w wyznaniu jednej wiary169, oraz umożliwienie poświęcenia ludzkości

160Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 577.
161Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, dz. cyt., s. 782-783.
162Tamże, s. 783.
163Tamże.
164Tamże.
165Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 583.
166Tamże.
167Tamże.
168Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 417.
169Tamże, s. 416-417.

88



Najświętszemu Sercu Pana Jezusa, aby oddać Przedwiecznemu Królowi należne Mu cześć

i hołd,  przebłagać  za  własne  i cudze  wykroczenia  i złożyć  śluby  wieczystej  wierności170.

Święto Chrystusa Króla ma również za zadanie wlać nowego ducha w tych, którzy Chrystusa

nie  znają  lub  Go  porzucili171,  jak  i rozszerzenie  i rozrost  Królestwa  Chrystusowego172.

Chrześcijanie  winni  w tym dniu  prosić  o światło,  które  uspokoi  zbłąkane  umysły,  rozpali

pragnienie dóbr wieczystych i poprowadzi do zbawienia oraz powrotu do Kościoła173. Istotne

jest, aby podkreślić, że akt poświęcenia Najświętszemu Sercu Pana Jezusa dotyczył nie tylko

Kościoła,  ale  całego  rodzaju  ludzkiego174.  Był  przypomnieniem,  kto  jest  prawdziwym

Królem,  zwłaszcza  dla  tych,  którzy niedbale  służą Kościołowi175.  Miał  zarówno charakter

upomnienia,  jak  i oczyszczenia,  a jednocześnie  umacniał  ludzi  w świętości176,  rzucając

wyzwanie  lekceważeniu  miłości  Bożej  i nauki  o zaparciu  się  samego  siebie177.  Ten  akt

poświęcenia  dał  mądrość,  która  staje  się  fundamentem  dla  powstania  prawdziwego

dobrobytu178.  W sposób  szczególny  Ojciec  Święty  nawiązał  do  aktu  Leona  XIII,  który

poświęcił ludzkość Najświętszemu Sercu Jezusa, pokazując tym samym, kto jest prawdziwym

Królem  także  dla  tych,  którzy  pozostają  poza  Kościołem179.  Rozszerzenie  czci  do

Najświętszego  Serca  Pana  Jezusa,  szczególnie  przez  akt  papieża  Leona  XIII  oraz

ustanowienie  święta  Chrystusa  Króla,  przyniosło  wiernym,  zdaniem  Ojca  Świętego,

szczególne  duchowe dobra180.  Akt  poświęcenia  Najświętszemu Sercu Pana Jezusa i udział

w święcie  Chrystusa  Króla  jednocześnie  mają  podnosić  i umacniać  wiernych  w normach

informacyjnych,  ale  również  skłaniać  ich  do  modlitwy  i przepraszania  za  grzechy,  czyli

wiązania  się  i pogłębiania  relacji  z Bogiem.  Istotne  jest,  aby  podkreślić,  że  same  akty

poświęcenia dotyczyły całej ludzkości. Na podstawie poprzednich rozważań o królewskości

Chrystusa samej w sobie, jak i zakresu Jego panowania nie powinno to dziwić. W związku

z tym powinny być też bodźcem dla niekatolików, aby się nawrócili.  Co więcej  skutkiem

aktów poświęcenia  i święta  Chrystusa  Króla  jest  również  pozytywne działanie  w zakresie

dobrobytu,  a więc  w ramach  norm  przynajmniej  ekonomicznych,  czyli  na  akumulator

zarówno systemu jakim jest Kościół, jak i społeczeństwo, które taki akt przeprowadziło.

170Tamże.
171Tamże, s. 417.
172Tamże, s. 416.
173Tamże, s. 417.
174Tamże, s. 414.
175Tamże, s. 415.
176Tamże, s. 414.
177Tamże, s. 414-415.
178Tamże, s. 414.
179Tamże, s. 415.
180Tamże.

89



Ojciec  Święty  deklarował,  że  od  początku  swojego  pontyfikatu  zawierza  losy

ludzkości Matce Bożej181, której Niepokalanemu Sercu poświęcił całą ludzkość182. Również

w obliczu  zagrożeń  dla  ludzkości  zawierzył  losy  świata  Matce  Bożej183,  gdyż  w chwilach

chwiejnej sprawiedliwości i zepsucia uciekał się właśnie do Niepokalanej184. Papież powierzył

Maryi wszystkie potrzeby chrześcijan185. Co więcej Pius XII wskazywał, że jego własny akt

poświęcenia  świata  Niepokalanemu  Sercu  Maryi  Dziewicy186 jest  spójny  z teologią  kultu

Najświętszego Serca Jezusowego187,  a współistnienie  tych dwóch kultów przynosi większe

owoce duchowe – zarówno dla rodzin, jak i całej ludzkości188. Papież wyraził życzenie, aby

poświęcenie Niepokalanemu Sercu Maryi odbywało się nie tylko w Rzymie, lecz w każdej

diecezji  i parafii189.  Papież  życzył  sobie,  aby oddawać wszystko i samych siebie  Maryi190.

Święto Maryi Królowej zostało ustanowione właśnie po to, by odnawiać poświęcenie rodzaju

ludzkiego Jej Niepokalanemu Sercu191, co więcej ma być skutecznym środkiem do osiągnięcia

pokoju i religijnego odrodzenia, zarówno wewnętrznego, jak i między narodami192. Wskazuje

również  na  potrzebę  pielęgnowania  wdzięczności,  pobożności,  ducha  wynagrodzenia

i miłości  względem  Niepokalanego  Serca  Maryi193.  Za  różnymi  aktami  poświęcenia

Chrystusowi Królowi powinny iść poświęcenia Niepokalanemu Sercu Maryi. Jest to spójne,

gdyż  królewski  status  Niepokalanej  jest  powiązany  z królewskim  statusem  Chrystusa.

Poświęcenie powinno odbywać się zarówno na poziomie indywidualnym, jak i wspólnotowy

jak np.  rodzinnym,  parafialnym,  społecznym itp.  Wraz  z aktami  poświęcenia  powinna iść

przemiana wewnętrzna.

Podsumowując  powyższy  podrozdział  można  za  Ojcem  Świętym  powtórzyć,  iż

największym szczęściem dla jednostek i narodów jest posłuszeństwo Jezusowi Chrystusowi,

wypełnianie  Jego  przykazań  i przyjęcie  Jego  panowania194.  Jedyny  ratunek  i nadzieja  dla

ludzkości to uznanie Chrystusa za Króla i powrót do prawdy i miłości195. Papież podkreślał,

181Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 577.
182Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 248. Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 8. Pius XII, 
Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 449-450.
183Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 577.
184Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 625-626.
185Tamże, s. 625-626.
186Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
187Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 352.
188Tamże.
189Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
190Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 582.
191Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 638.
192Tamże, s. 639.
193Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 352.
194Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
195Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 421.

90



że duchowy i moralny upadek jego współczesnych był skutkiem prób odebrania Chrystusowi

Jego królewskiej władzy196, odrzucenia prawa prawdy197 i prawa miłości198. Właściwa droga

ku Bogu wiedzie przez uznanie Bożego Majestatu, jego nauczycielskiej władzy i przykazań,

w których  zawiera  się  należyty  kult  w ramach  cnoty  religii199.  Miłość  Boża,  będąca

fundamentem Królestwa Bożego, powinna być obecna w każdej osobie, rodzinie i narodzie200.

Każdy powinien – na miarę swoich możliwości – umacniać i rozszerzać Królestwo Chrystusa

na  ziemi201,  które  przynosi  pokój  duszom,  domom i Narodom202.  Papież  Pius  XII  widział

w głoszeniu  Dobrej  Nowiny  o bogactwie  Jezusa  Chrystusa  najpilniejsze  zadanie  swoich

czasów – trud, który porównuje do rozwijania sztandaru Boskiego Króla wobec tych, którzy

stanęli pod sztandarami fałszu. Celem walki w armii Chrystusa – świeckich i duchownych –

jest  powrót  odstępców  do  Kościoła203.  Bóg  obiecał  nagrodę  wszystkim,  którzy  wiernie,

z miłością i zaangażowaniem trudzą się, aby zachować i rozszerzyć Królestwo Chrystusa204.

Ojciec  Święty  przypomniał,  że  jeśli  wierni  modlą  się  o przyjście  Królestwa  Bożego  (np.

modlitwą  Ojcze  nasz),  jedyną  motywacją  winno  być  dla  nich  pomnażanie  chwały  Bożej

i oddanie  Mu  czci205.  Papież  modlił  się,  aby  Królestwo  Jezusa  Chrystusa  jak  najszybciej

zatriumfowało wśród wszystkich narodów206, jak i nawoływał z okazji rocznicy zakończenia

Soboru Chalcedońskiego, aby wszyscy przylgnęli do Chrystusa Króla207. Nie mniej istotny

jest aspekt czci oddawanej Niepokalanej. Papież wyrażał nadzieję, że ustanowienie dogmatu

o Wniebowzięciu,  ogłoszenie  Niepokalanej  Królową Niebios,  którą  każdy musi  czcić,  jak

i zapraszanie  do  pielgrzymek  do  Lourdes  przyczynią  się  do  wysłuchania  próśb  za

prześladowany  Kościół  w Azji  i Europie  Wschodniej208,  które  były  palącymi  problemami

pontyfikatu Piusa XII. Ojciec Święty również twierdził, że jeśli chrześcijańskie życie zostanie

odnowione  jak  za  czasów apostołów i męczenników,  to  Niepokalana  z miłością  wysłucha
196Tamże.
197Tamże.
198Tamże.
199Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 525.
200Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 351-352.
201Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 329.
202Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 11.
203Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 415-416: „Nihil sane nobilius, quam divini Regis vexilla pandere ac 
sublime coram eis ventilare, qui fallacia signa subsecuti sint, atque ad victricem Crucem eos felicitar reducere, 
qui ab ea misere discesserint. Quis igitur, cum tam magnam fratrum sororumque multitudinem cernat, qui 
erroribus obcaecati, cupiditatibus deleniti, ac praeiudicatis opinionibus devii, a germana Dei fide aberraverint et 
a salutari Iesu Christi evangelio, quisnam, dicimus, caritate non ferveat atque iisdem ultro libenterque suppetias 
non veniat? Quicumque enim sive ex sacerdotali, sive ex laicorum ordine, Christi militiam participat, cur ad 
vigilandum magis ad tuendamque acrius rem nostram se excitatum non sentiat”.
204Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 330.
205Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 240.
206Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 11.
207Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 643.
208Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 456-457.

91



błagań  Kościoła  i wyprosi  szczęśliwsze  i spokojniejsze  czasy  dla  Kościoła  i ludzkości209.

Tylko przez odpowiednie normy informacyjne (trwanie w nauce Kościoła i działanie zgodnie

z jego  prawem  moralnym)  i związanie  się  relacjami  poddaństwa  wobec  Chrystusa  Króla

zarówno na poziomie pojedynczego elementu, jak i całego podsystemu lub systemu możliwa

jest równowaga funkcjonalna w systemach Kościoła i ludzkości. Branie udziału w procesie

sterowania  Kościoła  na  otoczenie  odbywa  się  przez  nauczanie  norm  informacyjnych

wynikających z Ewangelii innych ludzi. Zabieganie o Królestwo Chrystusa powinno wynikać

tylko i jedynie z chęci pomnażania Bożej chwały i uczczenia Pana Boga. Oddanie królewskiej

czci również dotyczy Niepokalanej, która jest Królową. Im bardziej ludzie mają pogłębione

normy  informacyjne,  to  tym  bardziej  Matka  Boża  ich  wysłucha  odmieniając  systemy

Kościoła  i ludzkości.  Możliwość  naprawienia  sytuacji  prześladowanego  Kościoła  Ojciec

Święty  widział  w inicjatywach  Maryjnych  –  zapraszaniem  na  pielgrzymki  i dodawaniem

Maryjnych dogmatów.

Przeprowadzona synteza  potwierdza  tezę,  że  królowanie  Chrystusa  – zakorzenione

substancjalnie  w Jego  Synostwie  i potwierdzone  zwycięstwem  nad  grzechem,  śmiercią

i demonem  –  obejmuje  cały  kosmos  i całą  ludzkość,  znajdując  swój  szczególny  wyraz

w Kościele,  którego  jest  On  Głową  i źródłem  łask.  Królewskość  Maryi,  zakorzeniona

w Bożym macierzyństwie i współpracy z Odkupicielem, ma charakter analogiczny i służebny

wobec  jedynego  panowania  Chrystusa;  Jej  wstawiennictwo  i matczyne  królowanie

ukierunkowują  wiernych  ku  pełniejszemu  posłuszeństwu  Ewangelii.  Autorytarne  decyzje

(dogmaty,  święta),  praktyki  pobożności  (poświęcenia,  różaniec,  pielgrzymki)  oraz

sankcjonowane  przez  Kościół  znaki  łaski  (Lourdes)  działają  razem  jako  narzędzia

podnoszenia  norm  informacyjnych  prowadząc  do  odnowy  indywidualnej  i społecznej,

a w konsekwencji  do pokoju i sprawiedliwości.  W tym horyzoncie posłuszeństwo Jezusowi

Chrystusowi i synowskie oddanie Maryi jawią się  jako warunek równowagi  funkcjonalnej

Kościoła  i pomyślności  narodów,  a zarazem  jako  droga  realnego  rozszerzania  Królestwa

Chrystusa w historii.

2.2. Kościół i papiestwo wobec ludzkości, państw i narodów

W poniższym podrozdziale zostanie przedstawiona rola Kościoła w nauczaniu Piusa

XII w perspektywie norm społecznych w odniesieniu do funkcjonowania wspólnot ludzkich

i państwowych. Papież, odwołując się do prawd wiary, wskazywał na nadrzędną rolę Boga

209Tamże, s. 459.

92



w kierowaniu światem, narodami i jednostkami, a także na zadania, jakie wynikają z tego dla

rządzących oraz  obywateli.  Analiza  będzie  przedstawiać  zarówno fundamenty  teologiczne

dotyczące Bożej  Opatrzności  i władzy, jak i praktyczne konsekwencje dla życia  wspólnot:

normy  energomaterialne  (witalne,  ekonomiczne,  prawne),  informacyjne  oraz  duchowe.

Ukazane zostaje  miejsce Kościoła  jako autonomicznego systemu,  który kształtuje  kulturę,

cywilizację i relacje między narodami, a także podkreśla uniwersalny wymiar chrześcijańskiej

miłości, sprawiedliwości i patriotyzmu.

Bóg jest Ojcem wszystkich210. Trójjedyny, jako Władca Ludzi i Narodów211, Stwórca,

Ojciec,  Prawodawca  i Sędzia212,  ma  w swoich  rękach  losy  decydentów  i całych

społeczeństw213. Od Niego zależy ich pomyślność214. Władza Boża rozciąga się zarówno na

jednostki,  jak  i na  ich  zamysły215,  a także  na  wspólnoty  ludzkie,  które  –  podobnie  jak

pojedynczy człowiek – są od niej całkowicie zależne216. Z Jego wszechmocy i miłosierdzia

wypływa nie  tylko akt  stworzenia,  ale  również stałe  wspieranie  i podtrzymywanie  świata,

o czym  przypomniał  Ojciec  Święty  za  św.  Janem  Chryzostomem217.  Bóg  kształtuje

rzeczywistość zgodnie ze swoją wolą, nawet przemieniając przeszkody na swoją korzyść, aby

realizować zamysł zbawczy wobec świata i człowieka218. Wszystkie dary, którymi dysponuje

człowiek, pochodzą od Boga219. On sam obdarza swoich ludzi szczególnymi dobrami, otacza

ich miłością i troską, ukazując tym samym swoją Opatrzność220. Bóg zechciał, aby człowiek

nie był jedynie biernym odbiorcą dóbr, lecz także współdziałał z Jego dziełem stworzenia –

jako  zarządca,  darczyńca  i zwiastun  dobra  dla  swoich  braci  i wspólnoty221.  Człowiek  jest

w pełni zależny od Boga. Posiada swoją wolę, ale nie jest żadnym jej aktem zmienić Bożego

planu, który zawsze wszystko obraca w wyższe dobro. Bóg zatem steruje  całym światem,

każdym człowiekiem (elementem) i wspólnotą (podsystem lub systemem). Papież, ufając tej

opatrzności i Bożemu miłosierdziu, podkreślał, że pokładał w nich swoją nadzieję222. 

Zrzeszanie się we wspólnoty jest dla człowieka zgodne z jego naturą. Towarzyskość

(łac.  congregabiles) jest naturalną, ludzką potrzebą223, a życie samotne nie jest odpowiednie
210Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 423. Pius XII, Doctor Mellifluus, w: AAS, t. XLV, 1953, s. 375.
211Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, w: AAS, t. XLI, 1949, s. 164.
212Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 423.
213Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 742.
214Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 451-452.
215Tamże, s. 452.
216Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 525-526.
217Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 765.
218Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452.
219Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 309-310.
220Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 771.
221Tamże.
222Pius XII, Laetamus Admodum, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 747.
223Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 643.

93



dla wszystkich, a dla niektórych ludzi jest wręcz niebezpieczne224. Papież podkreślał, że nie

można  lekceważyć  wspólnot  świeckich225,  nawet  jeśli  są  mniej  doskonałe  od  Kościoła.

Zdaniem Ojca Świętego świat w jego czasach posiadał wiele słusznych powodów do dumy226,

ale prawdziwa przemiana nastąpi tylko wtedy, gdy zwycięży miłość227. Podobnie nie można

lekceważyć ludzkiej natury, która choć z natury niższa od anielskiej, dzięki Bożej dobroci ją

przewyższa228.  Ludzkość,  zrządzeniem Bożej  Opatrzności,  została  podzielona  na  mniejsze

wspólnoty, które posiadają autonomię w zakresie urządzania swoich spraw wewnętrznych229.

Nie jest jedynie sumą jednostek, lecz całością powiązaną licznymi i różnorodnymi relacjami,

zmiennymi  w zależności  od  miejsca  i czasu230.  Podobnie  same  wspólnoty  ludzkie  są

powiązane licznymi relacjami natury moralnej i prawnej, których celem jest dobro wspólne.

Prawo między  narodami  powinno chronić  jedność  ludzkiej  wspólnoty  oraz  zapewniać  jej

pomyślność231.  Pomiędzy  wszystkimi  ludźmi  istnieją  więzy  wzajemnej  miłości

i solidarności232, co wynika z ich wspólnego pochodzenia i duchowej równości, niezależnie od

narodowości233. Wszyscy ludzie powinni produkować i pracować dla dobra ogółu, kierując się

duchem sprawiedliwości  i miłości234.  Według  św.  Pawła  ludzkość  stanowi  jedną  rodzinę,

która pochodzi od Boga. Wspólna jest dla niej natura cielesno-duchowa, nieśmiertelna dusza,

ziemski  i nadprzyrodzony  cel,  środki  prowadzące  do  tego  celu,  zadania  życiowe  oraz

tożsamość miejsca zamieszkania235. Ta jedność wynika również z Odkupienia236, chociażby ze

względu na środki prowadzące do celu,  oraz z ustanowienia przykazania miłości:  „To jest

moje przykazanie, abyście się wzajemnie miłowali, tak jak Ja was umiłowałem” (J 15, 12)237.

Miłość samego Boga i Zbawiciela  dodatkowo umacnia więzy rodziny ludzkiej238,  w której

wszyscy ludzie  są braćmi  w Chrystusie239.  Pan Jezus Chrystus,  jako Zbawiciel  wszystkich

Narodów240, jednoczy całą ludzkość w wyśpiewywaniu chwały Bogu241. Nakaz Pana Jezusa,

224Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 143.
225Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 223.
226Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 615.
227Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 242.
228Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 213-214.
229Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 437.
230Tamże, s. 428.
231Tamże, s. 437.
232Tamże, s. 426.
233Tamże.
234Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
235Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 427.
236Tamże, s. 427-428.
237Tamże.
238Tamże, s. 428.
239Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 375.
240Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 230.
241Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 573-574.

94



aby wszyscy byli jedno, oznacza wezwanie do życia ludzkości w zgodzie, tej samej wierze

i miłości242. Mimo różnic, nawet wyższy i wyjątkowy rozwój jednej wspólnoty nie daje jej

prawa do wyłamywania się z rodziny ludzkiej. Wręcz przeciwnie – taka wspólnota powinna

dzielić  się  swoimi  zdobyczami  duchowymi i materialnymi,  na przykład  poprzez  wymianę

handlową243.  Wszelkie  różnice  między  ludźmi  należy  przezwyciężać  w duchu  prawdy

i sprawiedliwości244.  Ze względu na to, że człowiek jest istotą społeczną,  to tworzy liczne

i różnorodne systemy i ich podsystemy, wiążąc się różnorodnymi relacjami. Istotne jest, aby

podkreślić,  że  wspólnoty  te  mają  prawo  do  autonomii,  a więc  mogą  być  systemami

autonomicznymi,  które  zarządzają  własną  homeostazą.  Wspólnoty  powinny  dążyć  do

wspólnego  dobra,  które  swój  kres  mają  w samym  Bogu,  do  którego  prowadzi  Chrystus

jednocząc w sobie ludzkość, aby wychwalała Trójjedynego. Jeśli jedna wspólnota szczególnie

się  rozwinęła,  to  powinna  dzielić  się  swoimi  zdobyczami  zarówno  informacyjnymi,  jak

i energomaterialnymi. W powyższych fragmencie widać normy zarówno energomaterialne –

witalne  (wchodzenie  we  wspólnoty),  ekonomiczne  (handel  i produkcja),  prawne  (prawo

pomiędzy narodami), jak i informacyjne (zdobycze duchowe).

Władza ziemska pochodzi od Boga245 i została przez Niego ustanowiona246. Panujący

otrzymali  władzę  tylko  i jedynie  od  Boga,  który  jako  jedyny  jest  w stanie  skrócić  lub

wydłużyć  ich  życie,  a także  dać  rozwój  i wzrost  wspólnotom,  którymi  rządzą247.  Z tego

wynika, że władza nie jest samowolnym przywilejem, lecz odpowiedzialnością powierzoną

przez  Stwórcę,  z którą  wiąże  się  szczególna  surowość sądu Bożego wobec rządzących248.

Historia dowodzi, że Bóg może karać decydentów i całe narody nawet w życiu doczesnym249,

choć najczęściej każe ludzi dopiero po śmierci250. W 1950 roku Ojciec Święty wskazywał, że

Bóg  został  wielokrotnie  obrażony  przestępstwami  prywatnymi  i publicznymi,  co  wymaga

zadośćuczynienia251. Szczególnej pomocy potrzebują rządzący państwami oraz ci, od których

zależy los narodów – aby mogli rozeznawać, co jest sprawiedliwe252. Powyższa perspektywa

odpowiedzialności  wymaga od decydentów postawy głęboko zakorzenionej  w mądrości253,

242Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452-453.
243Tamże, s. 428.
244Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
245Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 448.
246Tamże, s. 432-433.
247Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 436.
248Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244-245.
249Pius XII, Datis Nuperrime, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 749.
250Tamże.
251Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 515.
252Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 99-100.
253Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244-245.

95



harmonii254 oraz świadomości, że prawdziwy fundament stabilnego społeczeństwa musi być

oparty  na  wartościach  nadprzyrodzonych,  a nie  jedynie  ludzkich.  Każda norma społeczna

oparta wyłącznie na fundamencie ludzkim jest z natury niestabilna i wcześniej czy później

zawiedzie255.  Choć  władza  kierująca  się  tego  typu  nietrwałymi  zasadami  może  osiągać

czasowe sukcesy,  które  wzbudzają  podziw,  to  jednak  nie  będą  one  trwałe  i nie  uchronią

systemu  przed  upadkiem256.  Pomyślność  państwa  może  zrodzić  się  tylko  i jedynie  na

fundamencie równowagi i stałości, który zanika przy odrzuceniu wiary w Boga i Pana Jezusa

Chrystusa, ze względu na to, że wraz z odrzuceniem tej wiary zanikają podstawowe zasady

uczciwości  i godziwości257.  Papież  wyrażał  nadzieję,  że  Chrystus  oświeci  decydentów

państwowych i przypomni im, iż jedynym solidnym fundamentem społeczeństwa jest ochrona

wolności religijnej i nauka chrześcijańska258. W tym duchu rządzący mają obowiązek ułatwić

swoim obywatelom rozwój fizyczny i umysłowy, aby ci mogli łatwiej dążyć do swojego celu

nadprzyrodzonego259. Ponadto, panujący państwami mogą zapewnić Kościołowi zewnętrzną

ochronę260, co sprzyja również rozwojowi ich wspólnot. Decydenci otrzymali swoją władzę

od Boga, więc wspólnoty, którymi zarządzają nie są w pełni autonomiczne,  gdyż sami ich

rządzący takimi nie są, zatem część procesu homeostazy państwa jest w kompetencji samego

Boga.  Co  więcej  im  bardziej  rządzący  pielęgnują  normy  informacyjne  w społeczeństwie

i chronią  Kościół  tym  sterowany  przez  nich  system  jest  bardziej  trwały  i daje  korzyści

zarówno  energomaterialne,  jak  i informacyjne.  Decydenci  mają  obowiązek  dbać  o normy

energomaterialne  i informacyjne  (rozwój  fizyczny  i duchowy)  swoich  podwładnych.

Odrzucenie  norm  proponowanych  przez  Kościół  sprawia,  że  może  dojść  do  czasowych

korzyści, za cenę negatywnych konsekwencji w przyszłości.

Miłość  do  Ojczyzny  jest  wartością  głęboko  zakorzenioną  w nauce  Kościoła

Katolickiego. Papież przypominał, że katolik ma kochać swoją Ojczyznę, szanować władzę

publiczną i przyczyniać się do promowania wszystkiego, co prowadzi do uporządkowanego

i pokojowego  rozwoju  dobrobytu  i postępu  narodu,  zawsze  przy  poszanowaniu  prawa

pozytywnego, naturalnego i Bożego261. Nauka katolicka nie nakazuje zaprzestania miłości do

własnej Ojczyzny, jej tradycji, sławy, jak i pracy na jej rzecz262. Patriotyzm wynika z ordo

254Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
255Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 432.
256Tamże.
257Tamże, s. 425.
258Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.
259Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 432-433.
260Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244.
261Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 606.
262Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 430.

96



caritatis,  który  nakazuje zachować  odpowiednią  kolejność  w miłowaniu,  a więc  bardziej

świadczyć miłość bliższym263. Miłość do własnej Ojczyzny nie powinna jednak prowadzić do

odrzucenia  miłości  do  wszystkich  ludzi264.  Wprawdzie  przez  tęsknotę  za  niebem  katolik

zrzeka  się  stałej  ojczyzny  tu  na  ziemi  i poszukuje  przyszłej265,  jednak  nie  oznacza  to

rezygnacji  z lojalności  wobec  ojczyzny  ziemskiej.  Państwo  posiada  wciąż  prawo  do

wymagania  od  obywateli  krwi  i mienia266.  Chrześcijańskie  cnoty  wzmacniają  i doskonalą

cnoty obywatelskie267, a zasady chrześcijańskie nigdy nie będą sprzeciwiać się i przeszkadzać

interesom i prawdziwym korzyściom Ojczyzn268. Papież zaznaczał, że chrześcijanie nie mogą

ustępować w wierności i miłości do swojej Ojczyzny269, a wręcz stwierdził,  że katolicy nie

mają sobie w niej  równych270.  Kościół  zawsze uczył  posłuszeństwa i szacunku dla  władzy

ziemskiej271 –  należy  być  posłusznym  prawnie  ustanowionej  władzy  cywilnej,  ale  tylko

w granicach jej autorytetu272. Chrześcijanie powinni oddać władzom cywilnym to, co im się

należy,  natomiast  te  władze  nie  mogą  zażądać  posłuchu  w sprawach  Bożych,  uzurpować

sobie  Bożych  praw,  zmuszać  wierzących  do  zaprzestania  religijnych  obowiązków  ani

odwodzić ich od jedności  Kościoła  i prawowitej  hierarchii273.  Papież przytaczał  przypadek

chińskich katolików, którzy pozostając wierni Chrystusowi, wypełniali wszystkie obowiązki

względem Ojczyzny, za co cierpieli i byli więzieni274. Rola Kościoła w danym państwie jest

nie  do  przecenienia.  Dzięki  Kościołowi  wiele  narodów podniosło  się  kulturowo275.  Sama

wolność  religii  ma na  celu  nie  tylko  zbawienie  duszy,  ale  i zabezpieczenie  fundamentów

państwa276. Kościół nie dąży do ziemskiej władzy277, nie knuje przeciwko decydentom278 i nie

przeciwstawia się, ani nie krępuje szczególnych cech danego narodu279. Nie jest przeszkodą

dla  jego  wrodzonych  talentów  –  przeciwnie,  udoskonala  je  do  najwyższego  poziomu280.

Kościół  Katolicki,  opierający  swoją  trwałość  na  Bogu,  nie  dąży  do  przejęcia  władzy

263Tamże.
264Tamże.
265Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 228.
266Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 435.
267Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 7.
268Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 606.
269Tamże, s. 603.
270Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 504-505.
271Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 448.
272Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 59-60.
273Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 606-607.
274Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 7.
275Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 448.
276Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 515.
277Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12.
278Tamże.
279Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 428.
280Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 524.

97



państwowej ani  do zawłaszczenia jej  uprawnień281.  Przeciwnie – Kościół nie służy żadnej

władzy282 i nie zamierza zastępować rządów świeckich, lecz chce im dopomóc w realizacji

dobra  wspólnego283.  W innym  miejscu  Ojciec  Święty  podkreślił,  że  Mistyczne  Ciało

Chrystusa  nie  dąży  do  panowania  nad  narodami  ani  zdobywania  władzy,  lecz  do

ewangelizacji oraz promocji zgody, kultury i cywilizacji wszystkim narodom284. Dlatego też

oddzielenie Kościoła, którego gwarantem jest sam Bóg, od państwa jest działaniem zarówno

nierozsądnym, jak i szkodliwym285. Mistyczne Ciało Chrystusa również nie dąży również do

unifikacji  narodów286,  gdyż  taka  unifikacja  byłaby  jedynie  zapewnieniem  podobieństwa

zewnętrznego  i tłumiłaby  siły  danych  wspólnot287.  Nauka Kościoła  dotycząca  patriotyzmu

polega  na  zbalansowaniu  relacji  człowieka  do  Kościoła,  swojego  narodu,  państwa

i wszystkich ludzi.  Jeśli  układ norm w tych wspólnotach  jest  odpowiedni,  to  zarówno ich

elementy,  jak  i całe  wspólnoty  będą  rozwijały  się  w sposób optymalny  zgodnie  ze  swoją

homeostazą dążąc do swojego ostatecznego celu – zbawienia i wiecznego wychwalania Boga.

Kościół  Katolicki,  ustanowiony  przez  samego  Chrystusa,  jest  świętą  instytucją

o charakterze  powszechnym,  mającą  na  celu  dobro  wszystkich  ludzi,  niezależnie  od  ich

pochodzenia, narodowości czy kultury288. Katolickie zasady pasują do każdej dobrej i zdrowej

kultury289.  Jego  natura  i misja  obejmują  wszystkie  ludy  i narody,  co  stanowi  wyraz  jego

prawdziwej  katolickości290.  Papież  przypominał  w swoim  liście  apostolskim  Cupimus

Imprimis, że Kościół kieruje się troską i miłością wobec wszystkich narodów, prowadząc je

ku niebieskim dobrom, nie szukając przy tym dóbr ziemskich. Dlatego nie może być uznany

za obcy w żadnym narodzie ani za wroga kogokolwiek291. Kościół narodowy zaprzeczałby tej

powszechności  i przez  to  nie  mógłby  być  uznany za  katolicki292.  Społeczeństwo założone

przez Chrystusa nie zna granic geograficznych ani etnicznych – jednoczy i ogarnia wszystkie

narody w duchu miłości Bożej293, ponieważ żadna część świata nie jest wyłączona z religii

Chrystusowej294.  Miłość Chrystusa nie wyklucza nikogo, lecz obejmuje w swoim Kościele

281Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 447.
282Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 12.
283Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 447.
284Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 507.
285Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451.
286Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 428.
287Tamże.
288Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 747.
289Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 523.
290Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 453.
291Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 602-603.
292Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 12.
293Tamże.
294Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 499.

98



całą  ludzkość295.  Ponadnarodowość Kościoła  pozwala na to,  że katolik  może się odnaleźć

w każdym narodzie lub państwie, o ile tylko są tam odpowiednie normy.

Tylko  chrześcijańska  religia  głosi  pełnię  sprawiedliwości,  prawdy  i Bożej  miłości,

gdyż otrzymała je bezpośrednio od Chrystusa296. Dzięki przekazywaniu zasad ewangelicznych

Kościół  przekazuje  również  silne  fundamenty  dla  budowy  społeczeństw297.  Wspólnota,

w której  panuje  równowaga  i sprawiedliwość,  może  zostać  zbudowana  tylko  na  zasadach

chrześcijańskich298.  Misją Kościoła jest nie tylko zbawienie dusz, ale również wzmacnianie

sumień wiernych w wypełnianiu sprawiedliwych praw, co przyczynia się do umacniania tych

fundamentów299.  Kościół  chętnie  wita  wszelkie  metody  rozwoju  i pomysły,  które  nie  są

wymierzone przeciwko innej wspólnocie300. Zaprasza do współpracy wszystkich ludzi dobrej

woli,  także  heretyków301.  Zabezpiecza  prawa  i obowiązki  ludzi302,  nie  wyrządza  nikomu

krzywdy, lecz wspiera rozwój współpracy i wzajemnej przyjaźni303, co więcej przyczynia się

do pomyślności wszystkich, gdy może działać w wolności304, do której religia ma prawo305.

Aby  spełniać  swoją  rolę  Kościół  musi  być  wolny  od  ograniczeń306.  Zasady  Ewangelii

przekazywane  przez  Kościół  kształtują  najlepsze  obyczaje  w społeczeństwie307 i są

fundamentem  porządku  społecznego308.  Zasady  katolickie  utrwalają  w kulturze  ochronę

godności  człowieka  i dają  siłę  w dążeniu  do  nieba309,  stanowiąc  najpewniejszy  fundament

społeczeństw i cywilizowanej kultury310. Religia porządkuje ludzkie pragnienia, kierując je ku

wspólnemu dobru311.  Papież  podkreślał,  że  oddawanie  czci  Bogu zarówno publicznie,  jak

i prywatnie  jest  środkiem  zaradczym  na  namiętności  ludów312.  Bóg  musi  być  nie  tylko

czczony  i adorowany,  ale  kochany  jak  Ojciec.  W przeciwnym  razie  ludzie  będą  głównie

podążać  za  tym,  co  ziemskie,  co  powoduje  spory  i kłótnie,  które  potęgują  nieufność

i wrogość313. Co więcej sam brak kierownictwa i zachęt prowadzi ludzkość do skupienia się
295Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 239-240.
296Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450.
297Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12.
298Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451.
299Tamże, s. 457.
300Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 429.
301Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
302Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581-582.
303Tamże.
304Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12.
305Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
306Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 445.
307Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12.
308Tamże, s. 8.
309Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 523.
310Pius XII, Mirabile Illud, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 800.
311Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 8.
312Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 152.
313Tamże.

99



jedynie na ziemskich sprawach, które finalnie wywołują znużenie i upadek314. Pomimo celów

nadprzyrodzonych  Kościół  obdarza  kierujące  się  nią  społeczności  wieloma  innymi

dobrodziejstwami  przyrodzonymi315. Dzięki  pracy  duchownych  i świeckich

współpracowników Kościół  rozwijał  się,  a wraz  z nim bogacił  się  dany  naród316.  Kościół

pragnie,  aby  każdy  naród  osiągnął  odpowiedni  poziom  godności317.  Jego  przykazania

prowadzą do jedności wśród ludzi i podnoszą ich na wyższy poziom318. Kościół dąży również

do jedności między narodami poprzez Bożą miłość319 nieustannie odrzucając wszelkie spory

oraz  podziały320.  Kościół,  gdy  może  działać  w wolności,  a więc  w ramach  równowagi

funkcjonalnej, czyli w ramach procesu homeostazy, wpływa na system jakim jest państwo lub

naród  –  zarówno  jego  katolickiej,  jak  i niekatolickiej  części.  Wpływ  zaszczepiania

i pogłębiania norm informacyjnych sprawia, że rośnie również spójność systemu państwa lub

narodu, jak i aspekty związane z normami energomaterialnymi – szacunek do władzy (normy

witalne), kwestie ekonomiczne (normy ekonomiczne) i szacunek do prawa (normy prawne).

Duch  i doktryna  katolicka  pozwalają  wręcz  tworzyć  nowych  obywateli,  narody

i ludy321.  Kościół  przez  wieki  był  świadkiem  powstawania  i rozwoju  wielu  narodów322.

Kierowanie  się  zasadami  chrześcijańskimi  pozwoliło  europejskim  narodom  osiągnąć

duchową jedność i cywilizacyjne wyżyny. Narody uszlachetnione Krzyżem mogły rozwijać

się w każdej dziedzinie i przekazywać swoją wiedzę i doświadczenie innym kontynentom323.

W czasach chaosu, jak po upadku Rzymu, to właśnie Kościół Katolicki niósł pomoc i ochronę

ludzkości324, jak również w obliczu szybkich i przełomowych zmian społecznych Kościół ma

obowiązek zapewnić narodowi nauczanie i inne dary, na których może powstać ład społeczny

oparty na chrześcijańskich wartościach325. Historia uczy, że ludzkie środki nie wystarczają do

przezwyciężenia  zła  w państwie,  co  uwydatnia  szczególną  rolę  i konieczność  działalności

Kościoła326. Tylko nauka Jezusa Chrystusa stanowi trwały fundament wiary, zdolny poszerzyć

horyzonty ludzi,  dać im środki zaradcze w trudnościach i wzbogacić ich umysły i serca327.

W przypadku  trudności  we  wprowadzaniu  zasad  katolickich  w danym  narodzie,  Ojciec
314Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 414.
315Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 635.
316Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 513.
317Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 607.
318Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 425.
319Tamże, s. 428.
320Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 498.
321Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 138-139.
322Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 229.
323Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 423-424.
324Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 138.
325Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 231.
326Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 446.
327Tamże, s. 447.

100



Święty zachęcał do dodatkowej modlitwy328. Dobroczynna działalność Kościoła dla systemu

państwa lub narodu wynika również z jego relacji  do Chrystusa, której nie ma żadna inna

świecka  wspólnota  (system).  Kościół  posiada  bardzo  bogatą  i długą  historię,  a więc  jego

korelator posiada wiele informacji (rejestratów), które mogą się przysłużyć jako użyteczne

rady decydentom innych systemów w zakresie sterowania danym systemem dla dobra całości.

Papież  pełni  zasadniczą  rolę  w rozumieniu  relacji  Kościoła  do  całej  ludzkości.

Podobnie  jak  Chrystus  Jego wikariusz  – Ojciec  Święty  posiada  uprzywilejowaną  pozycją

wśród innych ludzi. Papież, jest przedstawicielem całej rodziny ludzkiej329, który w sposób

bezstronny stoi ponad narodami, co pozwala mu z pełną odpowiedzialnością zalecać prawdę,

miłość i sprawiedliwość330. Ma na sercu dobrobyt, godność i wolność wszystkich narodów331.

Ojciec  Święty  postrzegał  swoją  misję  jako  wynikającą  bezpośrednio  z ojcowskiego

obowiązku, który został mu nałożony przez Boga332. Podkreślał, że jego działania nie były

motywowane żadnymi partykularnymi interesami, lecz wynikały wyłącznie z troski o dobro

wspólne  i powszechny  dobrobyt333.  Uważał,  że  jego  pragnienia  znajdą  posłuch  nie  tylko

wśród  katolików,  ale  również  u wszystkich  ludzi  dobrej  woli,  którym zależy  na  rozwoju

kultury chrześcijańskiej i postępie cywilizacyjnym334. Z uwagą obserwował sytuację narodów

i przestrzegał  przed niepokojącymi  tendencjami,  które mogą zagrozić  pokojowi i godności

człowieka335. W duchu pasterskiej  troski wysyłał  listy z napomnieniami do całej  ludzkości,

nawołując do refleksji i działania na rzecz wspólnego dobra336. W sposób szczególny wyrażał

wdzięczność  wobec  Włoch,  które  podpisały  traktaty  laterańskie,  stając  się  państwem

przyjaznym wobec Stolicy Apostolskiej337. Krótko po wyborze na Stolicę Piotrową w wyrazie

wdzięczności  papież  dziękował  biskupom  i wiernym  za  liczne  życzenia338,  a szczególne

podziękowania  kierował  do  cesarzy,  królów  i innych  rządzących  państwami,  którzy

zachowują przyjazne stosunki ze Stolicą Piotrową339. Wszystkie te działania i gesty papieża

świadczą  o jego  głębokim  zaangażowaniu  w losy  świata  i autentycznej  trosce  o rozwój

ludzkości w duchu pokoju, jedności i sprawiedliwości. Papież bezpośrednio oddziaływał na

systemy, aby je pochwalić lub upomnieć w zależności czy ich decydenci i obywatele czynili
328Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 799.
329Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
330Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 196.
331Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
332Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 601.
333Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 747.
334Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 591-592.
335Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 169.
336Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 577.
337Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 419.
338Tamże, s. 418.
339Tamże, s. 419.

101



dobro lub zło. Obserwując również niepokojące wydarzenia i zjawiska doradzał decydentom.

Kierował się nie tylko aspektami informacyjnymi,  ale również energomaterialnymi (troska

o dobrobyt).  Potwierdza  to,  że  Kościół  jest  systemem  autonomicznym,  gdyż  obserwuje

otoczenie (receptorami) i reaguje na zmiany (efektorami). Papież zatem z pewnością sprawuje

funkcje homeostatu (regulowanie działania, aby Kościół trwał w równowadze funkcjonalnej),

korelatora  (przetwarzanie  informacji  jak  planowanie  działań),  efektora  (oddziaływanie

encyklikami, apelami itp. na otoczenie) i być może receptora (odbiór informacji z otoczenia),

gdyż  możliwe,  że  papież  nie  dowiaduje  się  o sytuacji  otoczenia  osobiście,  ale  ma

odpowiednich ludzi w ramach systemu Kościoła, którzy go o tym informują.

Ojciec  Święty  w swoich  encyklikach  zwracał  się  do  konkretnych  narodów.  Dla

przykładu  wyrażał  podziw  dla  Portugalii,  podkreślając,  że  kraj  ten  był  szczególnie

zaangażowany  w dzieło  misji  oraz  zawsze  starał  się  podnosić  swoje  kolonie  do  poziomu

własnej kultury chrześcijańskiej340. W przeszłości Portugalia była wolnym państwem między

innymi dzięki wsparciu papieży341. Już w XII wieku papież zatwierdzili panowanie Alfonsa I,

przyjmując jego królestwo w bezpośrednią zależność od Stolicy Apostolskiej  i nadając mu

ziemie  odebrane  Maurom  w imię  wiary  katolickiej342.  Kościół  odegrał  kluczową  rolę

w kształtowaniu portugalskiej tożsamości – to on dał Portugalii kulturę343 i to dzięki niemu

kraj ten znalazł się bliżej zbawienia niż poganie344. Wiara katolicka była głównym źródłem

siły  i inspiracji  dla  portugalskich  władców,  zakonów  wojskowych,  podróżników  oraz

misjonarzy345.  Dzięki  jej  utrzymaniu  i pielęgnowaniu,  jak  i dzięki  mądrym  i roztropnym

władcom, Portugalia dokonała tylu wspaniałych czynów, które zyskały uznanie papieża346.

Największa chwała Portugalii przyszła wraz z rozszerzaniem granic katolicyzmu i własnego

imperium, w czym pełniła rolę święta wiara Kościoła347, która kiedy była silna, to kraj ten

roztropnie  zarządzał  koloniami.  Natomiast  gdy słabła,  gubernatorzy  utrudniali  działalność

misyjną, rozwiązywali zakony i sabotowali ich przedsięwzięcia348. Papież wyrażał nadzieję,

że Najświętsza Maryja Panna, św. Franciszek Ksawery, jak i portugalscy święci jak św. Jan

de Brito i inni, którzy brali udział w misjach, będą nadal otaczać Portugalię swoją opieką349.

Przykład Portugalii potwierdza, że zakorzenienie w normach proponowanych przez Kościół

340Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 255.
341Tamże, s. 249.
342Tamże, s. 249-250.
343Tamże, s. 250.
344Tamże, s. 255.
345Tamże, s. 250.
346Tamże, s. 251-252.
347Tamże, s. 250.
348Tamże, s. 251.
349Tamże, s. 260.

102



działa owocnie również na aspekty związane z państwowością – zarówno energomaterialne,

jak i informacyjne. Pojawia się też aspekt związany ze szczególnym zaangażowaniem danego

państwa-systemu w konkretny aspekt dzieła zbawczego Kościoła.

Pius  XII  zwracał  się  również  do  Amerykanów.  Wyraził  również  swój  szacunek

i miłość  wobec  znakomitego  i energicznego  narodu  amerykańskiego350,  a jednocześnie

głęboką nadzieję, że otrzymane pochwały nie doprowadzą do rozluźnienia i ospałości, lecz

staną  się  bodźcem  do  dalszej,  owocnej  pracy351.  Zwrócił  uwagę,  że  Kościół  Katolicki

w istotny sposób przyczynił się do dobrobytu i chwały Stanów Zjednoczonych352. Szacunek

dla wiary Chrystusa stanowił od początku jedną z podstawowych i świętych zasad, na których

opierały  się  Stany  Zjednoczone353.  Przypomniał  też  o historycznych  więzach  łączących

Kościół  z początkiem państwowości  USA – George Washington był  bliskim przyjacielem

biskupa Baltimore, Johna Carrola, który był pierwszym biskupem Stanów Zjednoczonych354.

Rozkwit  katolicyzmu  w USA był  w dużej  mierze  skutkiem napływu  księży  uciekających

przed prześladowaniami, którzy znajdowali tu schronienie i wsparcie, zwłaszcza od biskupów

Baltimore355. W 1939 roku w Stanach Zjednoczonych panowało kwitnące życie katolickie –

liczba katolików systematycznie rosła, wierni chętnie uczestniczyli w liturgii i przyjmowali

Eucharystię, wielu wybierało życie kapłańskie i zakonne, a także praktykowano duchowość

inspirowaną ćwiczeniami św. Ignacego Loyoli356. Ojciec Święty z uznaniem wypowiedział się

o Uniwersytecie  Waszyngtońskim357,  wskazując,  że  jego  rozwój  i działalność  są  godne

pochwały i mogą zapewnić bardziej pewny oraz solidny rozwój358. Szczególnym podziwem

cieszyła się hojność amerykańskich wiernych, jak również ich troska o system szkolnictwa

katolickiego i jego dobrą organizację359. To właśnie z tych szkół wychodzili obywatele, którzy

szanowali  zarówno  prawa  ludzkie,  jak  i boskie  –  stanowiąc  tym  samym  o sile  Kościoła

i całego kraju360.  Pius XII z uznaniem odnosił  się do faktu, że w USA znajdują się osoby,

które  poważnie  rozważają  nauczanie  społeczne  Kościoła,  zawarte  w encyklikach

Quadragesimo Anno Piusa XI oraz Rerum Novarum Leona XIII361. Ojciec Święty podkreślił,

że rozwiązanie problemów społecznych w duchu Ewangelii będzie powodem do dumy dla
350Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 635.
351Tamże, s. 638.
352Tamże, s. 635.
353Tamże, s. 636.
354Tamże.
355Tamże.
356Tamże.
357Tamże, s. 641.
358Tamże, s. 638.
359Tamże, s. 636-637.
360Tamże, s. 637.
361Tamże, s. 643-644.

103



Amerykanów  i stworzy  solidne  fundamenty  pod  szczęśliwy  wiek  dla  całego  narodu362.

Szczególną  troską  i ojcowską  miłością  Papież  darzył  murzynów363,  zwłaszcza  tych

mieszkających w Stanach Zjednoczonych,  którzy – jak zauważył  – szczególnie  potrzebują

opieki  i pocieszenia  w zakresie  religii  i edukacji,  na  co  w pełni  zasługują364.  Szczególnie

pamiętał o nich w modlitwach, a także o tych, którzy im pomagają365. Papież wyrażał radość

z rozwoju  Kościoła  w Stanach  Zjednoczonych  i dziękował  Bogu  za  jego  rozrost  w tym

kraju366.  Z powyższego odwołania się do Amerykanów można wyciągnąć kilka wniosków.

Ponownie  widać  zbawienny  wpływ  katolicyzmu  na  system  państwowy.  Papież  również

wskazuje  na  pozytywny  wpływ  szkolnictwa,  które  było  kuźnią  dobrych  obywateli.

Szkolnictwo katolickie w USA jest częścią korelatora Kościoła i potwierdza to co Pius XII

pisał o patriotyzmie – katolicy wysoko cenią sobie tę cnotę. Dodatkowo uniwersalny aspekt

Kościoła, jak i jego troskę o zaniedbanych widać w odwołaniu do murzynów.

Nie  zabrakło  też  bezpośrednich  odwołań  do  narodu  polskiego,  który  Pius  XII

kochał367.  Historia  dowodzi,  że  Polacy  w sposób  niezłomny  trwali  przy  Kościele,  nawet

w obliczu  największych  prób  i zagrożeń  zdobywając  wielkie  zasługi  przez  obronę

chrześcijańskiej  cywilizacji  i kultury368.  Wierność  wierze  uczyniła  Polskę  przedmurzem

chrześcijaństwa369. Papież w tym zadaniu widział potwierdzenie wyjątkowej roli jaką Bóg jej

powierzył.  Wierzył,  że  z Bożą  łaską  Polacy  są  zdolni  przezwyciężać  udręki  i trudności,

wypełniając  swoją  misję  zdecydowanie  i z wytrwałością,  oczekując  obiecanej  nagrody370.

W obliczu  nowych  wyzwań  Papież  nawoływał,  by  Polacy  trwali  w katolickiej  wierze,

odrzucali  wszelkie  zasadzki,  które  miałyby  ją  podważyć,  pielęgnowali  chrześcijańskie

obyczaje  oraz  rozważali  wierność  i cnoty  swoich  przodków371.  Pius  XII  wskazywał,  że

sprawiedliwość i trwały pokój domagają się, by po tragicznych doświadczeniach wojennych

Polska mogła się wreszcie otrząsnąć, do czego tęskniła, powierzając się opiece Najświętszej

Maryi  Panny  Wspomożycielki  Wiernych372.  Szczególne  wezwanie  kierował  do  biskupów

i całego  narodu:  by  działali  odważnie,  z rozwagą,  roztropnością  i mądrością,  zachowując

katolicką  wiarę  i jedność373.  Wówczas  święci,  zwłaszcza  ci  pochodzący  z Polski,  wraz
362Tamże, s. 644.
363Tamże, s. 637.
364Tamże.
365Tamże.
366Tamże, s. 638.
367Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 321.
368Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 449.
369Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 329.
370Tamże, s. 329-330.
371Tamże, s. 329.
372Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 449.
373Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 330.

104



z Niepokalaną będą wspierać naród, życzliwie na niego patrząc374. W aspekcie metod dążenia

do celu można się doszukać w odwołaniach do Polski tego, że systemy jakimi są narody lub

państwa mogą mieć swoje unikatowe zadania, a więc metody dążenia do celu ostatecznego.

Warto również podkreślić, że trwanie w Kościele sprawia, że dany element systemu lub cały

podsystem lub system mogą liczyć na wsparcie ze strony świętych (też elementów Kościoła,

ale nie Walczącego, ale Triumfującego).

Pius  XII  w swoich  encyklikach  nawiązywał  również  do  Włoch.  Wskazywał,  iż

skutkiem  podpisania  przez  Włochy  traktatów  laterańskich  jest  ich  powrót  do  pokoju

z Chrystusem375.  Co  wskazuje,  że  nawet  relacje  związane  z sytuacją  międzynarodową

pomiędzy  głowami  państw  mogą  wpływać  na  relacje  całych  systemów,  którymi  sterują,

z samym Chrystusem. Wynika z tego ogromna odpowiedzialność decydentów.

Papież,  zwracając  się  do narodów afrykańskich,  które zdobywały swoją  polityczną

wolność,  podkreślił,  że  wolność  ta  nie  może  zostać  im  odebrana,  gdyż  jest  ona  ich

niezbywalnym  prawem  i wyrazem  godności376.  Wyrażał  pragnienie,  by  afrykańskie

społeczeństwa  osiągały  prawdziwy  i coraz  głębszy  postęp  –  zarówno  cywilizacyjny,  jak

i chrześcijański377. Wzywał te narody do wzajemnego poszanowania i dążenia do pokoju, aby

nowo zdobyta niezależność mogła stać się fundamentem trwałego współistnienia i rozwoju378.

Jednocześnie papież je przestrzegał  przed zagrożeniami,  które mogą czyhać na nie  w tym

ważnym momencie  dziejowym379.  Z troską  napominał  niektóre  z nich,  by  nie  zapominały

o wkładzie Europy, która – przez przekazaną cywilizację – przyczyniła się do wzrostu ich

godności.  Zaznaczał,  że  bez  tej  cywilizacji  ich  kraje  mogłyby  popaść  w niewolę  ślepego

dążenia  do  rozwoju  samych  siebie380.  W liście  do  narodów  afrykańskich  podkreślał,  że

chrześcijańska kultura przyniosła już wielkie korzyści innym kontynentom i może przynieść

podobne  owoce  również  Afryce381.  Ojciec  Święty  życzył  sobie,  by  na  kontynencie

afrykańskim  panowała  owocna  harmonia,  zdolna  przezwyciężyć  urazy,  uprzedzenia,

trudności  wynikające  z przesadnej  miłości  do  własnego  narodu oraz  wszelkie  zagrożenia.

Harmonia  ta,  jak  mówił,  powinna  umożliwić  korzystanie  z dobrodziejstw  chrześcijańskiej

kultury382.  Papież  ponownie  sterował  otoczeniem  przez  doradzanie  w zakresie  norm

374Tamże.
375Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 419.
376Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 229.
377Tamże, s. 230.
378Tamże, s. 229.
379Tamże, s. 230.
380Tamże, s. 229-230.
381Tamże, s. 230.
382Tamże, s. 229-230.

105



społecznych. Nawoływał do tego, aby mieszkańcy Afryki odpowiednio wiązali się relacjami

ze swoim systemem i innymi systemami,  aby nie doszło do przewartościowania relacji  do

własnej wspólnoty. Wydaje się, że optymalnym stanem, jaki miał na myśli papież była tutaj

zdrowa miłość Ojczyzny, czyli patriotyzm.

Pius  XII  odnosił  się  również  do  wydarzeń  w narodzie  chińskim,  które  Rzym

nieustannie i z życzliwością obserwował383.  Naród chiński od wieków słynął swoją kulturą

w całej Azji, a dzięki Ewangelii otrzymał również cnoty chrześcijańskie, które udoskonaliły

i wzmocniły  jego  cnoty  obywatelskie384.  Za  pontyfikatu  Piusa  XI  Chiny  wielokrotnie

przeżywały  okresy  świetności.  Pius  XII  wskazywał,  że  jeśli  oprą  się  na  uczciwości

i sprawiedliwości, mogą w przyszłości odegrać ogromną rolę385. Istotnym aspektem jest, że

normy katolickie  mogą  udoskonalać,  a niekoniecznie  w całości  zamieniać  rodzime  normy

ewangelizowanego  systemu.  Inną  cenną  informacją  jest,  to  że  Kościół  przez  receptory

obserwuje sytuację systemów w swoim otoczeniu.

Rozważania Piusa XII ukazują integralną wizję porządku społecznego i politycznego,

w którym centralne miejsce zajmuje Bóg – Stwórca, Prawodawca i Sędzia. Państwa i narody,

jako  wspólnoty  autonomiczne,  osiągają  swój  rozwój  i trwałość  tylko  w oparciu  o normy

zakorzenione w prawie naturalnym i Objawieniu. Papież wskazuje, że prawdziwy fundament

ładu  społecznego  tkwi  w chrześcijańskiej  nauce  i wierności  Kościołowi,  który  nie  tylko

formuje obywateli i wspiera rozwój kultury, lecz także działa jako homeostaza, zapewniająca

równowagę i trwałość wspólnot. Wskazane przykłady narodów ukazują praktyczny wymiar

tego nauczania – Kościół, respektując ich odmienność, jednocześnie prowadzi je ku wyższym

wartościom, pogłębiając więzi miłości, solidarności i sprawiedliwości. Tym samym nauczanie

Piusa XII potwierdza, że zarówno dobro jednostek, jak i pomyślność narodów mogą zostać

w pełni urzeczywistnione jedynie w odniesieniu do Boga i w świetle zasad chrześcijańskich.

2.3. Zabieganie Kościoła o pokój pomiędzy narodami

Rozważania niniejszego podrozdziału zmierzać będą do rekonstrukcji i analitycznego

uporządkowania  nauczania  Piusa  XII  o pokoju  i porządku  społecznym  w kategoriach

cybernetycznych.  Na  podstawie  przywołanych  wypowiedzi  papieskich  pokój  zostanie

ukazany  jako  dzieło  sprawiedliwości zakorzenione  w Bogu  i objawione  w Chrystusie,

a zarazem  jako  stan  równowagi  funkcjonalnej  systemów  społecznych,  który  może  zostać

383Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 607-608.
384Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 7.
385Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 607-608.

106



osiągnięty jedynie przy prymacie norm informacyjnych (wiary, prawdy, miłości i moralności)

nad  normami  witalnymi,  ekonomicznymi  i prawnymi.  W tym  ujęciu  analizie  podlegają:

warunki konieczne pokoju (prawo naturalne i objawione, sprawiedliwość, miłość, modlitwa),

mechanizmy  sterowania  i dezintegracji  ładu  (odrzucenie  Boga,  absolutyzacja  państwa,

instrumentalizacja  przemocy),  a także  implikacje  dla  ładu  międzynarodowego  (wierność

umowom,  rozwiązywanie  sporów  prawem,  nie  przemocą)  oraz  porządku  społeczno-

gospodarczego (sprawiedliwy podział dóbr, godność pracy, obowiązki bogatych, miłosierdzie

i solidarność w Mistycznym Ciele  Chrystusa).  Zagadnienie pokoju było bardzo istotne dla

Ojca  Świętego,  gdyż  jego  pontyfikat  przypadł  na  drugą  wojnę  światową  i trudne  czasy

powojenne.

Pokój, którego każdy pragnie386 jest  dziełem sprawiedliwości387.  Nie jest  to jedynie

nieokiełznana  wolność  czy  bezkarność388,  ale  zgoda,  która  jest  uporządkowana  pod

panowaniem i kierunkiem Bożym389, jak i oparta na prawdach katolickich, ponieważ to one

oświecają umysł, dają pokój i zgodę w duszy oraz sprawiedliwość między różnymi klasami

społecznymi390. Aby osiągnąć pokój, należy dążyć do sprawiedliwości, czynić dobro i unikać

zła391. Papież określał pokój również jako spokojne porządek i wolność392. Prawdziwy pokój,

zgoda i dobrobyt narodów może przyjść tylko i jedynie od Boga393, który jest Bogiem pokoju,

a nie sporów394. Bez Jego łaski narody i ich przywódcy nie są w stanie utrzymać spokoju ani

zgody395. Odrzucenie Boga jako celu miłości sprawia, że człowiek cierpi396, a jeśli sprzeciwił

się samemu Bogu, to Ojciec Święty jednoznacznie stwierdzał, że nie zazna taki człowiek ani

pokoju, ani bezpieczeństwa397. Nienawiść wobec Boga, ale również do samego papieża, jest

grzechem, który przewyższa inne. Oddziela ona od Boga, który jest Najwyższym Dobrem,

i prowadzi do odrzucenia wszystkiego, co od Niego pochodzi i z Nim łączy – prawdę, pokój,

sprawiedliwość i cnotę398. Pokój można uzyskać tylko i jedynie przez posiadanie we własnym

systemie  norm,  które  naucza  Kościół,  ale  i też  bycia  w odpowiednich  relacjach  do  Boga

i papieża.  Wydaje się,  że  w języku cybernetyki,  na podstawie rozważań papieża,  pokojem

386Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12-13.
387Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 350.
388Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 640.
389Tamże.
390Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 219.
391Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 98-99.
392Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 601.
393Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 217.
394Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 594.
395Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 323.
396Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
397Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 448.
398Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 349.

107



można  nazwać  równowagę  funkcjonalną  danego  systemu.  Jeśli  w danym  systemie

państwowym występują  silne  normy  informacyjne,  które  postuluje  Kościół,  to  decydenci

mogą  skutecznie  sterować  swoimi  obywatelami  odwołując  się  np.  do  patriotyzmu

i poszanowania władzy. Podobnie decydenci innych systemów państwowych mogą sterować

swoimi sąsiadami przez odwołania się do etyki i sprawiedliwego prawa co może zapewnić

skuteczne rozwiązanie konfliktów jedynie przy użyciu bodźców informacyjnych.

Papież  wskazywał,  że  świat  jest  podzielony  na  dwa  obozy  –  za  lub  przeciw

Chrystusowi.  Wybór  jednego  lub  drugiego  skończy  się  zbawieniem  świata  lub  jego

zniszczeniem399. Chrystus zaprasza wszystkie narody do harmonii przez swoje wyciągnięte

ramiona  na  krzyżu400.  Jest  królem  zaprowadzającym  pokój401,  nazywanym  też  Księciem

Pokoju402.  Tylko  On  może  być  fundamentem  pokoju403 i tylko  On  wskazuje  drogę

sprawiedliwości,  pokoju  i wiecznego  szczęścia404.  Jego  miłość  zaprowadza  porządek405.

Również tylko On może poprowadzić ludzi połączonych więzami braterstwa do wiecznego

szczęścia406. Ojciec Święty utrzymywał, że tylko Pan Jezus Chrystus jest w stanie zagoić rany

po wojnie407, gdyż tylko On jest w stanie rozwiązać konflikty408. Chrystus Król swoją prawicą

może uspokoić burzę wojny409.  Aby te  prawdy zostały szerzej  przyjęte  w Kościele  Ojciec

Święty nakazywał, aby biskupi nauczali wiernych o podstawach trwałego i sprawiedliwego

pokoju,  czyli  o naukach  Chrystusa,  które  są  pobożnie  wprowadzane  w czyn410.  Również

wyrażał nadzieję, że przez zbiorową modlitwę wszyscy uzyskają przekonanie, że tylko Pan

Jezus Chrystus może rozwiązać konflikty411. Wszystkie istoty rozumne można podzielić na

dwa  systemy  –  jeden,  który  jest  za  Chrystusem,  wchodzi  z nim  w relacje  miłości

i poddaństwa, oraz drugi  system – przeciwko Chrystusowi.  Jedynie elementy,  podsystemy

i systemy, które trwają przy Chrystusie mogą liczyć na pokój.

Świat  współczesny  Papieżowi  doświadczał  głębokiego  kryzysu  moralnego

i duchowego, którego źródłem było odrzucenie Boga i Jego nauki. Porzucenie Pana Jezusa

Chrystusa  i Jego  nauki  stanowi  korzeń  wszelkich  cierpień  współczesnych412.  Zachwianie
399Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 527.
400Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170-171.
401Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 240.
402Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 607.
403Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 323.
404Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 517-518.
405Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 230.
406Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.
407Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 322.
408Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.
409Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 451.
410Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 515.
411Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.
412Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 585.

108



podstaw moralności  spowodowane jest  odrzuceniem Boga413,  co  miało  miejsce  w Europie

w latach  trzydziestych XX wieku414.  Papież  podkreślił  w tym czasie,  że  wszyscy rozsądni

ludzie  twierdzili,  że  korzeniem  zła  jest  odrzucenie  Boskiego  Majestatu,  zaniedbanie

moralności i niestałość w wybieraniu dobra415. Przez odłączenie się wielu Europejczyków od

Kościoła  odrzucono  bóstwa  Chrystusa  i spowodowano  upadek  religii416.  Trwanie

w chrześcijańskich  zasadach  nie  uchroniło  historycznie  narodów  europejskich  od  wojen

i gwałtownych  przełomów,  ale  konflikty  minionych  czasów  łatwiej  zażegnywano  dzięki

świadomości  tego,  co  jest  godziwe  i co  wolno  czynić.  Dobre  sumienia  pozwalały  na

hamowanie żądz i na honorowe układy pomiędzy zwaśnionymi stronami. Jednakże w czasach

Piusa XII ludzie byli pesymistycznie nastawieni do możliwości wyrugowania otaczającego

ich zła i do poprawy źle uformowanego sumienia i nie posiadali zalet swoich przodków417.

Wprawdzie  w przeszłości  dochodziło  do  znacznych  odchyleń  w procesie  homeostazy

w krajach  katolickich,  ale  system  sterowania  społecznego  oparty  na  konfiguracji  norm

informacyjnych, które naucza Kościół pozwalał na szybki powrót do równowagi systemu418.

W trakcie  drugiej  wojny światowej  Ojciec Święty  zauważył,  że  Kościołem gardzili  ci,  co

wracali do pogańskich obyczajów, ale też ci, którzy Kościół lekceważyli w wyniku błędnych

nauk,  które  przyjęli,  lub  zepsucia  obyczajów,  którego  się  dopuścili419.  Nawet  w latach

pięćdziesiątych  papieża  martwiło,  że  religia  katolicka  i chrześcijańskie  zasady  nie  są  we

wszystkich narodach traktowane z należytym szacunkiem420. Jako braki doskonałości państw

i Kościoła w tamtym okresie Pius XII wymieniał: osłabienie wiary przez pragnienia tego, co

doczesne,  brak  świętości  życia  niektórych  chrześcijan,  niepowrócenie  do  Kościoła  części

grzeszników  oraz  nienawrócenie  pogan421.  W 1953  roku,  a więc  już  po  okrucieństwach

drugiej wojny światowej,  Ojciec Święty przestrzegał,  że kiedy światło Ewangelii  osłabnie

i zaniknie w umysłach ludzkich, mogą nadejść jeszcze gorsze czasy422. Papież wskazywał, że

przez przyjmowanie norm informacyjnych, które są niezgodne z normami Kościoła można

znaleźć  się  poza  Kościołem.  Przykładem  jest  myśl  pogańska  i błędne  nauki  (normy

ideologiczne), jak i lekceważenie moralności katolickiej (normy etyczne).

413Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 423-424.
414Tamże, s. 423.
415Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
416Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 424.
417Tamże, s. 425-426.
418Por. J. Kossecki, Cybernetyka społeczna, dz. cyt, s. 363–368.
419Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 194.
420Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451.
421Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 348-349.
422Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 384.

109



Zepsucie obyczajów nie jest  tylko problemem pojedynczego elementu systemu, ale

wręcz  jego  całości.  Dla  zrujnowania  państwa  najbardziej  skuteczne  jest  zepsucie

obyczajów423.  Ojciec Święty podkreślał,  że  jeśli  instytucje  i plany ludzkie odrzucą nakazy

i zakazy Boga, to muszą ulec zepsuciu i załamaniu424. Nie ma moralnego i uporządkowanego

społeczeństwa  bez  religii425,  tak  jak  i bez  zasad  chrześcijańskich  nie  będzie  prawdziwego

postępu  nawet  w ludzkich  sprawach426.  Również  zabezpieczenie  praw narodów,  obywateli

i religii nie może się odbyć bez odnowienia moralnego ludzi w duchu Kościoła427. Odrzucenie

norm informacyjnych  skazuje  system  na  dominację  norm prawnych,  ekonomicznych  lub

witalnych,  które  są  nieefektywne  w sterowaniu  ze  względu  na  wyższy  poziom  w ich

procesach  sterowania  czynnika  energomaterialnego,  który  jest  droższy  w użyciu  od

informacji, aż do momentu, że system nie będzie miał zasobów, aby się utrzymać. Co więcej,

gdy w danym systemie dominują normy witalne, to jest on podobny do stada zwierząt, które

to posiadają tylko i jedynie te normy.

Gdy zaniedbuje się religię chrześcijańską lub z nią walczy, zanikają dobre obyczaje,

a czasem wręcz  pojawia  się  grzech  i zepsucie  w społeczeństwie428.  Obyczaje  są  niszczone

również przez nieprzyzwoite książki, gazety, widowiska i zbrodnie429. Niektórzy ludzie dla

zysku publikują treści, które rozbudzają złe pragnienia i zachęcają do zła430. Odrzucenie Boga

i religii prowadzi do zazdrości, sporów, niezgody i nienawiści, co wprowadza zamęt w życie

publiczne i prywatne. Podkopywane są przez to same fundamenty całych państw, w czym nie

pomagają ani prawa, ani władza431. Nawet postęp techniczny i wzrost dobrobytu nie przyniosą

ludziom ulgi – cierpią oni z powodu pustki duchowej. Jak komentował Pius XII, odwołując

się do Ap 3, 17: „Ty bowiem mówisz: «Jestem bogaty», i «wzbogaciłem się», i «niczego mi

nie  potrzeba»,  a nie  wiesz,  że  to  ty  jesteś  nieszczęsny  i godzien  litości,  i biedny  i ślepy,

i nagi.”432. Niszczenie norm etycznych może się odbywać przez relacje związane z czytaniem

nieodpowiedniej  prasy,  książek,  oglądaniem  nieprzyzwoitych  widowisk  czy  przez  bycie

ofiarą  lub  podmiotem  zbrodni.  Rozwój  technologiczny  też  nie  będzie  w stanie  poprawić

sytuacji zepsutych obyczajów, gdyż ma on na celu optymalizowanie procesów sterowania –

423Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 640.
424Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450.
425Tamże, s. 451.
426Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 779.
427Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 798.
428Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 383.
429Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 586.
430Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451-452.
431Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 585-586.
432Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 415.

110



np.  przepływu  danych,  więc  może  w zepsutym  społeczeństwie  co  najwyżej  ten  upadek

przyspieszyć, gdyż szybciej będzie propagowała się szkodliwa informacja.

Spory wewnętrzne mogą być większą tragedią niż głód, wojny i inne nieszczęścia433.

Papież jednoznacznie stwierdzał, że niezgoda nikomu nie przynosi korzyści434. Z niezgody,

nienawiści  i sporów wynikają  tylko  kolejne  zła  dla  narodów435.  Jeśli  miłość  braterska  nie

umacnia  ludzkości,  narodów  i obywateli,  to  w jej  miejsce  rodzi  się  i rozwija  właśnie

niezgoda436. Szerzenie jej i lęków wśród ludzi sprawia, że społeczności są jeszcze bardziej

podzielone i rozdarte437. Ojciec Święty podkreślał, że ówczesne mu spory prowadziły jedynie

do  dalszych  tragedii438.  Moc  do  wyplenić  sporów,  niezgody  i nienawiści  mają  prawda,

sprawiedliwość  i Boża  miłość439.  Papież  zauważył,  że  system  o wysokich  normach

informacyjnych  jest  w stanie  łatwo  podnosić  się  z zaburzeń  powstałych  w wyniku

oddziaływania  na  normy  witalne  (głód,  wojny),  ekonomiczne  i prawne,  natomiast  jest

podatny na wrogie oddziaływania na normy informacyjne, na których opiera się cała spójność

systemu – bez np.  jednej  wiary,  jednej  moralności  system w tym przypadku de facto nie

istnieje440.

Wojna prowadzi  tylko i jedynie do cierpienia  i strat441.  Konflikty przynoszą rzezie,

ruiny  i nędzę442.  Doprowadzają  do  utraty  bogactw  i pogłębiają  nędzę  biednych443.  Ofiary

wojenne nie tylko mają prawo do współczucia, ale również do czynnej pomocy444. Wszyscy,

a szczególnie decydenci, powinni zrozumieć, że żadne trwałe dobro nie powstaje w wyniku

wojny445. Podczas nich wszystko, co człowiek stworzył, może zostać zniszczone446, co widać

było  szczególnie  w czasach  drugiej  wojny  światowej,  gdy  rozlewana  była  krew  ludzka

i niszczone  majątki,  miasta  i pola447.  Wiele  nieuporządkowania  dzieje  się  w czasach

konfliktów  w zakresie  technologii.  Narzędzia  wojenne  zostały  stworzone  przez  geniusz

człowieka, który jest przeznaczony do innych celów448. Nowe wynalazki wojenne miały taką

433Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 602.
434Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
435Tamże, s. 169.
436Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450.
437Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.
438Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
439Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450.
440Por. J. Kossecki, Cybernetyka społeczna, dz. cyt., s. 363-368.
441Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 747.
442Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 797.
443Tamże, s. 798.
444Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 451.
445Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 747.
446Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
447Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 195.
448Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 797-798.

111



siłę, która mogła zniszczyć pokonanych, zwycięzców i całe społeczności ludzkie449. Co więcej

brak zaufania pomiędzy narodami doprowadził do wyścigu zbrojeń, który generował strach

w duszach  ludzkich450.  Wojna  jako  oddziaływania  na  bodźce  witalne  niszczy  socjomasę

i socjoenergię systemów. Papież stwierdza, że również w zakres norm dochodzi do zmiany

w przypadku sterowania międzynarodowego, gdyż brak zaufania i wyścig zbrojeń sprawia, że

główny sposób sterowania odnosi się do norm witalnych, czyli zarządzaniu strachem i siłą

zbrojną.

Niesprawiedliwa przemoc nigdy nie może być tolerowana451. Porządku w narodzie nie

da się zaprowadzić przez interwencję zbrojną, przemoc lub fałszywe doktryny452. Przemoc nie

jest w stanie tłumić przekonań ludzi453, ani zgładzić sprawiedliwego pragnienia wolności454.

Ci, którzy otwarcie lub potajemnie podburzają masy do nienawiści,  niezgody, rywalizacji,

muszą zrozumieć, że sprawiedliwości chrześcijańskiej,  która rodzi zgodę i równowagę, nie

osiąga  się  siłą,  ale  przez  stosowanie  się  do  prawa455.  Ludzie  w potrzebie  powinni  być

podniesieni na wyższy poziom życia, ale za pomocą sprawiedliwych praw, a nie przemocy456.

Papież ostrzegał również decydentów, że ludzie pragną pokoju. Utrzymywał to na podstawie

rzesz pielgrzymów, która przybyła do Rzymu w ramach roku świętego457. Dodawał, że jeśli

ktoś pragnie pokoju i cechuje się roztropnością, to w obliczu niebezpieczeństwa wojny będzie

chciał  podążać  drogą  sprawiedliwości,  a nie  przemocy458.  Ojciec  Święty  wyrażał  pomimo

ogromu zła, które się wydarzyło nadzieję, że przejścia spowodowane wojną sprawią, iż wielu

ludzi zmieni swoje usposobienie i myśli wobec Kościoła, gdyż wcześniej podążali ślepo za

błędnymi teoriami, nie zdając sobie sprawy z konsekwencji tych poglądów459. Również jeśli

każdy uczciwy człowiek dostrzeże, jak wojna jest przerażająca i śmiercionośna, to nie dojdzie

do kolejnych konfliktów, a pomiędzy narodami zapanuje pokój460. Wyrażał też ufność, iż Bóg

oświeci  serca  i umysły  decydentów,  aby  uświadomili  sobie,  że  pokój  jest  dziełem

sprawiedliwości i mądrości, podczas gdy wojna to owoc nienawiści i ślepoty. Jednocześnie

przypominał, że z urzędu, który sprawują rządzący, zdadzą kiedyś sprawę przed Bogiem461.

449Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450.
450Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218.
451Pius XII, Datis Nuperrime, dz. cyt., s. 749.
452Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 742.
453Tamże.
454Tamże.
455Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 220-221.
456Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
457Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 797.
458Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 747.
459Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 422.
460Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514-515.
461Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 220.

112



Za pomocą oddziaływania na normy witalne nie uzyska się na dłuższą metę ani równowagi

funkcjonalnej  w systemie,  ani  odpowiedniego  stanu  energii  w akumulatorze  (dobrobytu).

Również zawiodą normy informacyjne,  które mijają  się z tymi nauczanymi przez Kościół.

Rozwiązaniem  jest  podążanie  za  normami  prawnymi,  ale  nie  jakimikolwiek,  tylko

sprawiedliwymi, a więc zgodnymi z normami etycznymi.

Ojciec  Święty  wielokrotnie  stwierdzał,  że  pomimo zakończenia  działań  wojennych

pokój  nie  przyszedł462,  a w wielu  umysłach  ludzkich  nadal  nie  zajaśniał  pokój463.  Historia

pokazuje, że wojna nie kończy się automatycznym ładem, który jest oparty na pomyślności

i sprawiedliwości. Przez fakt, że zwycięzca często jest surowy, uznając umiar i roztropność za

wadę, a do tego widzi masy ludzi, które są powszechnie wzburzone, nie będzie kierował się

sprawiedliwością  przy  zawieraniu  pokoju  ze  stroną  przegraną464.  Zbrojnie  można  jedynie

narzucać  warunki  rozejmu,  ale  nie  pokoju465,  natomiast  sprawy ludzkie  rozstrzyga  się  za

pomocą prawa, roztropności, sprawiedliwości i rozumu, a nie walki zbrojnej466. Wysiłek ludzi

nie jest w stanie wyleczyć krzywdy wynikającej z wojny467. Ironicznie wielu pisało, mówiło

i dyskutowało o potrzebie metody wprowadzenia pokoju, lecz niektórzy odrzucili fundament,

który czyni tę metodę skuteczną468. Papież krótko po zakończeniu drugiej wojny światowej

wskazywał,  że  pierwszą  potrzebą  w kryzysie  powojennym  jest  pojednanie  ludzi  ze  sobą

i zachęcenie ich do współpracy w projektach zgodnych z sytuacją i chrześcijańską nauką469.

W nauczaniu papieża wybrzmiewa, że również zakończenie działań wojennych nie kończy się

równowagą funkcjonalną systemów w niej  uczestniczących,  gdyż niesprawiedliwość,  która

wynikła z narzuconych umów będzie prowadziła do wprowadzenia takich norm prawnych,

które nie są zgodne z normami etycznymi.

Aby zapanował pokój, religia mogła owocnie działać, a chrześcijańskie obyczaje znów

zakorzeniły  się  w społeczeństwie,  należy  przywrócić  miłość  –  na  wzór  św.  Bernarda

z Clairvaux470.  Doskonała miłość do Boga uspokaja i wprowadza radość i pokój471.  Miłość

należy  się  również  każdemu  członkowi  społeczności,  gdyż  tylko  ona  pozwala  usuwać

nienawiść  i przeciwieństwa,  stanowiąc  jedyny  gwarant  trwałego  pokoju472.  W miłości

462Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218. Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450.
463Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 169.
464Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 439-440.
465Tamże, s. 440.
466Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 747.
467Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 97.
468Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
469Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 603.
470Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 375-376.
471Tamże, s. 376-377.
472Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 431.

113



i dobroczynności  Pius  XII  widział  najlepsze  środkami  przywrócenia  pokoju  po  wojnie473.

Z drugiej  strony  nauczał,  że  choć  miłość  jest  istotnym  elementem,  który  może  pomóc

w zaradzeniu  wielu  niesprawiedliwościom  społecznym,  to  sama  nie  wystarczy.  Przede

wszystkim konieczne  jest  zaprowadzenie  sprawiedliwości,  aby  zbudować  trwały  pokój474.

Pokój  musi  być  zbudowany  na  miłości  i sprawiedliwości,  a nie  na  ulotnych  słowach  czy

działaniach,  które  mu  się  przeciwstawiają.  Nie  jest  też  możliwe  zbudowanie  go  bez

wysiłku475. Nikt nie może przyczyniać się odpowiednio do dobra wspólnego, jeśli sam nie

świeci  przykładem cnót476.  Choć wiele  w sprawach psujących się  obyczajów może zrobić

władza,  nie  doprowadzi  to  do uzdrowienia.  Dopiero  skorzystanie  z nadnaturalnej  pomocy

może  oświecić  umysły  ludzkie  i natchnąć  je  ku  dobru.  Dzięki  temu  odżyją  obyczaje

chrześcijańskie,  umocnione  zostaną  zasady,  na  których  stoją  państwa,  zapanuje  szacunek

i sprawiedliwość pomiędzy warstwami społecznymi, tak że wszyscy będą mogli pracować dla

wspólnego dobra477. Nic nie jest lepszym fundamentem dla odnowy moralnej ludzi niż religia

chrześcijańska478. Co więcej, jeśli odnowa ma być trwała, musi być oparta na niezmiennych

zasadach  wiary479.  Religia  jest  w stanie  kształtować  ludzkie  umysły  w sprawiedliwości,

przestrzeganiu  praw  i miłości,  ganiąc  i usuwając  wady  oraz  zachęcając  do  cnót480.

Z przywrócenia  moralności  może  powstać  nowy  porządek  oparty  na  prawdzie,  miłości

i sprawiedliwości481.  Tylko gdy przykazania będą kształtowały  życie  prywatne i publiczne,

wtedy  ustąpią  niezgody  pomiędzy  klasami,  ludami  i narodami,  i nastanie  pokój482,  jak

i nastanie postęp i dobrobyt, które wypływają z szacunku dla wiary Chrystusa – fundamentu

moralności i przyzwoitości483. Papież również wzywał biskupów, aby pobudzali szczególnie

w Roku Świętym kapłanów do głoszenia prawdy oraz do uspokajania nienawiści, aby wierni

mogli  przyspieszyć  odnowienie  obyczajów chrześcijańskich  żyjąc  Ewangelią484.  Ponownie

wybrzmiewa w nauczaniu papieża, że jedynie normy informacyjne, których naucza Kościół

(miłość,  sprawiedliwość  i wiara)  mogą dać podstawę pod odnowienie  społeczeństwa i dać

podłoże dla pokoju, dobrobytu i postępu.

473Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
474Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 518.
475Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 607.
476Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 588.
477Tamże, s. 586.
478Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 798-799.
479Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 616.
480Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451.
481Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 220.
482Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 516.
483Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 636.
484Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 219.

114



Wydaje się, że konstytutywnym twierdzeniem Ojca Świętego odnośnie do prawa jako

takiego jest to, iż jego fundamentem jest zawsze miłość485. Papież wskazywał, że najgłębszym

źródłem zła dręczącego ludzkość jest odrzucenie prawa naturalnego486, którego fundamentem

jest sam Bóg487. Prawo to jest wyryte w duszy każdego człowieka488, a Bóg jest jego Źródłem

i Dawcą489. Zanegowanie praw Bożych ma zawsze fatalne skutki490, Ojciec Święty stwierdzał

w 1939, że wręcz zachwiało cywilizacją491. Odrzucenie Boga jako Prawodawcy prowadzi do

utraty  wartości  prawa,  nieskuteczności  władzy  i braku  nadziei  na  wieczność,  co  skutkuje

chciwością,  zazdrością,  przemocą  i nieumiarkowaniem492.  Bez  Boga  i Jego  prawa  nie  ma

porządku ani szczęścia – ani w życiu prywatnym, ani w publicznym. Człowiek trzymający się

tego,  co  ulotne,  staje  się  niespokojny  i rozgoryczony.  Jedynie  budując  na  Bogu  można

osiągnąć pokój, harmonię i wewnętrzny spokój493. Ustawodawca, który oprze się na prawie

naturalnym i objawionym, jest w stanie wydawać spójne, szlachetne orzeczenia, które będą

posiadały  sankcję  religii494.  Również  oparcie  stosunków  międzynarodowych  na  prawach

Ewangelii  prowadzi  do  pomnażania  dobra  i ograniczania  zła  poprzez  moralne  normy

ograniczające  egoizm  i przemoc495.  Ludzka  działalność  jest  niestety  niewystarczająca  do

uzyskania tego optymalnego stanu. Tylko Bóg może oświecić  umysły ludzi i nakłonić ich

serca do ustanowienia porządku opartego na wzajemnych korzyściach i poszanowaniu prawa

– zamiast wchodzić na drogę konfliktów i walki zbrojnej496. Pokój nie może być przyniesiony

z zewnątrz  ani  ustanowiony  wolą  rządzących.  Musi  wypływać  z wnętrza  dusz  ludzkich497

i opierać się na trwałych fundamentach prawa naturalnego i objawionego498. Papież wzywał

do  uznania  i ochrony  praw  narodów,  obywateli  i religii499.  Prawo,  aby  było  skuteczne

i posiadało posłuch w systemie musi opierać się na prawie naturalnym i objawionym. Wydaje

się, że pomimo tego, że zwrot prawo naturalne ma w sobie słowo prawo, to należy do norm

etycznych, gdyż jest przymusem z wnętrza systemu, czyli z samej duszy człowieka.

485Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 318.
486Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 423.
487Tamże.
488Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 239.
489Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
490Tamże.
491Tamże.
492Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 585.
493Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 327.
494Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 440-441.
495Tamże, s. 445.
496Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 746-747.
497Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 440.
498Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 98. Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 440.
499Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 798.

115



Zgodnie z zasadami prawa naturalnego narody są powiązane siecią relacji moralnych

i prawnych,  które  mają  służyć  dobru  wspólnemu,  jakim  jest  cała  ludzkość500.  Trwałość

stosunków,  przyjaźń  i wzajemne  zrozumienie  pomiędzy  narodami  są  uwarunkowane

przestrzeganiem  praw  międzynarodowych  oraz  prawa  naturalnego,  wedle  których  każdy

naród  ma  prawo do  życia,  wolności,  niepodległości  i rozwoju  cywilizacyjnego501.  Zasady

zarówno prawa międzynarodowego,  jak i naturalnego wymagają  poszanowania i wierności

wobec zawartych zgodnie  z tymi  prawami umów pomiędzy narodami502.  Tylko wzajemne

poszanowanie  umów  i zaufanie,  że  każda  ze  stron  dotrzyma  danego  słowa,  może

zagwarantować pokój. W sytuacjach spornych należy wybierać rozmowę zamiast gróźb czy

działań wojennych503. Jeśli jednak pod wpływem zmieniających się okoliczności lub upływu

czasu niektóre punkty umów stają się niesprawiedliwe lub trudne do wykonania, należy je

renegocjować  podczas  wspólnych  rozmów504.  Zniszczenie  wzajemnego  zaufania

i uniemożliwienie współpracy oraz porozumienia między narodami następuje wówczas, gdy

niektórzy  rządzący  uważają,  że  mogą  jednostronnie  zerwać  lub  zmienić  umowy

międzynarodowe,  kierując  się jedynie własnym interesem505.  Takie podejście  prowadzi  do

podporządkowania prawa wyłącznie woli  państw, oderwania prawa międzynarodowego od

jego boskiego fundamentu i utraty jego prestiżu oraz trwałości. W konsekwencji dochodzi do

wyścigu za interesami – grupowymi i indywidualnymi – a także do wywyższania własnych

interesów kosztem cudzych506. Ojciec Święty postulował w swoim nauczaniu, aby odejść od

doktryny  siły  i realpolitik na  rzecz  prawa  naturalnego507.  Z kolei  niesprawiedliwe  umowy

mogą  prowadzić  do  przyszłych  wojen508.  Niestety,  umysł  ludzki,  zaślepiony  nienawiścią

i rywalizacją,  nie  jest  w stanie  znaleźć  sprawiedliwego  rozwiązania  konfliktów509.  Jedynie

prawdziwa  miłość,  połączona  z dążeniem  do  sprawiedliwości,  może  doprowadzić  do

rozwiązania  sporów i osiągnięcia  pokoju,  który będzie  trwały i oparty na porozumieniu510.

Błaganie Boga Ojca jest również niezbędne, by móc zawierać sprawiedliwe umowy, które

wyrównają  krzywdy  i staną  się  fundamentem  prawdziwego  pokoju511.  Na  poziomie

międzynarodowym  dobre  relacje  pomiędzy  narodami  i państwami  można  uzyskać  przez
500Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 437.
501Tamże, s. 438.
502Tamże, s. 438.
503Tamże, s. 438.
504Tamże, s. 438-439.
505Tamże, s. 439.
506Tamże, s. 438.
507J.,Calvez , J. Perrin, The Church..., dz. cyt., s. 85-86.
508Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 99-100.
509Tamże, s. 97.
510Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 799.
511Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 97-98.

116



wysokie  normy  prawne  (umowy międzynarodowe)  i etyczne  (prawo naturalne).  Wszelkie

niejasności  i konflikty  należy  rozwiązywać  nie  uciekając  się  do  oddziaływania  na  normy

witalne.

Problemem w sprawiedliwych prawach międzynarodowych może być absolutyzacja

władzy. W sytuacjach wyjątkowych, takich jak wojna czy kryzysy, ludzie dobrej woli bywają

skłonni zaakceptować rozszerzone uprawnienia państwa512. Ojciec Święty jednak przestrzega,

że  nawet  w trudnych  okolicznościach  należy  rozważyć,  czy  władza  powinna  ingerować

w daną  sferę  życia  społecznego513.  Władza  państwowa  nie  może  ingerować  w prawa

i strukturę Kościoła, ponieważ są one ustanowione przez Boga514. Naruszanie tych praw, jak

zakaz  sprawowania  kultu,  wygnanie  czy  więzienie  kapłanów515,  ograniczanie  działalności

edukacyjnej  instytucji  chrześcijańskich516,  a także  szerzenie  błędów,  oszczerstw

i nieprzyzwoitości – wszystko to uderza w fundamenty pokoju społecznego517. Jeżeli władza

państwowa  uzurpuje  sobie  prawo  do  ingerencji  w sferę  religijną,  chrześcijanin  winien

pozostać wierny Kościołowi518. „Oddajcie więc cezarowi, co należy do Cezara, a Bogu to, co

należy do Boga” – ale  gdy władza żąda rzeczy sprzecznych z wolą Bożą,  trzeba bardziej

słuchać Boga niż ludzi519. Niepokojącym zjawiskiem jest sytuacja, w której państwo uznaje

apostazję  – czyli  odrzucenie  wiary – za warunek lojalności  wobec narodu lub  określonej

grupy społecznej. Tego rodzaju postawa zasługuje na jednoznaczne potępienie520. Państwo nie

ma prawa zmuszać  nikogo – ani  osoby,  ani  rodziny – do naruszania  własnego sumienia.

Żadne prawo ludzkie nie może łamać praw duszy521. System państwa nie ma prawa ingerować

w system Kościoła, jak i niszczyć normy informacyjne (np. etyczne związane z sumieniem),

które Kościół do przyjęcia podaje. Katolik, który jest elementem zarówno systemu Kościoła

i systemu państwa powinien zawsze stanąć po stronie Kościoła.

Prawo  naturalne  odrzucane  było  przez  państwa,  które  rościły  sobie  prawo  do

absolutnej autonomii522. Papież stwierdzał, że niebezpieczne jest przypisywanie sobie przez

władzę prerogatyw boskich – taka postawa stanowi zagrożenie dla pokoju523. Jeśli państwo

zostaje  uznane  za  cel  ostateczny  i najwyższą  instancję,  dochodzi  do  naruszenia  dobra
512Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 435.
513Tamże.
514Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 9.
515Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 515.
516Tamże, s. 515-516.
517Tamże, s. 516.
518Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 606-607.
519Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 13.
520Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 436-437.
521Tamże, s. 435.
522Tamże, s. 437.
523Tamże, s. 431.

117



narodów524. Gdy rządzący odrzucają Boga, ich własne sądy stają się najwyższym prawem525,

a państwo stawia się na miejscu Boga, uzurpując sobie rolę  ostatecznej  instancji  moralnej

i prawnej526. To nie tylko nietrwałe – z racji zmienności ludzkich sądów – ale i szkodliwe.

Prowadzi  bowiem  do  prześladowań  wszystkiego,  co  odwołuje  się  do  rozumu  lub

chrześcijaństwa527.  Jedynym  kryterium  działania  staje  się  sąd  rządzącego  tu  i teraz528.

Natomiast nie każde uzurpowanie sobie absolutnej władzy przez rządzących skutkuje od razu

zniszczeniem tradycji i obyczajów – zwłaszcza w narodach o głęboko zakorzenionej tradycji

chrześcijańskiej  ten  proces  może  trwać  pewien  czas529.  W kontekście  prawa

międzynarodowego  umowy zawierane  przez  państwa,  których decydenci  przypisują  sobie

władzę absolutną, są nietrwałe – zależą jedynie od woli aktualnie rządzącego, co wyklucza

prawdziwe porozumienie, zgodę i współpracę między narodami530. W ten sposób niszczone są

więzi  międzynarodowe,  rozrywane  relacje  pomiędzy  narodami,  dezintegruje  się  prawo

międzynarodowe,  a wszelkie  próby  współpracy  i pokojowego  współżycia  stają  się

niemożliwe531. Wreszcie, ten kto lekceważy, sabotuje lub chce sobie podporządkować Kościół

Katolicki  oraz  chrześcijańską  religię,  ten  podważa  fundamenty  społeczeństwa,  oferując

w zamian podstawę, która nie jest w stanie zapewnić trwałego pokoju, wolności, pomyślności

ani ludzkiej godności532. Historia pokazuje, że wszystkie instytucje zbudowane wyłącznie na

ludzkiej mądrości i mocy, choćby imponujące, ostatecznie przemijają – następują po sobie,

wzrastają i upadają. Przykładem tego jest imperium rzymskie na Zachodzie, które – mimo

swojej potęgi – rozpadło się na skutek słabości wewnętrznej, skorumpowania oraz najazdów

plemion  północnych533.  Paradoksalnie  państwo,  które  stawia  się  na  miejscu  samego  Pana

Boga nie promuje norm informacyjnych, które są zaprzeczeniem tych Kościelnych, ale normy

witalne, a więc jest bliżej zachowania zwierząt, niż świętych, mędrców i filozofów. Jedyną

możliwością  sterowania  takiego  systemu  państwowego  i sterowania  takim  systemem  jest

przemoc,  strach  i siła.  Wszelkie  odwoływanie  się  do  norm  etycznych,  prawnych

i jakichkolwiek innych, nawet ekonomicznych, chociaż o tych Ojciec Święty nie pisał, będzie

nieskuteczne.

524Tamże, s. 433.
525Tamże, s. 431.
526Tamże, s. 431-432.
527Tamże.
528Tamże, s. 431.
529Tamże, s. 432.
530Tamże, s. 437-438.
531Tamże, s. 437.
532Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450-451.
533Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 138.

118



W  obliczu  zamętu  współczesnego  świata,  pełnego  wojen,  sporów  i kryzysów

moralnych, Kościół Katolicki jawi się jako jedyny port zbawienia dla wielu ludzi, nawet tych

znajdujących  się  poza  jego  strukturami534.  W czasach  chaosu  wielu  ludzi  dostrzega

w Kościele  nadzieję  na  jedność  norm  moralnych  i doktryny  religijnej,  które  stanowią

fundament  pokoju  międzynarodowego535.  Również  gdy świat  pogrążony jest  w nienawiści

i gniewie, niektórzy zwracają wzrok ku jedności Kościoła, która łączy ludzi różnych narodów

i kultur, co może skłonić ich do nawrócenia536. Również narody walczące przeciwko sobie

spoglądają  w stronę  Stolicy  Apostolskiej537,  a osoby  spoza  Kościoła,  odznaczające  się

szlachetnością, oczekują od Rzymu rad i wytycznych, aby przywrócić pokój i sprawiedliwość

na świecie538. Uznają one, że Kościół, trwający niezmiennie od dwudziestu wieków, cechuje

się  stałością  zasad  moralnych  i wiary  oraz  wysoką  spoistością  hierarchii539.  Stałość  norm

informacyjnych  Kościoła  może  w momencie  zamętu,  kiedy  wielu  ludzi  zauważyło

nieskuteczność norm, które były proponowane przez różne systemy i podsystemy, być dla

nich punktem odniesienia.

W nauczaniu Ojca Świętego Mistyczne Ciało Chrystusa ma również swoje miejsce

w budowaniu  pokoju.  Kościół  pragnie  zaprowadzić  prawdziwy  pokój  –  uczciwy,

uporządkowany,  sprawiedliwy  i trwały  –  który  szanując  prawa  wszystkich,  a przede

wszystkim  Boga,  łączy  narody,  rodziny  i obywateli  więzami  współpracy  i miłości

braterskiej540. Chce dać światu taki pokój, którego świat sam z siebie dać nie może541. Pius XII

podkreśla, że gdyby zasady katolickie kierowały narodami, nie doszłoby do wojen, buntów,

sporów,  ani  uderzeń  w wolność  religijną  czy  obywatelską542.  Działalność  Kościoła  zbliża

klasy społeczne w duchu zgody i sprawiedliwości543, prowadząc również do pokoju i spokoju

między  narodami544.  Jako  najskuteczniejsze  działanie  na  rzecz  pokoju  papież  wskazuję

ewangelizację545.  Tylko  Boża  nauka  może  dać  społecznościom  nadprzyrodzoną  moc  do

pogodnego i cnotliwego przezwyciężania kryzysów i znoszenia niepokojów współczesnego

świata546.  Szczególnie  w trudnych  czasach  wojny  najbardziej  potrzebne  jest  oświecenie

534Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 194.
535Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 446.
536Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 195.
537Tamże, s. 196.
538Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 446.
539Tamże, s. 446-447.
540Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 607.
541Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 448.
542Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 799.
543Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12.
544Tamże.
545Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 441.
546Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 777.

119



i odnowienie  umysłów  oraz  dusz  w duchu  katolickim,  ustanie  sporów  między  narodami

i klasami, by wspólnie budować wspólnotę i prawdziwy pokój547. Działania Kościoła również

są pomocne po kryzysie,  gdyż potrafi  na ruinach ukształtować  nowy,  szczęśliwy wiek548.

Jednomyślność w wierze, prawie i kulcie jest wymagana zarówno przez należną Bogu cześć,

jak i przez trudne czasy, które przypadły na pontyfikat Ojca Świętego, gdyż tylko na religii

można zbudować skutecznie zgodę i braterstwo między ludźmi549,  a jeśli  ludzie żyją jedną

wiarą, to żyją też jednym życiem550. Chrześcijaństwo rozpala i pielęgnuje miłość braterską551.

Papież wskazuje  również,  że metody działania  Kościoła  są metodami  pokojowymi.  Misję

wychowywania  narodów  w cnocie  i prawdziwym  życiu  Kościół  wykonuje  za  pomocą

prawdy,  a nie  przez  broni552.  Przez  nauczanie  wiary  katolickiej  (normy  poznawcze

i ideologiczne)  również  zaszczepiane  i wzmacniane  są  normy  etyczne.  Ten  układ  norm

informacyjnych,  który  się  już  wielokrotnie  pojawiał  w pracy,  daje  stały  fundament  pod

działanie zgodnie z homeostazą różnych systemów podsystemów. Sprzyja również wszystkim

innym normom – jak tym energomaterialnym.

Papież, kierując się ojcowską troską wobec wszystkich ludzi553, pragnął z miłości do

nich  dbać  o zgodę,  pokój554 i dobrobyt  wszystkich  narodów555.  Jeszcze  przed  wybuchem

wojny próbował odwodzić narody od walki zbrojnej556 Gdy wojna, która przyniosła ogrom

zła, już wubuchła, to z głębokim bólem wyrażał żal z tego powodu557. W swoich działaniach

podejmował wszelkie możliwe wysiłki, aby zapobiec konfliktowi zbrojnemu, nawet za cenę

niezrozumienia jego intencji. Dążył do zawarcia honorowego porozumienia między stronami,

które  jednak,  które  mimo  ich  wysłuchania  zignorowały  papieskie  rady558.  Deklarował

działania  zmierzające  do  przyspieszenia  zawarcia  pokoju559.  Nawoływał  ludy,  narody

i obywateli  do  pokoju  i jedności,  prawdy,  miłości  i sprawiedliwości560.  Wykorzystywał

perswazję i apelował o szybkie zakończenie wojny561. Wzmożona działalność dyplomatyczna

Piusa  XII  w 1939  roku  mająca  na  celu  przeciwdziałanie,  ograniczanie  konfliktów

547Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 99.
548Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 138-139.
549Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 525.
550Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 228.
551Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
552Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 516.
553Pius XII, Datis Nuperrime, dz. cyt., s. 749.
554Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
555Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 798.
556J. Naughton, Pius XII..., dz. cyt., s. 17.
557Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 421.
558Tamże, s. 449-450.
559Tamże, s. 451.
560Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 449.
561Pius XII, Quemadmodum, w: AAS, t. XXXVIII, 1946, s. 5.

120



i zmniejszanie  ich  skutków jest  również  potwierdzana  w opracowaniach  dotyczacych  tego

czasu562. W samym roku 1940 wystosował 28 apeli o pokój do stron walczących563. Pragnął

zrobić  wszystko,  co  możliwe,  aby  ograniczyć  cierpienia  i przyspieszyć  zakończenie

zniszczenia564.  Podkreślał,  że  tylko  miłość  pozwala  usuwać  nienawiść  i przeciwieństwa  –

a więc jest  jedynym gwarantem trwałego pokoju565.  Pomagał  bez względu na obrządek566,

a nawet zachęcał do pomocy w dziele odbudowy nawet niekatolików567. Ufność w zakresie

działań  pokojowych  pokładał  w szlachetnych  mężach  stanu,  którzy  podejmowali  wysiłki

w tym  kierunku,  a także  w rzeszach  świeckich,  pragnących  sprawiedliwości,  miłosierdzia

i miłości568.  Papież  wyrażał  nadzieję,  że  wierni  –  szczególnie  ci,  których  nie  dotknęły

działania wojenne – pomogą ofiarom wojennym569. Pius XII również napominał, przekonywał

i protestował,  aby  nie  uczyniono  szkody  Opactwu  na  Monte  Cassino,  jednak  w wyniku

działań  wojennych  zachowała  się  jedynie  krypta  z relikwiami  św.  Benedykta570.  Po

zakończeniu  działań  wojennych wyrażał  nadzieję,  że w 1400-lecie  powstania arcyopactwo

zostanie  odbudowane571.  Zwracał  się  z prośbą  do  Matki  Bożej  o cnotę  cierpliwości  dla

cierpiących  z powodu  wojny,  aby  mogli  wytrwać  i dojść  do  zbawienia572.  Wyrażał  też

życzenie,  aby  modlono  się  za  uciekinierów,  wygnańców,  chorych,  rannych  i wszystkich

tęskniących  za  domem573.  Papież  w czasie  drugiej  wojny  światowej  próbował  sterować

zarówno  decydentami  systemów  w niej  zaangażowanymi,  aby  ją  zakończyli.  Również

oddziaływał  na  wpływowych ludzi,  jak  i wiernych,  aby również  naciskali  na  decydentów

informacjami,  jak  też  i wspierali  biednych  energomaterialnie.  Szukał  również  pomocy

(energomaterialnej  i informacyjnej)  dla  potrzebujących  u Niepokalanej.  Ojciec  Święty

troszczył się również o budynki jak opactwo na Monte Cassino (aspekt energomaterialny).

Bezpośrednio  po  wojnie  Ojciec  Święty  nie  przestawał  czynić  wszystkiego,  aby

zaradzić niebezpieczeństwom powojennym574. W swoim działaniu zabiegał, aby nie zostawić

żadnej niedokończonej sprawy, by przynieść ulgę cierpiącym575. Starał się o zabezpieczenie

powojennego porozumienia pomiędzy walczącymi, które miało gwarantować sprawiedliwość,
562J.,Calvez , J. Perrin, The Church..., dz. cyt., s. 85.
563J. Naughton, Pius XII..., dz. cyt., s. 19.
564Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 97.
565Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 431.
566Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 641.
567J. Naughton, Pius XII..., dz. cyt., s. 64.
568Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 451.
569Tamże.
570Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 154.
571Tamże, s. 154-155.
572Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 100.
573Tamże.
574Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 169.
575Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 5.

121



prawo i równość576. Papież przyrównywał sytuację powojenną do czasów apostolskich, kiedy

chrześcijanie  wysyłali  datki  i modlitwy  za  prześladowaną  wspólnotę  chrześcijan

w Jerozolimie577. Sytuacja powojenna była na tyle poważna, że Ojciec Święty apelował do

bogatych,  aby  postawili  dobro  wspólne  ponad  swój  własny  dobrobyt578.  Na  pomoc  dla

potrzebujących dzieci nawet osoby, które mają mniej, także powinny ofiarować, ile mogą,

z otwartością i chęcią579. Pius XII stwierdzał, że nie uda się przywrócić utraconego bogactwa,

ani go zabezpieczyć w niezgodzie i zbrodni, ale tylko w pokojowej współpracy580. Potępiał

również  tych,  którzy  wykorzystywali  innych  w niedoli,  udaremniając  odbudowę

zrujnowanych krajów581. Zwracał się do biskupów, aby wyznaczyli w swoich diecezjach dzień

publicznej  modlitwy  w celu  złagodzenia  Bożego  gniewu582,  a także  aby  przez  kapłanów

napominali  wiernych  o konieczności  modlitwy,  czynienia  dobra  i wspierania  dzieł,  które

pomagają  porzuconym  i potrzebującym  dzieciom583.  Po  wojnie  Ojciec  Święty  sterował

decydentami  systemów  państwowych,  aby  normy  prawne  związane  z układami

międzynarodowymi  zostały  utrzymane.  Bardzo  bliska  mu  była  sprawa  niedostatków

energomaterialnych  cierpiących,  szczególnie  dzieci,  po  wojnie.  Z tego  powodu  apelował

o pomoc dla nich, jak i nawoływał do modlitwy.

W dalszej  części  swojego pontyfikatu  Ojciec  Święty  wciąż wzywał  narody i stany

obywatelskie  do pokoju  opartego  na  sprawiedliwości  miłości  i wolności584.  Dla  przykładu

w ramach odnowy jubileuszowej wyrażał nadzieję, że różne narody i klasy społeczne będą

usuwać podejrzliwości i nieporozumienia, spotykając się w miłości i prawdzie585, jak i to, że

kulturalne i honorowe narody Chin i Korei zostaną uwolnione od walk frakcyjnych, wojen

i wrogich  doktryn  skupiających  się  jedynie  na  doczesności586.  Troska  papieża  o pokój

w trakcie jego pontyfikatu obejmowała cały świat.

W działaniach  na  rzecz  pokoju  Ojciec  Święty  wysoko stawiał  modlitwę.  Wyrażał

nadzieję,  że  wspólne  modlitwy  sprawią,  iż  pomiędzy  narodami  zostanie  przywrócona

i umocniona harmonia,  a misje  i prawa Kościoła  zostaną  należycie  uznane i wprowadzone

576Tamże.
577Tamże, s. 7.
578Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 602-603.
579Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 7.
580Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 602.
581Tamże.
582Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 6.
583Tamże.
584Pius XII, Datis Nuperrime, dz. cyt., s. 749.
585Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 617.
586Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 509.

122



w życie587. Wzywał biskupów, aby zadbali by wierni modlili się i pokutowali588. Apelował do

nich, aby organizowali publiczne modlitwy za pokój i zgodę, zapraszając do nich wiernych589,

w tym w ramach nowenny błagalnej przygotowującej do święta Bożego Narodzenia590. Papież

nakazywał biskupom, aby ich wierni nie zapominali w modlitwach o tych, którzy przebywają

w obozach  jenieckich,  koncentracyjnych  czy  więzieniach591.  Prosił  także  o publiczne

modlitwy  błagalne  za  pokój  pomiędzy  narodami  oraz  o dzieła  pokuty,  które  mogłyby

przebłagać Boga za liczne przewinienia592. Nawoływał chrześcijan do modlitwy za pokój593,

do przebaczenia i zapomnienia wojennych urazów594, do modlitwy o pojednanie narodów595

oraz zgodę między nimi596. Nakazywał modlić się również, aby Bóg odnowił ludzkie obyczaje

i uporządkował stosunki pomiędzy narodami, by powstrzymana została ambicja dominacji,

a każdy  naród  mógł  uzyskać  niezbędną  wolność,  należną  Kościołowi  i jego  członkom597.

Zachęcał  też,  aby wzorem św. Bernarda z Clairvaux wzywać pomocy Najświętszej  Maryi

Panny,  aby  zaradzić  ówczesnemu  złu  i by  wreszcie  zajaśniał  trwały  pokój  wśród  ludów,

narodów i w Kościele598. Modlitwa jako wchodzenie w relacje z Bogiem lub świętymi, aby

oni skorzystali ze swoich, aby wyprosić odpowiednie łaski dla siebie i świata jest kluczowy,

gdyż Bóg jest Władcą świata, który steruje zarówno każdym szczegółem, jak i sprawą ogólną.

W swoich encyklikach Piusa XII odpisuje też konkretne przypadki konfliktów, które

trwały w okresie jego pontyfikatu. Papież z głębokim zatroskaniem śledził sytuację w Ziemi

Świętej, szczególnie w Palestynie, która jako ukochana Ojczyzna Pana Jezusa599, miejsce Jego

narodzin,  działalności  oraz  zbawczego  dzieła  Odkupienia600,  zajmowało  w sercu  Ojca

Świętego  miejsce  szczególne  ze  względu  na  toczący  się  ówcześnie  konflikt601.  Papież

przypominał, że Palestyna powinna być miejscem bliskim sercu każdej kulturalnej osoby602.

Męka Odkupiciela przenosiła myślami do Ziemi Świętej603, w której ówcześnie toczyły się

587Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 331.
588Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 515.
589Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 799.
590Tamże, s. 799-800.
591Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
592Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 13.
593Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 169-170.
594Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 601-602.
595Tamże.
596Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 515.
597Tamże, s. 516.
598Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 384.
599Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 161.
600Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170-171.
601Pius XII, In Multiplicibus Curis, w: AAS, t. XL, 1948, s. 433.
602Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
603Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 161.

123



walki,  co  napawało  Papieża  głębokim  smutkiem604.  W swoich  wystąpieniach  np.  podczas

spotkania  z kolegium  kardynałów,  Papież  deklarował,  że  chrześcijaństwo  nie  może

pozostawać neutralne wobec tego konfliktu605. Wzywał biskupów, aby zachęcali wiernych do

wpływania na decydentów w sprawie Palestyny i Miejsc Świętych606. Podkreślał,  że wierni

powinni  czynić  to  zgodnie  z prawem607.  Pragnął,  by  katolickie  instytucje  w Palestynie  –

zapewniające  gościnę  pielgrzymom,  edukację  młodzieży  i pomoc  ubogim  –  mogły

kontynuować swoją działalność608.  Ojciec Święty wielokrotnie  nawoływał do modlitwy za

pokój  w Ziemi  Świętej609,  a szczególnie  za  sytuację  w Palestynie,  czego  wyrazem  była

encyklika Auspicia Quaedam610. Szczególne znaczenie Papież przypisywał modlitwom dzieci

i ich  rodziców,  którym  zalecał  towarzyszyć  biskupom  w tej  duchowej  trosce611.  Był

przekonany,  że  modlitwy  wszystkich  chrześcijan  pomogą  decydentom  ustanowić  pokój

i sprawiedliwość,  które zapewnią bezpieczeństwo materialne  i moralne wszystkim stronom

konfliktu612. Podkreślał, że biskupi i wierni nie ustawali w modlitwie i w staraniach o pokój,

sprawiedliwość  i ochronę  Świętych  Miejsc  w tej  wyjątkowej  krainie613.  Jerozolima  jest

miejscem szczególnym. Aby zatrzymać konflikt papież apelował o modlitwę, jak i naciskanie

na decydentów, ale zgodnie z normami prawnymi.

Ojciec  Święty  zapewniał,  że  zrobił  wszystko,  co  mógł  dla  cierpiących614.  Działał

w trakcie  konfliktu,  wysyłając  pomoc  przez  placówki  w Libanie,  Egipcie  i Palestynie615,

a także  podejmując  działania  na  rzecz  poszanowania  Miejsc  Świętych  i pokoju  między

stronami616. Nawoływał do arabskich decydentów podczas ich wizyty w Rzymie w sprawie

walk w Palestynie617, jak i apelował do ludzi szlachetnych i hojnych, by wspierali tych, którzy

w wyniku  wojny  stracili  domy618.  W trakcie  konfliktu  papież  również  oferował  pomoc

energomaterialną,  zabiegał  o nią u innych, jak i próbował sterować decydentami systemów

będących stronami konfliktu.

604Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 433.
605Tamże, s. 435.
606Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 164.
607Tamże.
608Tamże.
609Tamże, s. 162-163.
610Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 434-435.
611Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
612Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 435.
613Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 161.
614Tamże, s. 162.
615Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 434.
616Tamże.
617Tamże.
618Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 162.

124



Papież niepokoił się również o los budynków świętych w Ziemi Świętej619, które są

pomnikami  ważnych  chwil,  obiektami  czci  całego  świata,  wsparciem  pobożności

chrześcijańskiej620,  a które  w czasie  konfliktów  są  profanowane  –  dotyczy  to  zarówno

budynków,  wizerunków  świętych,  instytucji  charytatywnych,  jak  i domów  wspólnot

religijnych621. Podkreślał, że prawa do Miejsc Świętych katolicy nabywali przez wiele stuleci

i dzielnie ich bronili622. Dlatego wyrażał przekonanie, że wszystkie Święte Miejsca powinny

zostać  zabezpieczone  umowami  międzynarodowymi623.  W obliczu  konfliktu  i zniszczeń

z niego wynikających Ojciec Święty powtarzał swoją wielokrotnie wyrażaną inicjatywę, by

Jerozolimie i jej przedmieściom nadać status międzynarodowy624. Charakter międzynarodowy

miałby  zapewnić  lepszą  ochronę  sanktuariów625,  a także  zagwarantować  wolność  kultu,

poszanowanie tradycji i zwyczajów religijnych oraz swobodny dostęp do Miejsc Świętych626.

Papież miał nadzieję, że modlitwy i powszechne poważanie dla Ziemi Świętej będą bodźcem

do  ustanowienia  jej  jako  terytorium  międzynarodowego627.  Zachęcał  chrześcijan,  aby

namawiali  decydentów do realizacji  tego postulatu628.  Ojciec  Święty  wyraził  wdzięczność

wszystkim, którzy starali się o zakończenie działań wojennych629 i dziękował za zakończenie

walk zbrojnych630. Święte Miejsca nie są tylko energomaterialnymi artefaktami, ale również

miejscami kultu, a więc związanymi z normami informacyjnymi – nie tylko w tym przypadku

estetycznymi.

Innymi  przykładami  problemów  była  Afryka,  która  wchodziła  na  wyższy  poziom

cywilizacyjny, jednak jednocześnie borykała się z licznymi problemami, które zdaniem Ojca

Świętego  być  może  były  największymi  w jej  historii631.  Społeczność  międzynarodowa

wywierała  wpływ  na  afrykańskich  decydentów,  co  czasem  uniemożliwiało  afrykańskim

rządzącym  mądre  i samodzielne  kierowanie  swoim  narodem,  a to  z kolei  odbijało  się

negatywnie  na  jego  dobrobycie632.  Rozregulowanie  homeostazy  ówczesnych  afrykańskich

systemów  państwowych  doprowadziło  do  zniszczenia  części  z nich  i powstania  nowych.

Nowe  systemy  poddawały  się  niekiedy  sterowaniu  z zewnątrz  przez  co  nie  mogły  być
619Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 433-434.
620Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 163.
621Tamże, s. 162.
622Tamże, s. 164.
623Tamże, s. 163.
624Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 435. Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 163.
625Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 435-436.
626Tamże.
627Tamże, s. 435.
628Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 163.
629Tamże, s. 162.
630Tamże, s. 162.
631Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 227.
632Tamże, s. 229.

125



autonomiczne,  a bez  zdolności  do  sterowania  samymi  sobą  stan  ich  akumulatorów  pod

względem energii w danej jednostce czasu był niesatysfakcjonujący.

Podobnie Papież, zaniepokojony napiętą sytuacją na Bliskim Wschodzie w 1956 roku,

dostrzegał  realne  zagrożenie  wybuchu  kolejnego  konfliktu  zbrojnego633.  W jego  obliczu

zachęcał biskupów, aby nie ustawali we wspieraniu modlitw do Boga za wstawiennictwem

Niepokalanej.  Prosił,  by  modlitwy  te  były  zanoszone  w intencji  oddalenia  widma wojny,

pokojowego rozwiązania konfliktów pomiędzy narodami oraz zachowania prawa Kościoła634.

System Kościoła za pomocą swoich receptorów i korelatora potrafił przewidzieć możliwość

wybuchu  wojny  i z tego  powodu  wprowadzał  działania  prewencyjne  –  w tym  przypadku

polegające na modlitwie do Boga i Niepokalanej.

Pontyfikat  papieża  przypadł  również  na  okres  prześladowań  Węgrów  i Polaków

w okresie  komunizmu,  któremu papież  poświęcił  trzy  encykliki.  Ojciec  Święty  podkreślał

swoją szczególną miłość do Węgrów635. Wspomniał, jak podczas Kongresu Eucharystycznego

w Budapeszcie był świadkiem ich gorącej wiary, z jaką nieśli Najświętszy Sakrament ulicami

swojej  stolicy636.  W 1956  roku  komuniści  zniszczyli  odnowione  instytucje  węgierskie

i powrócili  do  przemocy,  zabijania  i prześladowań637.  Usiłowali  zniszczyć  religię  we

wszystkich  możliwych  formach  z umysłów  Węgrów638.  Zniewolili  naród  węgierski  przez

zewnętrzną interwencję zbrojną639, którego sytuacja oburzyła nie tylko katolików, ale i cały

świat640.  Powstanie  węgierskie  głęboko  poruszyło  papieża,  ale  także  wszystkich,  którym

bliska jest  godność ludzka,  wolność jednostek i narodów oraz prawa cywilizacji641.  Ojciec

Święty pierwotnie wyrażał nadzieję, że narody wschodniej Europy, cierpiące z powodu braku

wolności cywilnej i religijnej, będą mogły rozwiązać swoje sprawy w pokoju, sprawiedliwie

i zgodnie  z prawami  Chrystusa642,  natomiast  w następnej  encyklice  stwierdzał,  że  jego

nadzieje  na  sprawiedliwe  ułożenie  spraw na  Węgrzech  nie  zostały  spełnione643.  Pius  XII

potępił  i opłakiwał prześladowania Węgrów644 i nawoływał do samych decydentów, którzy

byli  za  nie  odpowiedzialni645.  Stwierdził,  że  krew  Węgrów  woła  do  Boga646.  Modlił  się
633Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 746.
634Tamże, s. 747.
635Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 741.
636Tamże, s. 742.
637Pius XII, Datis Nuperrime, dz. cyt., s. 748.
638Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 742.
639Pius XII, Datis Nuperrime, dz. cyt., s. 748.
640Tamże.
641Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 741.
642Tamże, s. 743.
643Pius XII, Datis Nuperrime, dz. cyt., s. 748.
644Tamże, s. 748-749.
645Tamże.
646Tamże, s. 749.

126



o zbawienie tych, którzy zostali zabici i wyraził pragnienie, by inni chrześcijanie przyłączyli

się do tych modlitw647. Błagał Chrystusa, aby poruszył serca tych, którzy wydawali rozkazy

prześladowań,  by  zrozumieli,  że  sprawiedliwej  wolności  nie  da  się  zdławić  przemocą648.

Ojciec  Święty  wyraził  nadzieję,  że  Węgrzy  będą  modlić  się  do  Boga  o pokój649,  a inni

chrześcijanie dołączą do tej  modlitwy, niosąc duchowe wsparcie tym, którzy doświadczyli

niesprawiedliwości  i cierpienia650.  Zachęcił  także  do  wzywania  pomocy  Niepokalanej

w kontekście  tych  dramatycznych  wydarzeń651.  Wyraził  również  radość,  że  katolicy

odpowiedzieli na jego apel, wznosząc publiczne modlitwy za prześladowanych652. Na koniec

encyklik papież szczególnie błogosławił Węgrów653 i inne narody wschodniej Europy, które

są  prześladowane,  zwłaszcza  ich  pasterzy,  więzionych  i wygnanych654.  W przypadku

wydarzeń  na  Węgrzech  papież  próbował  wpływać  na  decydentów  odpowiedzialnych  za

zbrodnie, jak i nawoływał do modlitwy jednocześnie samemu się modląc.

Finalnie  tłumy  wiernych  radośnie  przyjęły  swoich  pasterzy  –  kardynała  Stefana

Wyszyńskiego i arcybiskupa Józsefa Mindszentego,  którzy po latach  prześladowań zostali

przywróceni na swoje stanowiska po fałszywych oskarżeniach i uwięzieniu655. Papież wyraził

z tego powodu głęboką radość i wdzięczność Bogu, dostrzegając w tym wydarzeniu nadzieję

na uporządkowanie sytuacji w Polsce i na Węgrzech, bez naruszania praw Kościoła i Boga656.

Podkreślił, że uporządkowanie spraw wewnętrznych w tych krajach jest sprawą świętą, a jej

zaniedbanie  uniemożliwia  osiągnięcie  prawdziwego  pokoju657.  W tym  kontekście  papież

wezwał  wszystkich  wierzących,  by  w jedności  z biskupami  pracowali  nad  budowaniem

zdrowszego  ładu  społecznego  w Polsce  i na  Węgrzech658.  Istotne  jest,  że  uporządkowanie

spraw wewnętrznych i budowanie ładu ma się odbywać w jedności z katolickimi biskupami,

a więc z systemem Kościoła.

Konflikty  i spory  mogą  być  również  spowodowane  nieprawidłowym  korzystaniem

z dóbr materialnych. Dobra niebieskie są cenniejsze i trwalsze od ziemskich659, a wszystkie

dary materialne od Boga są podporządkowane darom duchowym660. Człowiek urodził się do
647Tamże.
648Tamże.
649Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 742.
650Tamże, s. 742-743.
651Tamże, s. 743.
652Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 745.
653Pius XII, Datis Nuperrime, dz. cyt., s. 749.
654Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 743.
655Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 745-746.
656Tamże.
657Tamże, s. 746.
658Tamże.
659Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 604.
660Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 771.

127



rzeczy wyższych niż tylko postęp materialny661, natomiast godność osoby ludzkiej wymaga

możliwości korzystania z dóbr ziemi, co odpowiada prawu do własności prywatnej662. Ciało

jest również wartościowe, gdyż jest świątynią Ducha Świętego i członkiem Chrystusa663. Pius

XII nauczał,  że postępu materialnego nie można lekceważyć – rozwój dóbr zewnętrznych

i materialnych  jest  użyteczny  i istotny664.  Budowa  dobrobytu  na  świecie  w duchu

chrześcijaństwa  wynika  z mądrości  Bożej,  to  jednak  jest  znacznie  niższej  rangi  od

działalności Kościoła, tak jak ciało jest mniejszej godności od duszy665. Kościół jednak nie

tłumi ludzkiej inicjatywy, lecz nadaje jej wyższy i szlachetniejszy cel666. Nie hamuje również

postępu667,  a przeciwnie  –  katolicka  nauka  miłości  i pokoju  prowadziła  do  rozwoju

technologicznego, zagospodarowywania nowych ziem, twórczego wysiłku, w tym pomników

i świątyń,  a nade  wszystko – do  doprowadzenia  dusz  do świętości.  Tak zdobytą  mądrość

narody mogą przekazywać kolejnym pokoleniom668. Pius XII nauczał,  iż aspekty związane

zarówno z normami energomaterialnymi, jak i informacyjnymi są istotne, ale pierwszeństwo

mają  te  drugie.  Co  więcej  tylko  dzięki  wysokim  normom  informacyjnym  możliwe  jest

optymalne rozwijanie aspektów energomaterialnych systemów i podsystemów.

Struktury  społeczne  i ekonomiczne  często  paraliżują  dobrą  wolę  ludzi669.  Niewola

może płynąć zarówno z wyzysku kapitalizmu, jak i z absolutyzmu państwa670. Potwierdza to

również historia, która uczy, że niekiedy indywidualizm w ekonomii prowadził bezpośrednio

do  powstania  rewolucyjnych  ruchów i wspomagał  kolektywizm  w zubożaniu  ludzi.  Ślepy

egoizm  i niechęć  do  wszelkich  ustępstw,  którymi  się  cechowali  niektórzy  pracodawcy,

spowodował  stworzenie  napięcia  pomiędzy  nimi  a pracownikami,  co  zagrażało  pokojowi,

a wręcz  istnieniu  danej  wspólnoty671.  W przypadku  omnipotencji  państwa,  kontrola  życia

publicznego  i prywatnego  może  przynieść  większe  szkody  niż  niewola  ekonomiczna672.

Prawo  do  własności  prywatnej  może  być  mniej  lub  bardziej  ograniczone  przez

ustawodawcę673,  ale  ze  słusznych  powodów.  Państwo  ma  obowiązek  wspierać  prywatne

661Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638-639.
662Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 518-519.
663Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 185.
664Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638-639.
665Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 223.
666Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 448.
667Tamże.
668Tamże, s. 430-431.
669Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 617.
670Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 519.
671V. Vaccari, The true meaning of an address of Pius XII to Catholic Employers: The Message of Social 
Responsobility, „Bulletin des Relations Industrielles, 1949, t. 5, s. 23.
672Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 519.
673Tamże.

128



inicjatywy, ukierunkowywać je na dobro narodu i harmonijny rozwój natury ludzkiej674, ale

przejmowanie  prywatnych  przedsiębiorstw  przez  państwo  może  prowadzić  do  ich

zniszczenia675.  Jeśli  prawodawca chce  wprowadzić  spokój  w społeczności  musi  wziąć pod

uwagę, aby pracownik, który jest lub będzie ojcem, nie został skazany na niewolę i zależność

ekonomiczną, gdyż jest to sprzeczne z prawami osób676. Ojciec Święty postulował, aby każdy

zdrowy, sprawny fizycznie mężczyzna mógł znaleźć zatrudnienie, co w niektórych miejscach,

np. jak USA, nie zawsze w czasach pontyfikatu papieskiego się zdarzało677. Przypominał, że

w jego czasach były próby zaradzenia problemom społecznym. Osoby dogłębnie rozważające

encykliki Quadragesimo Anno Piusa XI i Rerum Novarum Leona XIII dążyły w czasach Ojca

Świętego  do odnowy społeczeństwa  w duchu miłości,  co  widać  było  także  w działaniach

niektórych  pracodawców,  starających  się  rozwiązywać  problemy z pracownikami  zgodnie

z duchem tych  encyklik678.  Papież  apelował,  aby  znaleźć  środki  zaradcze  dla  zubożałych

gospodarek,  które  nie  są  w stanie  tworzyć  miejsc  pracy  dla  bezrobotnych679.  Wskazywał

również na zagrożenia związane ze zrzeszanie się pracowników. Twierdził, że państwo nie

może  zabraniać  producentom,  rolnikom  i robotnikom  zrzeszania  się  w celu  obrony  praw

i uczciwego  życia680.  Struktury  tych  zrzeszeń  powinny  powstawać  na  zasadach

sprawiedliwości i zdrowej wolności, nie naruszając praw innych681. Papież stał na straży tego,

aby każdy system rodzinny był  samowystarczalny  w kontekście  energomaterii,  a więc  też

i samosterowny.  Również  przestrzegał,  że  pewien  układ  norm  energomaterialnych  może

przynosić  zniewolenie  ludziom,  czy  to  w aspekcie  omnipotencji  państwa (nieodpowiednie

normy witalne i prawne), jak i kapitalizmu (nieodpowiednie normy ekonomiczne).

Konflikty  mogą  powstawać  również  z powodu  nieoptymalnego  podziału  dóbr

w społeczeństwie. Ziemia jest wspólna i każdy ma naturalne prawo korzystać z jej zasobów

dla  utrzymania  i rozwoju  swego  życia682.  Lepszy  podział  dóbr  i sprawiedliwe  zasady  są

wymagane do zabezpieczenia praw narodów, obywateli  i religii,  na których może powstać

pokój683. Sprawiedliwego podziału dóbr, jak uczy religia, nie osiąga się przez przemoc i bunt,

ale poprzez odpowiednie normy, dzięki którym po zażegnaniu konfliktów społecznych klasa

674Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 433.
675Tamże.
676Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 519.
677Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 643.
678Tamże, s. 643-644.
679Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 602.
680Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 643.
681Tamże.
682Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 427.
683Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 798.

129



pracująca może dojść do godnego życia684.  Ojciec Święty podkreślił,  że duże nierówności

między  bogatymi  a biednymi  prowadzą  do  nienawiści  i rozruchów685.  Zażegnanie  sporów

wewnętrznych  i lepszy  podział  dóbr  jest  korzystniejszy  dla  sprawiedliwego,

uporządkowanego i dobrego życia, niż dążenie do ich zdobywania i pomnażania686. Również

zaburzenia  na  poziomie  wierzeń  religijnych  i moralności,  które  zostały  spowodowane

odejściem od jedności wiary i nauki, jak i zasad godziwości postępowania prowadzą do walki

o sprawiedliwy podział dóbr, jak i do zaburzeń porządku ekonomicznego687. Organizowanie

buntów  i zamieszek  prowadzi  do  ruiny  gospodarki  i nieodwracalnie  godzi  w dobro

wspólne688; ci, którzy podburzają tłumy, zwiększają jedynie ubóstwo innych689. Szczególnie

problem  dotyczył  Europy,  gdzie  komunizm  znajdywał  podatny  grunt  w aspiracjach  mas,

dzięki  czemu mógł kamuflować swoje cele  polityczne690.  Papież nie  miał  wątpliwości,  że

dobrobyt nigdy nie  wyrośnie na rozlewie krwi bratniej691.  Z kolei  naród, który kieruje  się

katolickimi zasadami, ma również zapewnioną drogę do bezpiecznego wzrostu dobrobytu692,

do  którego  prowadzi  Kościół  dobroczynnie  wpływając  na  serca  ludzi,  klas  społecznych

i wszystkich  dziedzin  życia  publicznego693.  Papież  zauważył,  że  nieodpowiednia  lub

niesatysfakcjonująca  z powodu  podburzenia,  ilość  energii  w podsystemach  może

doprowadzić  do  ich  buntu.  Postulował,  aby  ilość  dostępne  energii  pomiędzy  możnymi

i biednymi  w danym  systemie  nie  była  wysoka,  gdyż  może  to  prowadzić  do  zaburzeń

w procesie homeostazy.

Praca  nie  tylko  służy  jednostce,  ale  całej  wspólnocie694.  Pracowanie  nie  poniża

umysłu,  ale  go  wzmacnia  i podnosi  –  sam Chrystus  uświęcił  ludzki  trud  swoim boskim

potem695. Należy przez nią zbliżać się do rzeczy niebieskich696. Praca fizyczna powinna być

źródłem  radości  i zaszczytu,  a nie  uciążliwością697.  Choć  prawda  ta  była  powszechnie

684Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451.
685Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 642.
686Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451.
687Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 441.
688Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218.
689Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 602.
690V. Vaccari, The true..., dz. cyt., s. 24.
691Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 747.
692Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 799.
693Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581-582.
694Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 153.
695Tamże.
696Tamże, s. 154.
697Tamże, s. 153.

130



głoszona  w czasach  Piusa  XII,  nie  została  w pełni  wdrażana  w życie698.  Ojciec  Święty

stwierdził, że prawdziwego odpoczynku człowiek zażyje po śmierci699.

Nędza jest w życiu nieunikniona, ale obowiązkiem człowieka jest łagodzić ją, osładzać

smutek i ulżyć bliźnim w cierpieniu700. Bóg nie chce, aby jedni żyli w przesadnym bogactwie,

a drudzy  w skrajnej  nędzy701.  Oczami  wiary  w cierpiących  i ubogich  wierzący  powinien

widzieć  samego  Chrystusa702,  a do  biednych,  którzy  boją  się  Boga,  należy  Królestwo

Niebieskie703. Matką cnoty jest uczciwe ubóstwo, które zarabia na życie swoim, codzienny

trudem704,  a tylko  cnoty  mogą  odmienić  bieg  historii,  tak  aby  ludzie  z Bogiem budowali

dobrobyt  i cieszyli  się  zbawieniem  po  śmierci705.  Papież  wskazuje,  że  osoby  biedne  są

uprzywilejowane w oczach Boga, jak i w oczach wierzących. Powinno im się w szczególny

sposób pomagać. Jednocześnie wyrażał nadzieję, że Chrystus oświeci biednych, by wzięli za

wzór Świętą  Rodzinę  i podjęli  wysiłek  utrzymania  się  z własnej  pracy706.  Z drugiej  strony

bogaci  –  już  z samego  tylko  powodu  współczucia,  a tym  bardziej  z obowiązku

sprawiedliwości – powinni hojnie wspierać ubogich707. Jeśli żyją w luksusie, a nie dzielą się

z potrzebującymi, będą z tego sądzeni708, natomiast sprawiedliwi bogaci, pomagając ubogim,

stają  się  sługami  Bożej  Opatrzności,  Bożymi szafarzami  dóbr  materialnych i mogą dzięki

temu osiągnąć zbawienie709.  Papież porównywał jałmużnę dla biednych do pożyczki danej

samemu  Panu  Bogu710.  Papież  wyrażał  nadzieję,  że  Chrystus  pobudzi  serca  bogatych  do

hojności,  miłości  i sprawiedliwości711.  Papież  postulował,  aby  osoby,  które  mają

wystarczającą liczbę energii dzieliły się nią z innymi. Bogaty nie posiada dóbr sam z siebie,

ale uzyskał je od samego Boga i rozdając je tym, którzy nie mają może stać się szafarzem

Pana Boga. Jest to powiązane ze współczynnikiem swobody, który jeśli wynosi 1, to dana

osoba nie musi pracować, aby przeżyć,  a 0, jeśli  cała praca jest  poświęcana,  aby uzyskać

środki do przeżycia712. Według Mazura713, jak i cybernetycznej interpteracji  Rerum Novarum

698Tamże.
699Tamże, s. 154.
700Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 517-518.
701Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 642.
702Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 637. Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 239.
703Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 642.
704Tamże, s. 642.
705Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
706Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.
707Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 642-643.
708Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 7.
709Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 642.
710Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 7.
711Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.
712M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 224-240.
713Tamże, s. 240.

131



Leona XIII714 powinien on wynosić pewną wartość pośrednią, aby była możliwość do rozwoju

i oszczędzania (gdy jest bliski 0) lub motywacja do dalszego działania (gdy jest bliski 1).

Katolik ma również obowiązek dbania o całą wspólnotę Mistycznego Ciała Chrystusa.

Troska o potrzeby całego Kościoła ukazuje jego katolicką i żywą naturę715. Na tereny, gdzie

katolicy mają niezaspokojone potrzeby, musi płynąć pomoc z całego świata716. Przekazywanie

ofiar przez inne wspólnoty, jak np. zbiórki na budowę kościoła św. Eugeniusza I w Rzymie717,

ma swoje  korzenie  już  w Nowym Testamencie718.  Ojciec  Święty  podawał  przykład  USA,

gdzie  działają  diecezjalne  biura  charytatywne  przy  parafiach  i instytutach  zakonnych719.

Apelował  również  do  biskupów  o skoordynowanie  i pobudzenie  wysiłków  ludzi

w organizacjach  charytatywnych720.  Każdy  katolik  powinien  wspierać  wspólnotę  Kościoła

również w zakresie energomaterii.

Przedstawiony materiał dowodzi, że w myśli Piusa XII trwały pokój nie jest efektem

bilansu sił ani produktem samych procedur prawnych, lecz owocem łaski i ładu moralnego:

prymatu Boga i królowania Chrystusa, na których wspiera się sprawiedliwość, miłość oraz

prawo  naturalne.  Systemy  społeczne  i międzynarodowe,  które  są  sterowane  normami

informacyjnymi Kościoła jako jedyne utrzymują homeostazę; odrzucenie tych norm skutkuje

dominacją  bodźców  witalnych,  erozją  prawa,  wyścigiem  zbrojeń,  kryzysem  obyczajów

i w konsekwencji  wojną.  Kościół  działa  na  rzecz  pokoju  metodami  właściwymi  swojej

naturze–prawdą,  modlitwą,  nawróceniem,  nauczaniem  i dziełami  miłosierdzia–wspierając

zarazem sprawiedliwe prawo i pojednanie narodów (od Ziemi Świętej  po Węgry i Polskę).

W sferze  społeczno-ekonomicznej  Pius  XII  łączył  afirmację  rozwoju  z prymatem  dobra

duchowego,  wzywając  do  godnej  pracy,  zmniejszania  nierówności,  solidarności  bogatych

z ubogimi  i podporządkowania  dóbr  materialnych  celom  wyższym.  W perspektywie

cybernetycznej  tezy  te  układają  się  w spójne  kryterium:  jedynie  systemy  zestrojone

z normami Kościoła–prawdą,  sprawiedliwością  i miłością–są  zdolne  do trwałej  równowagi

funkcjonalnej,  podczas  gdy  przemoc  i ideologie  sprzeczne  z prawem  Bożym  nie  mogą

zapewnić ani pokoju, ani dobrobytu.

714K. Zaborek, System analysis..., dz. cyt., s. 29–30.
715Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 237.
716Tamże, s. 235.
717Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 196.
718Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 10.
719Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 637.
720Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 240.

132



2.4. Kościół wobec poszukiwania prawdy w badaniach naukowych

Niniejszy  podrozdział  będzie  ukazywał  miejsce  i znaczenie  rozumu  w procesie

poznania  prawd  religijnych  i moralnych,  a także  rolę,  jaką  w tym  procesie  odgrywa

Objawienie  oraz  Magisterium Kościoła.  Analiza  opierać  się  będzie  na  nauczaniu  papieża

Piusa XII, który w swoich encyklikach wskazywał zarówno możliwości, jak i ograniczenia

ludzkiego  intelektu,  a także  potrzebę  jego  wsparcia  przez  łaskę  Bożą.  Ukazane  zostaną

również zadania Kościoła wobec filozofii i nauk szczegółowych oraz wzorce osobowe, takie

jak  św.  Tomasz  z Akwinu  czy  św.  Bernard  z Clairvaux,  które  stanowią  fundament

integralnego ujęcia relacji między rozumem, wiarą i nauką.

Zdolność rozumu do poznania Boga i prawd moralnych jest realna, lecz ograniczona,

dlatego  potrzebuje  wsparcia  łaski  i Objawienia.  Rozum  ludzki  może  dojść  do  wiedzy

o osobowym Bogu, który sprawuje Opatrzność nad światem721, a także niezawodnie poznać

prawdę o prawie naturalnym722. Jednakże, choć są to możliwości dostępne dla rozumu, ich

realizacja  napotyka  na  liczne  przeszkody723,  takie  jak  zmysły,  wyobraźnia  oraz  złe

namiętności  wynikłe  z grzechu  pierworodnego724.  Przyjmowanie  prawdy  może  być

dodatkowo  utrudnione  przez  brak  dobrej  woli  oraz  namiętności  i złe  przyzwyczajenia725.

Prawdy  o relacji  Boga  do  ludzi  i samego  Boga  przewyższają  zmysły  i wymagają

odpowiedniej dyscypliny do wprowadzenia ich w życie726. Trudność dojścia do tych prawd

sprawia,  że  ludzie  często  oszukują  samych  siebie,  wątpiąc  lub  uznając  je  za  fałszywe727.

Dlatego też objawienie Boże staje się konieczne, aby prawdy religijne i moralne mogły być

przekazane bez błędu728. Co więcej zewnętrzne znaki dane przez Boga powinny wystarczyć,

aby intelektem uznać  boskie pochodzenie  religii  chrześcijańskiej,  co może być wspierane

łaską729. Papież przywoływał kanony Soboru Watykańskiego I, które stwierdzają, że rozum

oświecony wiarą może poznać tajemnice  Boże przez analogie  i związek tajemnic  z celem

człowieka, choć nie w ten sam sposób, jak poznaje inne prawdy dostępne naturalnie730. Aby

osiągnąć  postęp  w zgłębianiu  tajemnic  Bożych,  należy  kochać  prawdę  i być  posłusznym

721Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 561: „Nam licet humana ratio, simpliciter loquendo, veram et certam 
cognitionem unius Dei personalis, mundum providentia sua tuentis ac gubernantia”.
722Tamże.
723Tamże.
724Tamże, s. 562.
725Tamże, s. 574.
726Tamże, s. 561-562.
727Tamże, s. 562.
728Tamże.
729Tamże.
730Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 197.

133



Kościołowi731.  Odczuwanie  pewnej  współnaturalności  (łac.  connaturalitatem)  z wyższym

dobrem  moralnym,  uzyskane  przez  łaskę  lub  naturalne  przysposobienie,  sprzyja  ich

przyjęciu732, natomiast jeśli umysł nie jest oświecany Bożym światłem, to mniej lub bardziej

błądzi733.  Co interesujące Boża nauka o łasce i zbawieniu ma także zdolność przekonywać

ludzi  wykształconych734.  Ojciec  Święty  również  twierdził,  iż  sąd  rozumu  poprzedza  akt

woli735,  a ci,  którzy mylą władze poznawcze z dążeniowymi,  twierdząc,  że poznanie może

dokonywać  się  przez  wolę  lub  uczucia,  popadają  w błąd736.  Papież  wskazuje,  że  normy

poznawcze są istotne i do wielu prawd można dojść za pomocą refleksji.  Z drugiej  strony

przeszkody w postaci  braków w zakresie  norm etycznych lub uciążliwość  dochodzenia  do

nich sprawia, że mogą zostać odrzucone. Rozsądnym jest zatem, że Bóg dał Objawienie, które

powtarza również te prawdy, które mogą wynikać również z norm poznawczych. Co więcej

nauka  Boża,  która  wymyka  się  miejscami  normom  poznawczym,  gdyż  posiada  również

prawdy,  które  można  poznać  tylko  z Objawienia,  posiada  właściwość  przemiany  norm

informacyjnych  osób  wykształconych  jako  takich.  Aspekt  poznawczy  jest  związany

z normami  poznawczymi  (rozum)  a nie  pozostałymi  normami  (nazywanymi  też  normami

decyzyjnymi737), które są związane z działaniem woli i uczuć. Jest to przyjęte jako z definicji

prawdziwe na gruncie ujęcia Polskiej Szkoły Cybernetyki.

Część  racjonalistów,  powracając  na  łono  Kościoła,  umniejsza  wartość  rozumu

ludzkiego  i podważa  urząd  nauczycielski  Kościoła,  mimo  że  wywyższa  Objawienie738.

Niektórzy  nawet  odrzucają  rozumowy  charakter  wiary  katolickiej739.  Błędem  jest  jednak

twierdzenie,  że  doktryna  chrześcijańska  przeszkadza  w wykorzystywaniu  rozumu  –

przeciwnie,  dodaje  mu sił,  rozszerza  horyzonty  i chroni  przed  błędem740.  Boże  tajemnice,

które nie są zgubne741, mają służyć ludziom i nie mogą być przemilczane742. Ich rozważanie

z nabożeństwem przyczynia  się do duchowego rozwoju743,  a ich przybliżenie  jest  możliwe

przez odniesienie ich do samego człowieka i jego ostatecznego celu744. Papież stwierdzał, że

731Tamże, s. 231.
732Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 574.
733Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 450.
734Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.
735Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 535.
736Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 574.
737J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 80.
738Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 563.
739Tamże.
740Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 327-328.
741Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 197.
742Tamże.
743Tamże.
744Tamże, s. 232.

134



normy poznawcze są również kluczowym elementem układu norm informacyjnych w ramach

norm nauczanych przez Kościół.

Kościół  jako wychowawca nauk humanistycznych opiekuje się nimi uważając,  aby

zajmujący się nimi nie łamali zasad i norm, które kierują do ostatecznego celu, jakim jest sam

Bóg745.  Budowanie  wiedzy  Bożej  opiera  się  nie  na  niszczeniu  ujęć,  ale  ich  oczyszczaniu

i pogłębianiu746,  dlatego  teolog  i filozof  muszą  badać,  czy  nowe podejścia  nie  podważają

zdrowych  i prawdziwych  zasad,  co  może  zagrażać  wierze747.  Granice  w naukach  zostały

ustanowione przez Kościół właśnie dla ochrony wiary i doktryny katolickiej748. Ojciec Święty

opisywał  szczegółowe zadania  Magisterium jak  czuwanie  nad filozofią,  aby  nie  cierpiały

dogmaty  katolickie749.  Kościół,  nie  odrzucając  pogańskich  filozofii,  lecz  oczyszczając  je

i dopełniając  światłem Objawienia,  ukazał  ich  ograniczenia  i wskazał  ich  pełne  znaczenie

w perspektywie  prawdy  Bożej750. Wskazywał  jako  wzorcową  filozofię  św.  Tomasza

z Akwinu751,  której  metoda jest  skuteczna w nauczaniu i wydobywaniu prawdy752 oraz jest

zgodna  z Objawieniem753.  Zdrowa  filozofia,  zwłaszcza  Tomaszowa,  zapewnia  teologii

racjonalne  fundamenty  i chroni  ją  przed  błędnymi  systemami  myślowymi.  Filozofia

zaakceptowana  przez  Kościół  jest  również  dziedzictwem  chrześcijaństwa754.  Stanowi

skuteczne narzędzie dochodzenia do poznania jedynego, osobowego Boga, prawa naturalnego

oraz  tajemnicy,  o ile  rozum jest  odpowiednio  w niej  wyszkolony755.  Chroni  prawdziwość

ludzkiej  wiedzy,  zapewniając  niezmienną  metafizykę,  zasadę  racji  dostatecznej,

przyczynowości  i celowości,  a także  umożliwia  poznanie  prawdy756.  Choć  może  być

ubogacana  postępem  ludzkiego  intelektu  i lepszą  terminologią,  nie  wolno  jej  odrzucać,

uznawać  za  przestarzałą  ani  zmieniać  jej  fundamentów757.  Filozofia  ta  może  również

zajmować  się  kwestiami  niezwiązanymi  bezpośrednio  z moralnością  i wiarą,  gdzie

dopuszczalna  jest  dyskusja  specjalistów758.  Ojciec  Święty  utrzymywał,  że  doktryna

Tomaszowa  stanowi  najpewniejszy  fundament  zabezpieczający  i rozwijający  wiarę759.

745Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 774.
746Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 572.
747Tamże.
748Tamże, s. 578.
749Tamże, s. 575.
750Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 522.
751Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 573.
752Tamże.
753Tamże.
754Tamże, s. 571.
755Tamże, s. 571-572.
756Tamże, s. 572.
757Tamże.
758Tamże.
759Tamże, s. 573.

135



Niestety, jest lekceważona przez niektórych760, którzy zarzucają jej przestarzałość i opieranie

się na niezmiennej metafizyce, rzekomo nie do obrony761, lub twierdzą, że choć odpowiada

średniowieczu, nie przystaje do dzisiejszego świata762. Nieprawdziwe jest także twierdzenie,

że filozofia Tomaszowa zaniedbuje emocję i wolę763. Niesłusznie sądzi się, że wszystkie inne

systemy,  jak  immanentyzm,  idealizm,  materializm  historyczny  i dialektyczny  czy

egzystencjalizm,  mogą  być  po  poprawkach  zgodne  z doktryną  katolicką764.  Wśród innych

podejść, których nie da się pogodzić z nauką katolicką Pius XII wymieniał relatywizm, który

uderza  szczególnie  w teodyceę  i etykę765,  a błędem  jest  traktowanie  katolickiej  teodycei

i etyki jedynie jako zabezpieczenia przed rozpaczą lub środka do zbawienia, bez uznania ich

prawdziwości766. W zakresie norm poznawczych papież potwierdził uprzywilejowaną pozycję

Tomizmu  w wyjaśnianiu  kwestii  zarówno  filozoficznych,  jak  i teologicznych.  Co  więcej

Kościół ma możliwość regulowania wyników badań nauk humanistycznych ze względu na

priorytet  Bożej  nauki  w porządku  umysłowym.  Zatem  Kościół  w ramach  swoich  norm

prawnych może wpływać na normy poznawcze w zakresie nauk humanistycznych.

Magisterium Kościoła, choć przede wszystkim strzeże depozytu wiary, bierze również

pod  uwagę  nauki  szczegółowe767.  Kościół  bierze  pod  uwagę  dowiedzione  fakty,  ale  jest

ostrożny w przypadku niepotwierdzonych dostatecznie hipotez, tym bardziej im angażują one

doktrynę  odnoszącą  się  do  Pisma  Świętego  i Tradycji768.  Dlatego  jeżeli  niepotwierdzone

hipotezy z nauk szczegółowych sprzeciwiają się Objawieniu, to należy je odrzucić769. Papież

podaje  konkretny  przykład,  kiedy  Kościół  nie  zabrania,  aby  zgodnie  ze  stanem  nauk

szczegółowych  i teologii  specjaliści  z tych  dziedzin  mogli  analizować  pochodzenie  ciała

ludzkiego w kontekście ewolucji, ale z zastrzeżeniem, że dusza jest stwarzana bezpośrednio

przez Boga. Dyskusja musi brać pod uwagę mocne i słabe strony teorii ewolucji w sposób

rzetelny,  a ostateczny osąd należy do Kościoła770. Kościół również w ramach swoich norm

prawnych  ma  władzę  nad  naukami  szczegółowymi.  Przyjmuje  to  co  one  wypracowały,

natomiast niepewne hipotezy zawsze muszą ustąpić Objawieniu.

760Tamże.
761Tamże.
762Tamże.
763Tamże, s. 574.
764Tamże, s. 573-574.
765Tamże, s. 574-575.
766Tamże.
767Tamże, s. 575.
768Tamże.
769Tamże.
770Tamże, s. 575-576.

136



Za św. Bazylim Ojciec Święty wskazywał, że owocem duszy jest prawda, ale kultura,

która  jest  liśćmi,  poprzedza  ją,  pięknie  ją  ozdabia  i daje  cień.  Tak  samo  Mojżesz  przed

poznaniem Boga wyuczył się egipskiej wiedzy, a Daniel przed przyjęciem Objawienia zgłębił

naukę Chaldejczyków771. Każda część wiedzy świeckiej jest darem Bożym772, a każde ludzkie

poznanie,  nawet  niereligijne,  ma  swoją  wrodzoną  godność,  jeśli  tylko  służy  wyjaśnianiu

Bożych spraw773. Wolność dzieci Bożych polega na tym, że trwają w nauce Kościoła i uznają

świecką wiedzę za dar774, a jednocześnie odrzucają głupotę świata775. Świecka wiedza, jeśli

jest wykorzystywana do lepszego zrozumienia rzeczy Bożych, partycypuje w nieskończonym

poznaniu  Bożym776,  a dzięki  niej  wiedza  teologiczna  zyskuje  wyższe  namaszczenie

i godność777.  Praca  intelektualna  przypomina  naturę  –  jej  owoce  przychodzą  powoli,  po

ciężkiej pracy778. Co więcej postęp wiedzy katolickiej możliwy jest jedynie dzięki wspólnemu

wysiłkowi wielu ludzi779, w tym świeckich badaczy, którzy wspierają nie tylko rozwój nauk

świeckich,  lecz  również  całe  chrześcijaństwo780.  Badania  prowadzone  z pomocą  Bożą

przyczyniają  się również do rozwiązywania  zarzutów wysuwanych przeciw Kościołowi781.

Uniwersytety,  jako  ośrodki  formacji  intelektualnej  i duchowej,  mogą  nie  tylko  wspierać

wzrost Kościoła, lecz także przyczyniać się do dobrobytu i chwały obywateli swojego kraju,

kształtując  elity  zdolne  do  służby  zarówno  Bogu,  jak  i wspólnemu  dobru782.  Papież

jednocześnie  wyrażał  żal,  że  w USA są  szkoły,  w których odrzuca  się  lub  ignoruje  Pana

Jezusa  Chrystusa  i tłumaczy  się  rzeczywistość  w duchu  racjonalizmu  i materializmu783.

Powszechny charakter pracy naukowej katolików jest widoczny np. w tym, że niektóre kraje

mają  w Kolegium Papieskim budynki  dla  studentów ze  swojego kraju784,  a sama bliskość

Watykanu daje ogromną korzyść klerykom w ich kształceniu się785. W badaniach naukowych,

szczególnie  w dziedzinach  należących  do nauk świeckich,  konieczna  jest  jednak  czujność

i staranność786.  Do  rozszerzania  owoców  nauki  można  wykorzystać gazety,  recenzje  czy

771Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 522-523.
772Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 319-320.
773Tamże, s. 317.
774Tamże, s. 319-320.
775Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 643.
776Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 317.
777Tamże.
778Tamże, s. 318.
779Tamże, s. 319-320.
780Tamże, s. 317.
781Tamże.
782Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 642.
783Tamże, s. 639.
784Tamże, s. 642.
785Tamże.
786Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 578.

137



magazyny,  które  mogą  skutecznie  służyć  ujawnianiu  i obalaniu  błędów,  a także  szerzeniu

prawdy i cnoty wśród ludzi787. Publikowane dzieła powinny służyć cnocie, prawdzie i zdrowej

rozrywce788, kierując się mądrością Ewangelii, która podnosi i inspiruje do wszystkiego, co

najlepsze789.  Papież  nie  odrzucał  nauk świeckich,  ale  uważał  je  za  wartościowe dla  ludzi

i innych nauk,  jak teologia.  Owoce nauki powinny działać  na rzecz norm informacyjnych

Kościoła  –  zarówno  poznawczych,  ideologicznych,  jak  i etycznych.  Zgłębianie  norm

poznawczych w większych podsystemach – np. w ramach uniwersytetu lub przy większych

ośrodkach intelektualnych jak Watykan, może przyczynić się do większego ich rozwoju, jak

i rozwoju zagadnień powiązanych z normami energomaterialnymi.

Jako wzór uprawiania nauki Pius XII stawia św. Bernarda z Clairvaux. Jawi się on

jako wzór osobistej świętości i głębokiego życia duchowego. Jako odnowiciel  i propagator

zakonu cystersów790,  stanowi dla nich szczególny wzór do naśladowania,  tym bardziej,  że

cystersi  są  zobowiązani  do życia  jego przykładem791.  Pomimo uznania  w oczach papieży,

władców i ich  narodów, był  pokorny,  a jego pokorę  wzmacniała  modlitwa  i kontemplacja

rzeczy Bożych792. Przez modlitwę i kontemplację spraw niebieskich wypraszał łaski dla siebie

i swoich  działań793.  Dzięki  miłości,  medytacji  i kontemplacji  zjednoczył  się  z Bogiem,

osiągając szczyt mistycznej wiedzy794. Bernard był tak zjednoczony z Panem Bogiem, że nie

pragnął niczego poza obroną praw Kościoła, integralności wiary i pozyskiwaniem ludzi dla

Chrystusa795. Św. Bernard szczególnie czcił Najświętszą Maryję Pannę i naśladował Jej cnoty,

co  również  zostało  podkreślone  przez  papieża796.  A następnie  są  stanowił  inspirację  do

naśladowania cnoty797. Święty cysters twierdził, że z woli Bożej wszystko, co otrzymaliśmy,

przeszło przez ręce Maryi798. Jego gorąca miłość do Boga i bliźnich, mimo braku majątku,

pozwalała  mu  skutecznie  podejmować  bardzo  zaawansowane  inicjatywy799.  To  właśnie

miłość do Chrystusa natchnęła go do napisania wzniosłych i najpiękniejszych tekstów800, a na

polecenie  Ojca  Świętego  nawoływał  chrześcijańskich  władców  i wiernych  do  podjęcia

787Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 515.
788Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451-452.
789Tamże, s. 457.
790Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 370.
791Tamże, s. 376.
792Tamże, s. 381.
793Tamże.
794Tamże, s. 372.
795Tamże, s. 380-381.
796Tamże, s. 382-383.
797Tamże, s. 370.
798Tamże, s. 382.
799Tamże, s. 380-381.
800Tamże, s. 381-382.

138



wyprawy krzyżowej801. Przez swoje bliskie relacje do Niepokalanej i Boga oparte na miłości

św. Bernard czerpał siłę do swojej pracy intelektualnej. W ramach norm informacyjnych np.

pisał traktaty, jak i nawoływał do krucjaty.

Refleksja  teologiczna  św.  Bernarda  z Clairvaux  łączy  głęboką  miłość  do  prawdy

z umiłowaniem tradycji i piękna słowa. Jego nauka była prawie całkowicie oparta na Ojcach

Kościoła  i Piśmie  Świętym802.  Nie  odrzucał  on  filozofii,  która  prowadzi  do  Boga,

chrześcijańskiej  mądrości i dobrego życia, lecz odrzucał tę, która opiera się na sztuczkach

słownych i próżnych wywodach, uzurpując sobie prawo do przenikania wszystkich Bożych

tajemnic803. W jego czasach nierzadko zdarzało się, że filozofia, która przypisywała sobie zbyt

wiele, naruszała granice wiary i prowadziła do herezji804. Nauka, według Bernarda, nie była

suchą analizą, lecz kierowana miłością i prowadząca do Boga805. Sam, napędzany miłością,

zmierzał od razu do szczytu prawdy, a nauka była dla niego jedynie drogą do tego celu806.

Jego żywy język pobudzał umysły do rzeczy prawdziwych, wiecznych i pewnych, a nie do

tego,  co  przemija807.  Pisma  Bernarda,  dzięki  swojej  kwiecistości  i żywości,  cieszyły  się

dużym uznaniem808, a wiele ich fragmentów znalazło się w liturgii świętej809. Ich żywotność

wynikała z faktu, że napisał je z pragnienia miłości i prawdy, chcąc kształtować inne osoby na

swój wzór810. Szczególnie cenił i wyznawał on nieomylność nauczania papieża i upominał go,

by  wypowiedział  się  w sprawie  herezji,  z którymi  sam Bernard  walczył,  podkreślając,  że

istotny  jest  autorytet  papieża,  a nie  wiedza  uczonych811.  Był  zawsze  gotów  działać  dla

Kościoła,  uznając  każdą  jego  sprawę  za  swoją812.  Działalność  św.  Bernarda  z Clairvaux

zaczynała  od  norm  poznawczych  i ideologicznych,  które  miały  swój  finał  w normach

etycznych  –  szczególnie  miłości  do  Boga  i bliźnich.  Odrzucał  wszelkie  ujęcia,  które

przekraczały swój zakres w ramach norm poznawczych, jak i te które służyły poznaniu dla

poznania, nawet jeśli rościły sobie prawo do wyjaśniania Bożych tajemnic.

Świętość i duchowe dziedzictwo św. Bernarda z Clairvaux stanowią nieprzemijającą

inspirację  dla  Kościoła  i wiernych  wszystkich  czasów,  ale  nie  tylko.  Czcili  go  zarówno

801Tamże, s. 378-379.
802Tamże, s. 370.
803Tamże, s. 370-371.
804Tamże.
805Tamże, s. 372.
806Tamże, s. 371-372.
807Tamże, s. 372.
808Tamże, s. 372-373.
809Tamże.
810Tamże, s. 373.
811Tamże, s. 379-380.
812Tamże, s. 377-379.

139



katolicy, jak i chwalili heretycy813. Baroniusz twierdził, że św. Bernardowi nic nie brakowało

w porównaniu  do Apostołów, uważał  go za podporę i ozdobę Kościoła814.  Papież  wyrażał

nadzieję,  że  obchody  rocznicy  śmierci  św.  Bernarda  przyniosą  owoc  trwałego  pokoju

i zaradzenia  aktualnemu  złu815.  Papież  zachęcał  również  w jego  czasach  do  podążania  za

przykładem św. Bernarda816. Gdy w społeczeństwach zaczyna gasnąć miłość, Pius XII zalecał

rozważanie jego pism, które mogą odmienić życie prywatne i społeczne817. Św. Bernard był

stawiany przez papieża jako przykład zarówno dla cystersów, o czym napisano wcześniej, jak

i całych społeczeństw.

Św. Bernard z Clairvaux jawi się w nauczaniu Piusa XII jako wzór łączący świętość

życia  z twórczością  intelektualną  i teologiczną,  zakorzenioną  w Piśmie Świętym i Tradycji

Ojców Kościoła. Jego refleksja, przeniknięta miłością do Boga i bliźnich, ukazuje naukę jako

drogę prowadzącą ku prawdzie i zjednoczeniu z Bogiem, a nie cel sam w sobie. Św. Bernard,

wierny  autorytetowi  papieża  i integralności  wiary,  odrzucał  filozofię  próżnych  spekulacji,

uznając  jedynie  tę,  która  prowadzi  do  życia  w prawdzie  i cnotach.  Jego  pisma,  pełne

żywotności i głębi duchowej, służyły Kościołowi i wiernym jako narzędzie umacniania wiary

i zwalczania błędów. Dziedzictwo cysterskiego mistyka, cenionego zarówno przez katolików,

jak i podziwianego przez  jego oponentów, pozostaje  nieprzemijającą  inspiracją  dla  całych

pokoleń, a jego przykład – zgodnie z wezwaniem papieża – ma być źródłem odnowy miłości

i pokoju w życiu osobistym oraz społecznym.

Rozważania papieża Piusa XII prowadzą do wniosku, że rozum ludzki, choć zdolny do

poznania  Boga  i prawa  naturalnego,  wymaga  wsparcia  Objawienia,  aby  uniknąć  błędów

wynikających z ograniczeń i namiętności człowieka. Objawienie nie tylko potwierdza prawdy

dostępne rozumowi, lecz także przekazuje te, które przekraczają jego naturalne możliwości.

Kościół  pełni  rolę  strażnika  depozytu  wiary  i przewodnika  dla  nauk  humanistycznych

i szczegółowych,  wyznaczając  im  granice  zgodne  z prawdą  Bożą.  Szczególną  rolę

w budowaniu  fundamentów  teologii  odgrywa filozofia  św.  Tomasza  z Akwinu,  a wzorem

osobistej  świętości  i harmonii  między  nauką  a życiem  duchowym  pozostaje  św.  Bernard

z Clairvaux. W ten sposób zostaje ukazana integralna wizja poznania, w której rozum, wiara

i nauka  współpracują  pod  przewodnictwem  Kościoła  dla  osiągnięcia  ostatecznego  celu

człowieka – zjednoczenia z Bogiem.
813Tamże, s. 369.
814Tamże, s. 370.
815Tamże, s. 384.
816Tamże.
817Tamże, s. 375.

140



ROZDZIAŁ III:

Metody działania Kościoła w aspekcie należenia do systemu

3.1. Osoby poza Kościołem i chrzest jako sakrament włączający do Mistycznego 

Ciała Chrystusa

Niniejszy  podrozdział  podejmować  będzie  zagadnienie  nauczania  Piusa  XII

dotyczącego miejsca osób nieochrzczonych wobec Kościoła oraz roli chrztu jako sakramentu

włączającego  do  wspólnoty  Mistycznego  Ciała  Chrystusa.  Analiza  obejmować  będzie

zarówno papieskie oceny stanu pogan i niewierzących,  jak i pozytywne odniesienia  do ich

zdolności do szlachetnych działań oraz powołania do zbawienia. Szczególna uwaga zwrócona

będzie  na  sposób,  w jaki  papież  podkreślał  konieczność  wolności  w przyjęciu  sakramentu

chrztu,  wykluczając  jakiekolwiek  formy  przymusu,  a zarazem  zachęcając  do  powrotu  do

Kościoła poprzez bodźce informacyjne. Równocześnie zaakcentowane zostaną konsekwencje

chrztu  dla  życia  wiernych,  zarówno  w wymiarze  ich  uczestnictwa  w kulcie  Bożym,  jak

i w misji rozszerzania Królestwa Bożego.

Papież  opisując  stan  nieochrzczonych  stwierdził,  że  poganie  pogrążeni  są

w nienawiści,  kulcie  bożków,  przemocy  i zepsuciu  obyczajów1 i kierują  się  bardziej

zmysłami, niż rozumem2. Nie oznacza to, że katolik powinien odnosić się do niewierzących

z pogardą. W innym miejscu papież zauważył, że osoby niebędące katolikami mogą działać

z pewną  szlachetnością  i szczerością  duszy,  umysłu  i serca  (łac.  nobilitate  sinceritateque

animi)3,  a co  więcej  osoby  poza  Kościołem  są  braćmi  Chrystusa  co  do  ciała4.  Osoby

niewierzące też są powołane do zbawienia5 i to sam Bóg pociąga ich do wiary6. Z drugiej

strony papież podkreślił, że kto nie chce słuchać Kościoła ma być z polecenia samego Pana

Jezusa uważany za poganina i jawnogrzesznika7. Żadna osoba poza Kościołem nie może być

spokojna  o swoje zbawienie8.  Papież  pragnął,  aby ci,  którzy są poza Kościołem do niego

wrócili9, aby mieć życie10. Czekał na nich z otwartymi rękami11. Pius XII stwierdził, że był

1Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 335.
2Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 256.
3Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 418-419.
4Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 240.
5Tamże.
6Tamże, s. 244.
7Tamże, s. 203.
8Tamże, s. 243.
9Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 5.
10Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 242-243.
11Tamże, s. 243.

141



otwarty na wszystkich rozsądnych ludzi12. Każdy, kto dołącza do Kościoła przychodzi nie do

obcego, ale do swojego, ojcowskiego domu13 i niezależnie od swojego pochodzenia i języka,

ma te same uprawnienia synowskie co inni członkowie Mistycznego Ciała Chrystusa14. Warto

podkreślić, że papież polecał opiece i kierownictwu Boga osoby wierzące w Chrystusa, które

nie są w Kościele, jak też i ogólnie wierzących w Boga – niekoniecznie chrześcijan15. Papież

pragnął, jak to sam określał – na wzór Dobrego Pasterza, aby wszyscy zostali doprowadzeni

do prawdziwego szczęścia16. Według Ojca Świętego osoby nieochrzczone mają dominujące

normy  energomaterialne  i wydaje  się,  że  są  to  głównie  normy  witalne.  Kościół  zachęca

wszystkich ludzi – ochrzczonych i nieochrzczonych, chrześcijan i niechrześcijan, aby wrócili

do Kościoła, gdzie będą pełnoprawnymi członkami tego systemu i zabezpieczą sobie drogę do

zbawienia.

Chrzest jest  sakramentem służącym życiu,  który włącza do Kościoła17.  Swoją moc

czerpie z Ofiary Krzyża, bez której byłby bezowocny18. Odróżnia chrześcijan od tych, którzy

nie są członkami Chrystusa19, co ma potwierdzenie w nauce Ojców Kościoła, gdyż, tak jak

pisał  św.  Leon Wielki,  którego przytaczał  papież  –  przez  chrzest  wierni  stają  się  ciałem

Ukrzyżowanego Chrystusa20.  Sakrament  chrztu jest  jeden,  tak samo jak  Kościół  ma jedno

ciało, jednego Pana, jedną wiarę21. Istotnym jest, aby zaznaczyć, że przymuszenie kogoś do

przyjęcia sakramentów nie czyni chrześcijaninem, co sprawia, że wejście do Kościoła może

się  odbyć  tylko  i jedynie  z wolnej  woli  nawracającego  się22.  Prawda  o braku  możliwości

włączania  do  Kościoła  wbrew  woli  bezpośrednio  wpływa  na  metody  działania  Kościoła

wykluczając  używanie  przemocy  w celu  włączania  ludzi  do  swojej  socjomasy,  na  rzecz

innych środków – informacyjnych.  Papież  stanowczo  potępiał  przymuszanie  do  przyjęcia

wiary katolickiej23. Wydaje się to o tyle interesujące, że ta perspektywa nie sprawia, że Pius

XII  zrezygnował  z pewnego  militarnego  języka  w swoich  tekstach.  Na  przykład

w odniesieniu do prześladowań przytaczał słowa św. Ignacego Antiocheńskiego, w których

pojawia się przestroga przed tym, aby chrześcijanie nie stali się dezerterami, a pośród paru

symbolicznych  elementów  wyposażenia  żołnierskiego  chrześcijańskiego  wymieniany  jako
12Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 230.
13Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 243.
14Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 429.
15Tamże, s. 418-419.
16Tamże.
17Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
18Tamże, s. 206.
19Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 539.
20Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 246.
21Tamże, s. 203.
22Tamże, s. 243.
23Tamże, s. 243-244.

142



broń  jest  właśnie  chrzest24.  Kościół  włączając  ludzi  do  swojej  socjomasy  nie  korzysta

z oddziaływania  na  normy  witalne  w postaci  przemocy.  Włączenie  do  Kościoła  nie  jest

zależne tylko od odpowiednich norm informacyjnych, ale od specyficznej stałej właściwości

sterowniczej jaką jest sakramentalny charakter chrztu.

Włączenie przez chrzest do wspólnoty Kościoła posiada również inne skutki. Na mocy

chrztu wierni stają się członkami Chrystusa Kapłana i zostają przeznaczeni do Bożego kultu25,

więc  nawet  nie  będąc  w podsystemie  kapłanów  uczestniczą  w kulcie,  natomiast

w specyficzny  sposób,  który  zostanie  omówiony  w podrozdziale  dotyczącym  liturgii.

Dodatkowo  chrzest  wyciskając  duchowy  charakter  w przyjmującym  uzdalnia  go  do

przyjmowania  innych  sakramentów26,  a szczególnie  Eucharystii.  Papież  stwierdzał,  że

sakrament  chrztu  podnosi  wiernych  tak  wysoko,  że  mogą  w Niej  czynnie  uczestniczyć27.

Wraz z chrztem wiąże się obowiązek, który dotyczy każdego ochrzczonego, który polega na

rozszerzaniu Królestwa Bożego28.  Zatem pewnym jest,  iż każdy podsystem Kościoła musi

uczestniczyć  w liturgii,  ma  otwartą  drogę  do  sakramentów  i powinien  angażować  się

w rozwój Bożego Królestwa zarówno w odniesieniu do liczby członków Kościoła, jak i ich

jakości. Ze względu na mnogość rodzajów podsystemów Kościoła sposoby angażowania się

w te zadania są różne.

Rozważania Piusa XII ukazują z jednej strony krytyczne spojrzenie na kondycję osób

nieochrzczonych,  z drugiej  zaś  –  głębokie  pragnienie  ich  powrotu  do  Kościoła  i udziału

w życiu  sakramentalnym.  Chrzest  jawi  się  tu  jako  granica  odróżniająca  wierzących  od

niewierzących,  a zarazem  jako  sakrament  życia,  dzięki  któremu  wierni  stają  się

pełnoprawnymi  członkami  wspólnoty,  uczestnikami  liturgii  i depozytariuszami  misji

apostolskiej.  Nauczanie  papieża  podkreśla,  że  droga  do  zbawienia  pozostaje  otwarta  dla

wszystkich, lecz jej pewność związana jest z włączeniem do Kościoła przez wolne przyjęcie

chrztu.  W ten  sposób  Pius  XII  akcentuje  zarazem  wymiar  teologiczny,  sakramentalny

i wspólnotowy tego aktu, który kształtuje tożsamość i zadania każdego wiernego.

24Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 455.
25Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 555.
26Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
27Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 559.
28Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 441-442.

143



3.2. Misje Kościoła jako droga rozszerzania Królestwa Chrystusa

3.2.1. Ogólne właściwości misji

W niniejszym podrozdziale  zostanie  ukazane  miejsce  misji  w nauczaniu  Piusa  XII

oraz  sposób,  w jaki  Papież  interpretuje  je  jako  uprzywilejowaną  formę  rozszerzania

Królestwa Chrystusa i wewnętrznej  jedności  Kościoła.  Celem rozważań jest  rekonstrukcja

zasadniczych wątków: wskazania na ciągłość  dzieła  misyjnego od pierwszych wieków po

czasy  współczesne  papieżowi;  określenia  zadań  i priorytetów  (ze  szczególnym

uwzględnieniem  Afryki  i formowania  rodzimej  hierarchii);  zarysowania  modelu

współdziałania podsystemów kościelnych (papież–biskupi–duchowieństwo–zakony–świeccy)

i omówienia  metod  (kerygmat,  szkoły,  szpitale,  dzieła  miłosierdzia,  koordynacja

instytucjonalna); wreszcie – diagnozy trudności (niedobór osób i środków, prześladowania,

napięcia kulturowe) wraz z proponowanymi remediami. Analiza, osadzona w historycznych

przykładach  i figurach  wzorcowych  misjonarzy,  ma  wykazać,  że  misje  –  pojmowane

w kluczu  Sanctorum  Communionis –  są  zadaniem  całego  Kościoła  oraz  środkiem  jego

zakorzenienia  się  w nowych  wspólnotach  i rozszerzania  zasięgu,  przy  równoczesnym

zachowaniu pełnej jedności z Rzymem.

Temat misji był wielokrotnie poruszany przez papieża i jego poprzedników29. Sytuację

dotyczącą ich stanu papież różnie określał w różnych okresach swojego pontyfikatu, jednak

zawsze wskazując na aspekty pozytywne, jak i negatywne. Dla przykładu pisał w 1940 roku,

że pomimo odpadnięcia od Kościoła kilku narodów europejskich Hiszpanie i Portugalczycy

wciąż działają na rzecz misji w Ameryce, Afryce i Azji30. Rok 1944 był rekordowy dla misji

w krajach chrześcijańskich i pogańskich31. W 1951 roku Ojciec Święty wyraził zadowolenie

z powodu  rozwoju  spraw  związanych  z misjami32.  Z kolei  zadania  związane  z misjami,

szczególnie dotyczącymi Afryki, co do której wyrażał wielką troskę33, w 1957 roku wymagały

nowego wzrostu sił w Kościele, aby, jak to papież ujął, na wzór pierwszych wieków Kościoła

można  było  ewangelizować34.  W ramach  ustalania  priorytetów  Pius  XII  wskazywał,  aby

katolicy  zwrócili  uwagę  na  te  części  Europy,  które  porzuciły  wiarę,  tereny  Ameryki

Południowej, Azji, Oceanii i Afryki35.

29Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 226.
30Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 250-251.
31Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 497-498.
32Tamże, s. 497.
33Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 228.
34Tamże, s. 227.
35Tamże, s. 226-227.

144



Papież  pokazywał,  że  koncepcja  misji  nie  jest  niczym nowym dla  Kościoła.  Sami

misjonarze wykonują taką samą pracę jak pierwsi chrześcijanie, którzy przynosili Ewangelię

do Cesarstwa Rzymskiego36. Ewangelia była głoszona nie tylko przez kapłanów i biskupów,

ale  też  przez  urzędników,  żołnierzy  i zwykłych  obywateli.  To  działanie  przygotowało

przyjęcie Ewangelii, co może tłumaczyć, że w ciągu około 100 lat wszystkie główne miasta

Cesarstwa Rzymskiego przeniknęło chrześcijaństwo37. Pius XII przytaczał porównanie, że tak

jak legioniści  rzymscy szli  podbić wszystkie  kraje  dla  Rzymu drogami,  które zbudowano

przez  konsulów,  tak  potem  armia  robotników,  nauczycieli  i rolników  benedyktyńskich

wysłana przez Papieża szła tymi samymi drogami, aby podbijać kolejne kraje dla Królestwa

Jezusa  Chrystusa  krzyżem,  pługiem,  miłością  i prawdą38.  Ojciec  Święty  zauważył

jednocześnie, że Rzymianie mieczem podbili mniej krajów, niż podbił Kościół pokojowymi

działaniami przez nauczanie, rzemiosło i rolnictwo39. W innym miejscu, Pius XII odwoływał

się  do  czasów  średniowiecza,  kiedy  członkowie  rodzin  królewskich,  robotnicy  i kobiety

z ludu starali się nawrócić swoich rodaków na katolicyzm40. Odwołanie się do historii nie jest

oderwane od realiów współczesności, gdyż papież stwierdził  w innym miejscu, iż sytuacja

i trudności,  które  panowały  w pierwszych  wiekach  chrześcijaństwa  ciągle  dotyczyły

w czasach  papieża  niektórych  krajów41.  Metody  Kościoła  są  metodami  głównie

informacyjnymi,  które  są  bardziej  skuteczne  od  oddziaływań  na  normy  witalne.  W misję

ewangelizacji,  a więc  sterowania  otoczeniem  Kościoła  w celu  wszczepienia  w nie  norm

społecznych  nauczanych  przez  Kościół,  angażuje  się  cały  Kościół,  a nie  tylko  podsystem

kapłanów lub osób konsekrowanych.

Misje  są  szerzeniem  Bożego  Kościoła  na  całym  świecie42,  którą  Ojciec  Święty

traktował  jako  sprawę  najświętszą43,  która  powinna być  kontynuowana  wszystkimi

dostępnymi środkami44. Papież stwierdził, że jeśli przynajmniej w jednym miejscu udało się

wnieść wiarę, to Boża siła będzie tam już pracowała przez wieki45, a z drugiej strony, jeśli

pewne tereny misyjne nie zostaną zagospodarowane przez katolików, to mogą być przejęte

przez innych, co sprawi, że prawdziwa wiara utraci do tego rejonu dostęp46. Zadanie związane

36Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 504.
37Tamże, s. 511.
38Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 149-150.
39Tamże, s. 150.
40Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 511-513.
41Tamże, s. 513.
42Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 226.
43Tamże.
44Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 259.
45Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 528.
46Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 232.

145



z misjami  obejmuje  cały  Kościół.  Pius  XII  zauważył,  że  chrześcijanin  jest  zawsze

apostołem47,  wezwania  papieży  odnoszące  się  do  wielkich  projektów  apostolskich,  które

dotyczą  całego  świata  powinny  zostać  przez  katolików  przyjęte  z największą  otwartością

i być pilnie i z powagą rozważone48. Papież stwierdzał, że obowiązkiem wszystkich kapłanów

jest szerzenie  wiedzy o apostolstwie misyjnym49,  jak i przywoływał słowa Piusa XI,  który

twierdził, że nie może być uznany za kapłana ten, który nie płonie miłością do misji50. Wysoki

priorytet misji można odnaleźć na przykład w cytowanym przez Piusa XII fragmencie Rerum

Eccleasiae Piusa XI, gdzie jest określone, że biskupi nie powinni zabraniać kapłanom brania

udziału w misjach. Ojciec Święty uważał, że Chrystus z pewnością zrekompensuje wysłanie

kapłana na misje  przez nowego kandydata lub więcej  łask dla  diecezji51.  W zadanie misji

zaangażowani byli również zakonnicy, którzy są wezwani do pomocy w krajach pogańskich

szerząc i broniąc Królestwa Bożego52. Jako patronów misji papież wymieniał św. Franciszka

Ksawerego  i św.  Teresę  od  Dzieciątka  Jezus,  których  opieki wzywał  wraz  z wszystkimi

świętymi  męczennikami  i Niepokalaną  ponawiając  zachętę  całego  Kościoła  do

zaangażowania się w misje53. Misje mają na celu rozszerzanie się Kościoła, który docelowo

ma  objąć  cały  świat.  Ponownie  wybrzmiewa,  że  każdy  katolik  powinien  się  w nie

zaangażować.  Priorytet  misji  był  w oczach  Ojca  Świętego  tak  wysoki,  że  zachęcał  do

osłabiania  diecezji  niemisyjnych  przez  wysyłanie  kapłanów właśnie  na  rzecz  misji.  W tej

świętej  sprawie  nie  mogło  oczywiście  zabraknąć  wezwań  do  modlitwy  i wzywania

wstawiennictwa elementów podsystemu Kościoła Triumfującego.

Papież  twierdził,  że  najbardziej  odpowiedni  dogmat  do  przybliżenia  ludziom

użyteczności  misji,  to  Świętych obcowanie (łac.  Sanctorum Communionis),  ze względu na

liczne powiązania pomiędzy Kościołem Walczącym, Pokutującym i Triumfującym, jak i tym,

że działania misyjne są udziałem całego Kościoła54. Jak podkreślił, wszyscy katolicy powinni

czuć  się  w obowiązku  o pomoc  misjom55,  a duch  katolicki  i duch  misyjnej  pracy  jest

jednym56. Określał, że prawdziwym i właściwym zapałem do wspierania misji jest pragnienie

chwały  Bożej  połączone  z miłością  wobec  bliźnich57.  Papież  zauważył,  na  podstawie

47Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638.
48Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 238.
49Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 253-254.
50Tamże, s. 254.
51Tamże, s. 254-255.
52Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 242.
53Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 248.
54Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 528.
55Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 231.
56Tamże, s. 237.
57Tamże, s. 240.

146



Portugalii, że jej wiara słabła, gdy gasł zapał do misji58. W innym miejscu Pius XII stwierdził,

że wspólnota, która ofiarowuje swoje dzieci na kapłanów i misjonarzy nie zginie59, a wręcz

katolickie życie każdego narodu można ocenić po tym ile bierze ciężarów na siebie dla dzieła

misyjnego60. Trudy osób na misjach nie są tylko trudami misjonarzy i ich pomocników na

miejscu, ale trudami całego Kościoła, które każdy musi podejmować, aby odpłacić się Bogu

za wiarę61, a nie ma lepszej wdzięczności za dar wiary, niż szerzenie jej dalej wśród ludzi62.

I faktycznie przez gorliwość w sprawach misji część ludzi odwdzięczała się Bogu63, a wręcz

całe nawrócone narody jakby odpłacały się za dobrodziejstwa katolicyzmu Kościołowi przez

wysyłanie  misjonarzy  do  obcych  krajów,  aby  nawracali  na  Chrystusa  i jednoczyli

z Rzymem64. Świadomość wiary, którą katolicy otrzymali powinna ich pobudzić do misji65.

Pius XII wyrażał nadzieję, że jego wezwania rozbudzą misyjny apostolat wśród duchownych,

a z kolei  przykład  duchownych  rozbudzi  wiernych66.  Również  w aspekcie  pracy  na  samej

misji  nie  dzieje  się  ona  wysiłkiem  pojedynczej  grupy.  Dla  przykładu  sukcesy  misyjne

w Afryce  zostały  osiągnięte  przez  działania  kapłanów,  zakonników,  zakonnic,  katechetów

i świeckich pomocników67. Z jedności wynika powodzenie misyjnego dzieła, zatem te osoby,

które zajmują się misjami powinny działać wspólnie68. Skuteczna koordynacja działań misji

posiada również inną zaletę. Była doceniana przez władze państwowe, nawet przez te, które

nie były katolickie69. Ojciec Święty przywoływał również wydarzenie z 1925 roku, kiedy Pius

XI  nakazał  organizację  wystawy  misyjnej,  którą  ocenił  właśnie  jako  dowód  jedności

i harmonii  Kościoła  wszystkich  narodów70.  Kościół  pokładał  wielką  chwałę  i nadzieję

w nowo powstające wspólnoty na terenach misyjnych71 i miał powód do dumy z misjonarzy,

którzy gorliwie wykonywali  swoje zadanie72.  Papież  wyrażał  wdzięczność i ufność wobec

kapłanów,  zakonników,  zakonnic,  kleryków,  katechetów i świeckich,  którzy  trudzą  się  na

misjach  jako  takich73 i tych  w Afryce74.  Zachęcał  ich  do  wytrwałości,  miłości,  słuchania

58Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 251.
59Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 243.
60Tamże.
61Tamże, s. 247-248.
62Tamże, s. 225-226.
63Tamże, s. 226.
64Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 338-339.
65Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 226.
66Tamże.
67Tamże, s. 228.
68Tamże, s. 244.
69Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 501.
70Tamże, s. 524.
71Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 241.
72Tamże, s. 228.
73Tamże, s. 247.
74Tamże, s. 228.

147



Kościoła,  kierowania  się  jego  natchnieniami  i duchem i chluby ze  słuchania  jego  głosu75.

W encyklice,  która  szczególnie  traktowała  o Afryce  papież  wyraził  swoją  miłość  do

misjonarzy, którzy trudzą się też poza nią76. Dziękował również kapłanom i świeckim, którzy

pomagali  na  misjach,  nawet  jeśli  nie  byli  o to  wyraźnie  proszeni77.  W ewangelizacyjnych

działaniach  Kościoła  objawia  się  mnogość  i głębokość  relacji  pomiędzy  elementami

i podsystemami Kościoła. Wiele elementów i podsystemów musi w różny sposób działać, aby

nawracanie  tych,  którzy  są  poza  Kościołem mogło  dojść  do  skutku.  Sam bodziec,  który

powinien  motywować  do  takiego  działania  –  czyli  miłość  do  bliźnich  i Boga  pokazuje

w samej istocie relacyjność misji. Co więcej sprawne działanie może budzić uznanie wśród

obserwujących te działania decydentów państwowych.

Celem  misji  jest  ustanowienie  Królestwa  Bożego  na  ziemi78,  niesienie  światła

Ewangelii,  ale  również  ustanowienie  tam  Kościoła  z rodzimą  hierarchią79.  Działalność

misyjna przynosi rozszerzenie granic Królestwa Bożego80 przez szerzenie tego Królestwa po

najdalsze jego krańce81. Papież wyrażał nadzieję, że na terenach misyjnych zaczną z czasem

rozwijać się  rodzime hierarchia  kapłańska i zakony.  Jako przykład  i wzór papież podawał

archidiecezję  Goa w Indiach82.  Pius  XII  powoływał  się  również  na  Benedykta  XV,  który

w Maximum illud uznał, że ostatecznym celem działalności misji jest ustanowienie Kościoła

na  nowych  terytoriach,  a Pius  XII  dodał,  że  ten  ustanowiony  Kościół  powinien  się

usamodzielnić  i działać  bez  pomocy misji83.  Przeniesienie  punktu  ciężkości  na  rodzimych

kapłanów  w krajach  misyjnych  miało  tę  zaletę,  że  zabezpieczało  Kościół  w przypadku

wypędzenia  zagranicznych  misjonarzy  w wyniku  zmiany  prawa  lub  wypędzenia  razem

z gubernatorami  i żołnierzami  obcego  państwa  (łac.  externae  Civitatis)  przy  uzyskiwaniu

niepodległości. Jeśli rodzimi księża nie będą w stanie w pełni zaspokoić potrzeb rodzimych

wiernych  będzie  to  ogromnym  zagrożeniem  dla  Kościoła84.  Jednak,  nie  dojdzie  do

usamodzielnienia  się  Kościoła  w miejscach  misyjnych  bez  odpowiedniego  wyszkolenia

i wykształcenia  rodzimego  duchowieństwa.  Rodzimi  kapłani  powinni  kształtować  w sobie

świętość  kapłańską  i gotowość  do  oddania  życia  za  rodaków  i współplemieńców85.  Dla

75Tamże, s. 247.
76Tamże.
77Tamże, s. 234.
78Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 498.
79Tamże, s. 507.
80Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 258.
81Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 506.
82Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 255.
83Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 507-508.
84Tamże, s. 509.
85Tamże, s. 508-509.

148



przykładu papież modlił  się, aby jak najszybciej  Chiny mogły działać samodzielnie – bez

pomocy misjonarzy z zewnątrz86. Jako dowód na chęć usamodzielnienia hierarchii chińskiej

papież  podawał  jak  Pius  XI  z wielką  miłością  przyjął  chińskich  duchownych  w Rzymie,

powierzając im godność biskupią, przekazał im niejako apostolską laskę pasterską, aby mogli

gromadzić  owce  i odbywać  podróże  apostolskie87.  Do  tych  chińskich  biskupów dołączyli

z czasem kolejni  pasterze88.  Pius XII  opisywał,  że z wielką radością  ustanawiał  hierarchię

kościelną  w Chinach89.  Jednocześnie  wyrażał  nadzieję,  aby  tamtejszy  Kościół  sam  się

utrzymywał,  gdyż  w momencie  pisania  encykliki  wciąż  otrzymywał  pomoc  od  innych

narodów. Pomoc ta nie była gestem politycznym, jak niektórzy wrogowie Kościoła wytykali,

ale  dowodem  chrześcijańskiej  miłości90.  Rozszerzanie  Królestwa  Chrystusa  w ramach

prowadzenia  misji  ma prowadzić do wytworzenia  podsystemu Kościoła,  który w pewnym

zakresie  będzie  mógł  sterować  samym  sobą,  aby  usuwać  zakłócenia  z otoczenia,  a więc

będzie  posiadał  homeostat,  a z drugiej  strony  oczywiście  musi  pozostawać  w jedności

z Rzymem. Zatem w zależności  od przyjętych kryteriów będzie można go zaklasyfikować

jako  system  autonomiczny  o własnej  homeostazie,  natomiast  w ramach  części  procesów

będzie regulowany przez zewnętrznego organizatora – w tym przypadku Stolicy Apostolskiej,

a więc będzie  systemem samosterownym91.  Aby to  uzyskać  należy  usprawnić  szczególnie

podsystem  kapłanów  nowego  podsystemu  Kościoła  w odpowiednie  normy  społeczne

i informacje w korelatorze. Zależność od Watykanu nie powinna dziwić, gdyż wspólnota na

terenie misyjnym jest integralna częścią Kościoła Katolickiego. Istotne jest, aby podkreślić,

że  nowe  wspólnoty  kościelne,  które  powstały  na  terenach  misji  są  równoprawne  wobec

wszystkich innych. Dla przykładu papież stwierdzał, że nowopowstałe kościoły afrykańskie

zajmują swoje pełnoprawne miejsce w Kościele92.

Misje jako takie nie mają konkretnego charakteru związanego z jednym narodem, ale

są ponadnarodowe93. Misjonarze pochodzą z wielu części świata, więc nie działają na rzecz

konkretnego  narodu94,  a pomimo  różnego  pochodzenia  są  złączeni  Bożą  miłością95.

Heroldowie Ewangelii głoszą wszystkim praktykowanie cnót naturalnych i chrześcijańskich

86Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 8.
87Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 601.
88Tamże, s. 602.
89Tamże.
90Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 9-10.
91J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 90-91.
92Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 228.
93Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 498.
94Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.
95Tamże.

149



i społeczność  opartą  na  braterstwie,  która  wykracza  poza  narody  i rasy96.  Misjonarz  nie

powinien również szukać korzyści dla swojego rodzimego kraju lub instytutu zakonnego97,

a ewangelizowany  przez  niego  kraj  powinien  uznać  za  drugą  ojczyznę98.  Jednocześnie

powinien kochać swoją ojczyznę i instytut zakonny99. Ogólnie można tę prawdę określić, iż

katolicy,  którzy  mieszkają  w kraju  misyjnym  są  obywatelami  Królestwa  Bożego,  ale  nie

przestają być też obywatelami swojej ojczyzny ziemskiej100. Praca misjonarska nie zwalnia

z patriotyzmu. Z drugiej strony priorytetem jest nawrócenie danej wspólnoty, zatem misjonarz

nie  powinien  szukać  jakichkolwiek  zysków  dla  swojej  wspólnoty,  z której  pochodzi.  Co

więcej  bycie  w Kościele  sprawia,  że  ludzie  z różnych  narodów  i ras  mogą  razem

współpracować złączeni Boża miłością.

3.2.2. Właściwości katolickiego misjonarza

Ojciec Święty jednoznacznie stwierdził, że celem każdego misjonarza jest zbawienie

dusz101.  Pomimo tak szlachetnego dążenia każdy misjonarz powinien być czujny. Z jednej

strony papież przestrzegł,  aby misjonarze nie ulegli  zepsuciu obyczajami niewiernych czy

nawet  zaczęli  być  nauczycielami  tych  obyczajów102.  Z drugiej  strony Kościół  na  terenach

misyjnych  powinien  zachować  to  co  w pierwotnej  kulturze  było  dobre,  piękne

i sprawiedliwe103.  Wszystkie  obyczaje,  które  dają  się  odłączyć  od  błędów  religijnych

i przesądów są uznawane przez Kościół, a w miarę możliwości w pełni zachowywane104. Co

więcej, misjonarz nie musi przeszczepiać europejskiej kultury i cywilizacji na teren misyjny,

ale przy wykorzystaniu kultury lokalnej zachęcić do zasad katolickiego życia105. Misjonarz

musi uważać,  aby wpływy systemu, którym próbuje sterować w celu jego nawrócenia nie

sprawiły, że nie zepsuły jego normy społecznych. Papież zalecał również, aby zachowywać

wszystko co może się  przydać w kulturze,  aby tylko było zgodne z normami nauczanymi

przez Kościół. Co interesujące szerzenie norm społecznych pożądanych przez Kościół nie jest

jednoznaczne z krzewieniem kultury europejskiej.

96Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 498.
97Tamże, s. 506.
98Tamże.
99Tamże.
100Tamże, s. 523-524.
101Tamże, s. 506.
102Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 256.
103Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 521-522.
104Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 429. Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 523.
105Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 523.

150



W  Encyklikach  Piusa  XII  możliwe  jest  również  wskazanie  profilu  wzorowego

misjonarza. Samo powołanie do pracy w dalekich krajach niechrześcijańskich jest wzniosłe106.

Misjonarze  pragną  wyłącznie  rozszerzania  się  granic  Chrystusowego  Królestwa107.  Są

ambasadorami  Chrystusa108,  którzy  powinni  szukać  nie  tego  co  swoje,  ale  tego  co

Chrystusowe109 i sprawiedliwości110.  Pius  XII  porównywał  misjonarzy  do  samych

Apostołów111 i do Heroldów Ewangelii  (łac.  Evangelii  Praecones)112, którzy niosą sztandar

Krzyża Zbawienia do krajów niewiernych113.  Misjonarze opuszczają swoje Ojczyzny nie dla

ludzkich względów, ale aby nieść Ewangelię114, a misje, jak papież opisywał, odbywały się

w duchu osobistego poświęcenia i oddania się sprawie115. Ojciec Święty przytoczył Maximum

illud Benedykta XV, gdzie jest napisane, że herold Ewangelii musi być mężem Bożym, który

musi nienawidzić grzechu. Powinien szczególnie ewangelizować przykładem, gdyż niewierni

(łac.  infideles)  bardziej  kierują  się  zmysłami,  niż  rozumem116.  Jednak  przykład  nie  jest

jedynym  sposobem  oddziaływanie  misjonarza.  Misjonarze  powinni  być  odpowiednio

przeszkoleni  zarówno  w cnocie,  jak  i w doktrynie117.  Papież  stwierdzał,  że  wyróżniali  się

w przeciwdziałaniu  błędom wśród wiernych118.  Według  Piusa  XII  ważniejszym od  liczby

misjonarzy jest wychowywanie ich w świętości, jak i wypełnianiu obowiązków119. Misjonarz,

którego dusza została  wypełniona łaską jest  niepodatny na negatywny wpływ120.  Powinien

kierować się  świętością,  a nie  pustą  uczciwością  (łac.  probitas),  która  łatwo może  zostać

zarażona obyczajami niewiernych121.  Rektorzy i zarządcy stowarzyszeń religijnych powinni

zadbać,  aby  na  drogę  apostolatu  misyjnego  weszli  tylko  ci  co  zostali  powołani  do  tego

specjalną łaską. Z drugiej strony, jeśli ktoś niedostatecznie na tę łaskę odpowiadał powinien

z niej zrezygnować122. Papież podkreślał, ze wszelkie apostolskie dzieła są bezużyteczne, jeśli

nie pochodzą z katolickiej  duszy i Bożej łaski.  Jeśli  natomiast  są te warunki spełnione,  to

106Tamże, s. 506.
107Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.
108Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 506.
109Tamże.
110Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 258.
111Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 523.
112Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 637.
113Tamże.
114Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 8.
115Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 429.
116Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 256.
117Tamże.
118Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 520.
119Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 255.
120Tamże, s. 258.
121Tamże, s. 256.
122Tamże.

151



mogą te inicjatywy przysłużyć się zbawieniu dusz i Bożej chwale123. Misjonarz powinien być

przede  wszystkim  umocowany  w normach  informacyjnych  Świętego  Kościoła,  aby  być

przykładem cnót.

Przygotowanie do pracy misyjnej może odbywać się już od momentu bycia małym

dzieckiem.  Papież  ustanowił  specjalne  święto  dla  dzieci,  aby  wspomóc  Papieskie  Dzieło

Misyjne Dzieci. Święto miało przyzwyczajać dzieci do modlitwy za niewiernych, jak i zasiać

ziarno potencjalnego powołania misyjnego w nich124. Pius XII zalecał biskupom, aby ustalić

specjalny  dzień  w roku,  w którym  parafie,  seminaria  i kolegia  będą  zachęcane  do  misji

w kazaniach, jak i będzie wystawiany do adoracji Najświętszy Sakrament125. Papież wyrażał

pragnienie,  aby w seminariach  klerycy  dowiadywali  się  o misjach,  co  ma kształtować  ich

charakter kapłański do każdego zadania, jakie dostaną od Opatrzności126. Odnośnie do samego

zakresu przygotowania, to Pius XII stwierdzał, że sam entuzjazm nie pomoże misjonarzom127.

Kandydat na misjonarza musi być pouczony w doktrynie i sprawach pastoralnych. Nie może

ograniczać  się  tylko  do  spraw teologicznych,  ale  powinien  zgłębić  również  odpowiednie

nauki świeckie, aby nie budować na piasku128.  Ci którzy przygotowują się do misji powinni

przygotować się duchowo, intelektualnie i nauczyć się potrzebnych im zagadnień jak języki,

etnografia, medycyna, nauki medyczne, historyczne, geograficzne itp.129. Misjonarz powinien

być również przygotowany do prowadzenia zaawansowanej edukacji i formacji130.

3.2.3. Przebieg misji

Sposób przebiegu misji zależy od Stolicy Apostolskiej. Papież nie realizuje swojego

apostolskiego obowiązku jedynie poprzez wyznaczanie, który instytut zakonny ma objąć daną

misję,  lecz  także  poprzez  nadzór  nad  tym,  czy  liczba  i jakość  misjonarzy  odpowiadają

danemu  zadaniu131.  Ojciec  Święty  sprawował  ciągły  nadzór  nad  tym  zagadnieniem.  Dla

przykładu  zapoznał  się  ze  stanem  misji  podczas  audiencji  dla  przełożonych  Papieskiego

Dzieła  Misyjnego132.  Pius  XII  wyrażał  wdzięczność  za  oddaną  służbę  Kongregacji

Rozkrzewiania Wiary, która była zaangażowana a dzieło misyjne133. Istotnym elementem było

123Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 141.
124Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 525-526.
125Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 253.
126Tamże, s. 254.
127Tamże, s. 257.
128Tamże, s. 256-257.
129Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 507.
130Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 233.
131Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 521.
132Tamże, s. 497-498.
133Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 241.

152



również prawo Kościoła. Ojciec Święty wspominał mądre normy ustanowione przez swojego

poprzednika Piusa XI,  dzięki  którym misje  katolickie  mogły się lepiej  rozwijać134.  Papież

również wyrażał aprobatę dla pracy misjonarzy135 i starał się dodać otuchy tym, którzy już

posługują  na  misjach136.  Szczególnie  modlił  się  za  tych,  którzy  działają  w Ameryce

Łacińskiej,  narażonych  na  ukryte  i jawne  ataki  herezji137.  Pragnął  również,  aby  biskupi

troszczyli  się  o to,  by  wierni  gromadzili  się  przed  ołtarzami  Niepokalanej  i modlili  się

o powrót wygnanych misjonarzy do regionów, w których posługiwali138. W tym duchu papież

apelował także do rektorów kolegialnych i zarządców stowarzyszeń religijnych139. Działania

podejmowane  przez  papiestwo  obejmowały  zastępowanie  na  misjach  duchowieństwa

obcokrajowego lokalnym, ustanawianie rodzimej hierarchii, tworzenie seminariów niższych

oraz  zwiększanie  liczby  osób  studiujących  na  wyższych  seminariach  duchownych140.

W zakres  tej  działalności  wchodziło  także  zwoływanie  synodów  biskupów  rodzimych,

uposażanie  lokalnych  instytutów  misyjnych,  zakładanie  uniwersytetów  i szkół,  szpitali

i przychodni,  a także  tworzenie  struktur  medialno-formacyjnych,  takich  jak  serwis

informacyjny  Fides czy  czasopisma misyjne.  Papiestwo wspierało  również  organizowanie

kongresów  misyjnych  i eucharystycznych  oraz  ustanowiło  specjalny  dzień  wsparcia

modlitewnego  i finansowego  Papieskiego  Dzieła  Misyjnego  Dzieci141.  Również  papież  od

początku swojego pontyfikatu wspierał  misje w Afryce czego przykładem jest zwiększenie

liczby instytucji kościelnych, wiernych, biskupów wyświęconych z lokalnych wspólnot, jak

i ustanowienie  w wielu  miejscach  hierarchii  kościelnej142.  Papiestwo  sprawowało  ciągły

nadzór nad wykonywanymi zadaniami  dotyczącymi misji,  przydzielało  konkretne zadania,

optymalizowało  prawo  kościelne  dotyczące  misji,  dbało  o odpowiednie  rozpropagowanie

informacji  o misjach,  wsparcie  modlitewne  i finansowe  i o zaplecze  dla  kadr  przyszłych

misjonarzy.

Odnośnie do sposobów działania,  to praca misyjna dostosowała się do ówczesnych

metod, czasów i warunków143.  Misjonarze przeprowadzali  wyprawy badawcze,  aby poznać

inne narody. Dzięki nim ułatwiono głoszenie  Ewangelii przez wykorzystanie dobrych cech

134Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 497.
135Tamże, s. 498.
136Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 258.
137Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 505-506.
138Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 458.
139Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 256.
140Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 499-500.
141Tamże, s. 500.
142Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 227-228.
143Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 500-501.

153



danej  rodzimej  kultury144.  Innym przykładem  jest  eksperymentowanie  przez  ordynariuszy

diecezji  misyjnych z metodami  prowadzenia  misji,  a informacje  o udanych próbach w tym

zakresie były gromadzone i przekazywane dalej przez legatów papieskich, którzy brali udział

w posiedzeniach  hierarchii  kościelnej  na  terenach  misyjnych.  Papież  wspominał

o ustanowieniu pięciu delegatur apostolskich, które podlegają Kongregacji Krzewienia Wiary,

jak  i wyznaczeniu  nuncjuszów  i internuncjuszów  apostolskich,  którzy  koordynowali

misjonarzy i współpracowali z nimi, co przyniosło lepszy wynik misji145. Papież opisywał też

nowy sposób na radzenie sobie z brakami kadrowymi na misjach, który był minimalizowany

przez  odpowiednie  przygotowanie  i wprowadzenie  czasowego  użyczania  kapłanów  do

diecezji misyjnych, na co zezwalała już część biskupów. Z tym sposobem Pius XII wiązał

wiele  nadziei  i korzyści146.  W innym miejscu  papież  zauważył,  że  sam sposób  nauczania

i głoszenia  kazań  powinien  się  różnić  w zależności  od  kultury,  charakteru  ludzi

i zwyczajów147.  Pokaz  metod  ewangelizacji  stosowanych  przez  misjonarzy,  którzy

wprowadzali chrześcijańską cywilizację odbył się przez wystawę eksponatów misyjnych na

Watykanie148.  Kościół  optymalizował  procesy  sterowania  wspólnot  na  misjach,  aby

zmaksymalizować ich skuteczność. Odbywało się to przez centralizację w celu koordynacji

pracy,  badanie  kultur  i czasowe  przenoszenie  kapłanów  w miejsca,  gdzie  ich  szczególnie

brakowało.

W kontekście użyteczności misjonarzy zagranicznych Pius XII podawał przykład Chin

stwierdzając, że praca misjonarzy jest konieczna i korzystna, gdyż wspierają oni chińskich

duchownych w ich pracy149 i wyrażał nadzieję, że narody Chin i Korei docenią miłość i cnotę

zagranicznych misjonarzy i swoich, rodzimych księży150. Właśnie w tych krajach dzięki pracy

zagranicznych misjonarzy udało się wiele diecezji powierzyć rodzimym biskupom151. Papież

stwierdził, że misjonarz nie powinien przyjmować stałego miejsca zamieszkania tam, gdzie

misje osiągnęły swój cel,  gdyż jest  powołany do ewangelizacji  całego świata152.  Z drugiej

strony  działalność  misjonarska  nie  kończy  się  wraz  z ustanowieniem  lokalnej  hierarchii

kościelnej153. Papież nie zalecał, aby instytut zakonny, który prowadził misję w miejscu, które

ma  już  rodzimą  hierarchię  zupełnie  je  opuścił.  Powinien  pozostać  i współpracować

144Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 429. Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 523.
145Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 501.
146Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 245-246.
147Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 10.
148Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 524.
149Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.
150Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 509.
151Tamże, s. 509-510.
152Tamże, s. 508.
153Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 228.

154



z rodzimymi  biskupami  jako  pomocnik154.  Sami  misjonarze  byli  zresztą  przez  papieża

określani  jako  współpracownicy  biskupów155.  Misjonarze  swoją  pracą  rozwijają  system

wspólnoty  misyjnej  i nawet,  gdy  uzyskała  dostateczną  samodzielność,  to  powinni  jej

pomagać. Jednak misjonarz nie powinien się przywiązywać do danego miejsca, gdyż jego

zadanie polega na nawrócenia całego świata.

Prowadzenie  misji  nie  sprowadza  się  jednak  tylko  i jedynie  do  aspektu

ewangelizowania. Misjonarz powinien nie tylko uczyć Ewangelii, ale też powinien próbować

zaradzać chorobom i nędzy na terenach misyjnych156, zatem Kościół razem z misjami stawiał

obok budynków kościelnych też sierocińce, szpitale i szkoły157. W miejscach pozyskanych dla

Chrystusa za pomocą misji faktycznie bardzo szybko powstawały diecezje, parafie, klasztory,

seminaria,  publiczne  szpitale  i sierocińce158,  a same  dzieła  powstałe  w trakcie  misji  były

dowodem siły i cnót Kościoła159. Różne dzieła miłosierdzia takie jak szpitale, domy dla osób

starszych, przychodnie, sierocińce i leprozoria są skuteczne w przygotowaniu niechrześcijan

do przyjęcia  katolicyzmu160,  zatem spełniają  podwójną  funkcję.  Podczas  misji  istotne  jest

również  formowanie  i przyciąganie  opinii  publicznej  nawracanej  społeczności161.  Innym

aspektem jest  potrzeba,  aby  biskupi mogli  dysponowali  na misjach różnymi specjalistami,

których wykształcenie jest niełatwe. Biskupi muszą zatem szczególnie zabiegać, aby ludzie

utalentowani  i wykształceni  nie  opuszczali  Kościoła,  zatem  należy  wspierać  działalność

i badania  wykształconych,  gdyż jeśli  nie  będą  karmieni  prawdą w Kościele,  to  zaczną  jej

szukać  gdzieś  indziej162.  Z innej  strony  misjonarze  nie  powinni  szczędzić  wysiłków

i wydatków  na  szkoły  podstawowe,  średnie  i wyższe,  gdyż  młodzi  ludzie,  szczególnie  ci

wykształceni,  będą kierowali swoimi wspólnotami w przyszłości163, a co więcej misjonarze

uzyskują zaufanie rodziców przez opiekę nad ich dziećmi164. Szkoły na terenach misyjnych

pozwalają  ustanowić  korzystne  relacje  pomiędzy  rodzimymi  poganami  każdej  z klas

a misjonarzami165.  Zajmowanie się sprawami, które nie są stricte głoszeniem Ewangelii nie

oznacza,  że te czynności są oderwane od aspektu religijnego.  Papież zauważył,  że osoby,

które  angażują  się  w misyjne  szpitale,  leprozoria,  domy  dla  osób  starszych,  przychodnie
154Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 510.
155Tamże, s. 520.
156Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 257.
157Tamże.
158Tamże, s. 251.
159Tamże.
160Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 516.
161Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 233.
162Tamże, s. 234.
163Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 514-515.
164Tamże, s. 514.
165Tamże, s. 515.

155



i sierocińce są podobne do Chrystusa, który chodził po ziemi czyniąc dobrze i uzdrawiając

(Dz,  10,  38)166.  Szczególnie  jaskrawym  przypadkiem  w kontekście  działań  na  misjach

niezwiązanych  z ewangelizowaniem jest  Afryka,  która  w okresie  pontyfikatu  papieża  była

przedmiotem radykalnych przemian167. Na jej przykładzie Pius XII stwierdził, ze na przebieg

misji  mogą  wpływać  zarówno  zmiany  ekonomiczne,  polityczne  jak  i społeczne168,  a ze

względu na szybkość procesów społecznych w Afryce wymagana była jak najszybsza pomoc

posługującym  tamtejszym  misjom  pasterzom  Kościoła169.  Kościół  zaszczepiając  normy

społeczne  w nawracanym  systemie  nie  ogranicza  się  tylko  do  norm  informacyjnych

związanych z religią. Również oddziałuje przez normy witalne (aspekt zdrowia, szpitali itp.),

ekonomiczne (przeciwdziałanie biedzie), jak i poznawcze (szkoły). Ojciec Święty podkreślał,

że pomoc ludziom może ich zachęcić do nawrócenia do Kościoła. Istotne jest, aby podkreślić,

że takie działanie nie jest związane z przymusem, gdyż został on jako środek do włączania do

Kościoła  potępiony  przez  papieża.  Przygotowywanie  dzieci  w duchu  katolickim  pozwoli

w perspektywie  lat  na  to,  że  będą  oni  decydentami  w swoim  systemie  państwowym

i narodowym, więc będą mogli odpowiednio wspierać Kościół w swojej wspólnocie.

Działania misyjne w danej społeczności są jak wezwania Kościoła do wyższej kultury,

lepszego  życia  pod  natchnieniem  religii170 i niesieniem  chrześcijańskiej  cnoty,  prawdy

i rozwoju cywilizacyjnego171. Misje i święte prawa Kościoła przyczyniają się do prawdziwego

dobra społeczności172. Misjonarze swoją działalnością rozwijali napotkane kultury, aby mogły

owocniej  przyjąć  Ewangelię173,  jak  i podnosili  je  cywilizacyjnie174. Praca  misjonarzy

przyczyniła się do rozwoju sztuk pięknych i nauk akademickich175. Działalność misjonarska

oddziaływała  na  umysły  ludzkie,  co  odzwierciedlało  się  w rozkwicie  sztuki  na  chwałę

Kościoła i pięknie kultu Bożego176. Co więcej misje mogą przywrócić zaniedbanemu życiu

wspólnoty  jej  dawną  siłę177.  Dzieci  uczone  przez  misjonarzy,  jeśli  zostaną  ukształtowane

zgodnie z prawdą katolicką i cnotą będą wyróżnieniem dla swoich rodzin i społeczności178.

166Tamże, s. 516.
167Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 232-233.
168Tamże, s. 229.
169Tamże, s. 231-232.
170Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 521-522.
171Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 248.
172Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 331.
173Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 429.
174Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 257.
175Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 524.
176Tamże, s. 524-525.
177Tamże, s. 514.
178Tamże, s. 514.

156



Działalność Kościoła podnosi nawracane wspólnoty w zakresie norm informacyjnych, w tym

estetycznych prowadząc je ku dobru.

W  czasach  pontyfikatu  Piusa  XII,  w przeciwieństwie  do  czasów  dawniejszych,

konkretne  tereny  misyjne  były  przydzielone  konkretnym  instytutom  zakonnym,  a nawet

konkretnym  prowincjom,  co  ułatwiało  organizację.  Natomiast  pomimo  podziału  terenów

misyjnych  na  konkretne  instytuty  zakonne  nie  powinny  się  one  wahać,  w przypadku

posiadania zbyt małej liczby misjonarzy, aby prosić o pomoc innych179. Misje powierzane są

instytutom zakonnym przez Rzym180. Przełożeni instytutów, które zasłużyły się dla misji są

ciągle  wykorzystywani  przez  Rzym do działania  w sprawach  misyjnych181.  Ojciec  Święty

podkreślał, że ważne jest, aby instytuty zakonne były dumne z powierzonych im misji, jak

i zdobytych  dusz  dla  Chrystusa,  a jednocześnie  powinny  wiedzieć,  że  nie  otrzymały  tego

zadania  na  zawsze182.  Papież  pochylał  się  też  nad udziałem sióstr  zakonnych na misjach.

Nauki  dotyczące  misjonarzy  powinny  być  również  przekazane  siostrom zakonnym,  które

wspierają  misje183.  Do samych misji  siostry zakonne powinny być dobierane  rozważnie184

i będą  mogły  przynieść  im  błogosławieństwo  proporcjonalnie  do  ich  przydatności,  jak

i przeszkolenia  ich  dusz  i umysłów185.  Na misjach  siostry  zakonne  mogą podejmować  się

zadań  jako  pielęgniarki,  nauczycielki  dzieci,  katechetki,  jak  i wszystkich  innych  zajęć,

których wymagają obowiązki misji186.  Papież dziękował również za stowarzyszenie kobiet,

które  poświęcały  się  wykonywaniu  szat  liturgicznych187.  Ostateczną  i najwyższą  instancją

sterującą misjami Kościoła jest  papież.  To on wydziela konkretne podsystemy jak zakony

i instytuty do konkretnych miejsc.

Nie mniej istotna była pomoc świeckich. Historia wprawdzie pokazuje, że zastąpienie

misji  katolickich  misjami  świeckimi  przeważnie  było  bezskuteczne188,  ale  nie  zmienia  to

jednak pozytywnych skutków współpracy świeckich z misjonarzami, które odbywały się np.

w ramach Akcji Katolickiej189. Papież twierdził nawet, że najważniejszą kwestią na misjach

jest  wspieranie tej  organizacji190,  a ze względu na dużą ilość pracy na terenach misyjnych

179Tamże, s. 520-521.
180Tamże, s. 521.
181Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 245.
182Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 521.
183Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 257.
184Tamże.
185Tamże, s. 258.
186Tamże, s. 257-258.
187Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 526.
188Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 258.
189Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 510.
190Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 233.

157



apelował,  aby  wierni  tłumnie  wstępowali  w jej  szeregi191.  Papież  podawał  pod  rozwagę

biskupom posługiwanie  się  świeckimi  na  misjach.  Świecki  w pełnej  łączności  z biskupem

może  wspomagać  lokalną  wspólnotę  chrześcijańską  na  terenie  misyjnym  swoim

doświadczeniem  –  zdobytym  np.  w Akcji  Katolickiej,  jak  i przyspieszać  powiązania

pomiędzy  różnymi  instytucjami  katolickimi192.  Papież  pisząc  encyklikę  szczególnie

poświęconą  Portugalii  również  poruszał  aspekt  współpracy  świeckich  z misjonarzami.

Świeccy  podróżnicy  portugalscy  wieźli  misjonarzy193,  którzy  mieli  nadzieję  oddać

napotkanych barbarzyńców Chrystusowi194.  Na przykład razem z Vasco Da Gamą płynęło

dwóch misjonarzy z Zakonu Trójcy Przenajświętszej (zwanych również trynitarzami)195. Pius

XII  odwoływał  się  do  dawnych Portugalczyków,  którzy  służyli  modlitwami,  dobrą  wolą,

pomocą lub towarzyszyli swym władcom i rycerzom, aby ówcześni papieżowi Portugalczycy

mogli  to  samo  uczynić  dla  misji.  Szczególnie  powinni  się  w ten  sposób  zaangażować

członkowie Akcji Katolickiej196. Współpraca świeckich z duchownymi odbywała się również

przez  reformy  królewskie,  jak  i działalność  cechową  rzemieślników197.  Współpraca

misjonarzy  ze  świeckimi  nie  ograniczała  się  jednak  tylko  do  Akcji  Katolickiej.  Papież

zachęcał do tworzenia stowarzyszeń kobiet, mężczyzn, sportowców, studentów, robotników,

artystów i wszelkich  innych,  które miałyby pomagać misjonarzom198.  Z kolei  osoby, które

poczuły  powołanie  do  posługiwania  na  misjach  w szpitalach  lub  opiece  nad  chorymi,

starszymi, sierotami powinny odbyć wcześniej odpowiednie przeszkolenie199. Z drugiej strony

w przypadku medycyny i chirurgii na misjach wskazane jest korzystanie z usług świeckich,

którzy  poza  wyszkoleniem  zawodowym,  muszą  być  nienaganni  pod  kątem  wiary

i moralności200.  Stolica  Apostolska  czyniła  również  kroki  dotyczące  misji  na  drodze

dyplomacji  z różnymi  państwami.  Przykładem  tego  jest  uzgodnienie  spraw  związanych

z misjami z Portugalią201, rządzoną wtedy przez António Salazara. Istotne jest, aby dodać dla

zachowania porządku, iż to Kościół uczynił Portugalię godną do wzięcia udziału w misjach202,

a więc  godna  pochwały  inicjatywa  Portugalii  jest  odpowiedzią  na  zbawczą  działalność

Kościoła.  Ojciec  Święty  w swoich  tekstach  wyrażał  wdzięczność  świeckim  za  ich
191Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 513-514.
192Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 246.
193Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 250.
194Tamże.
195Tamże.
196Tamże, s. 259.
197Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 513.
198Tamże, s. 514.
199Tamże, s. 516.
200Tamże, s. 517.
201Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 252.
202Tamże, s. 250.

158



angażowanie się na misjach203. Papież wskazywał, że podsystem świeckich, w dużej mierze

zgromadzony wokół Akcji Katolickiej, byłby cenną pomocą dla misjonarzy, a w niektórych

przypadkach  –  jak  specjalistyczna  wiedza,  wręcz  jedyną  opcją.  Nie  zmienia  to  faktu,  że

świecki pomagający na misjach musi mieć, podobnie jak sam misjonarz, wysokie motywacje

informacyjne, co jest warunkiem koniecznym jego posługi.

Papież  w swoich  encyklikach  wskazywał  na  liczne  problemy  związane

z prowadzeniem misji. Kościół od początku swojej działalności w głoszeniu Słowa wymagał

pomocy od swoich członków w postaci modlitwy, wsparcia materialnego i poświęcenia się

niektórych wiernych204.  Przede wszystkim liczba osób zaangażowanych w misje  była zbyt

mała205.  W przypadku  kapłanów  papież  zauważył,  że  wiele  diecezji  posiadało  wielu

kapłanów, więc część z nich mogła zostać przekazana na inne cele – jak misje206, a nawet jeśli

w jakiejś  diecezji  brakowało  powołań,  to  i tak  powinna  ona  rozważyć  pomoc  misjom

w ramach wdowiego grosza.  Na pewno nie zostałaby uboższa, gdyż dostałaby za ten gest

hojną  odpłatę207.  Braki  w kadrze  nauczycielskiej  na  misjach  w dziedzinach  sakralnych

i świeckich lub w specyficznych formach posługiwania mogły być zminimalizowane przez

czasowe  wysyłanie  księży  z jednej  diecezji  do  diecezji  misyjnej.  Papież  zalecał  tę

inicjatywę208. Ojciec Święty uznał ten problem za poważny, gdyż część wiernych na misjach

wymagała prawie całkowitego zaangażowania misjonarzy209. W Afryce brakowało misjonarzy

nawet  na  misjach,  które  zostały  bardzo  dawno  założone210,  w tym  w diecezjach

portugalskich211. Papież wyrażał smutek z powodu braku ludzi do pracy misyjnej w Afryce212.

Pomimo wzrostu powołań misyjnych było wciąż wiele pracy i potrzeby modlitwy213. Papież

szczególnie zaznaczał, że misje w Afryce wymagają od całego Kościoła zarówno modlitwy,

jak i poświęcenia się ze strony niektórych wiernych214. Wyzwaniem na misjach była również

nieoptymalna  proporcja  wiernych  do  kapłanów.  Kapłani  z miejscowego  ludu  mieli  być

gotowi do samodzielnego zarządzania swoimi diecezjami dopiero po jakimś czasie i to przy

wsparciu misjonarzy215. Stacje misyjne, które miały nawet jedną lub dwie dekady dopiero po

203Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 246.
204Tamże, s. 238.
205Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 502.
206Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 243.
207Tamże, s. 243-244.
208Tamże, s. 245-256.
209Tamże, s. 232.
210Tamże, s. 233.
211Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 252.
212Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 228-229.
213Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 502.
214Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 238.
215Tamże, s. 234-235.

159



dłuższym czasie mogłyby się oprzeć na lokalnych kapłanach216.  W Afryce było zbyt mało

kapłanów  również  ze  względu  na  ich  rozproszenie  po  dużych  obszarach  Afryki,  jak

i działalność kultów niekatolickich217. Trudy  pracy  misyjnej  objawiały  się  również

w formie prześladowań. Misjonarze, którzy opuścili swój dom i Ojczyznę znosili cierpienia,

byli  wygnani,  jakby  byli  szkodliwi  i czemuś  winni.  Brak  pomocy  ze  strony  misjonarzy

sprawiał, że lokalnego duchowieństwa było za mało, aby sprostać potrzebom chrześcijan, a co

więcej  spotykało  się  ono  czasem  z prześladowaniami  i niechęcią218.  Wygnani  misjonarze

pragnęli na nowo prowadzić do pełniejszego rozwoju kultury obywatelskiej i chrześcijańskiej

na terenach, które wcześniej ewangelizowali219. Postęp na misjach kosztował wiele trudów,

ale też i krwi męczeńskiej  szczególnie  na Dalekim Wschodzie220.  Papież w innym miejscu

odnosił się do męczeństwa misjonarzy w historii. Sparafrazował w tym celu słowa Tertuliana,

pisząc,  iż  krew  portugalskich  męczenników  stała  się  zalążkiem  chrześcijaństwa221.  Ich

przykład męczeństwa był inspiracją dla całego świata katolickiego222. Inny problem dotyczył

liturgii.  Misjonarze  od  wieków  wprowadzali  nawracanym  ludom  obok  obrzędów

liturgicznych  również  i śpiewy  (w  tym  gregoriańskie),  aby  ich  przybliżyć  do  wiary223.

W niektórych regionach misyjnych powstała trudność z wprowadzeniem zaleceń papieskich

co do muzyki sakralnej, ale Ojciec Święty stwierdził,  że misjonarze powinni je wziąć pod

uwagę, szczególnie gdy muzyka była w danym ludzie wykorzystywana do kultu pogańskiego

i dawała mu szczególną przyjemność. Na miejsce utworów pogańskich misjonarze powinni

oferować pieśni sakralne o wierze w języku i melodiach bliskim dla tego ludu224.  Pius XII

wskazywał  również,  że  mogą  w czasie  misji  wystąpić  sprzeczności  zadań  różnych  osób

zaangażowanych. W takim przypadku radził, aby rozważyć je jeszcze raz z wiarą biorąc pod

uwagę nadprzyrodzoną jedność Kościoła225. Nieporuszanym dotychczas wątkiem jest aspekt

norm prawnych Kościoła dotyczących w powyższym przypadku muzyki sakralnej. Pomimo

trudności  misjonarze  powinni  próbować  je  wcielić  w życie.  Również  pojawił  się  temat

wygnań  i prześladowań  męczenników,  które  w powyższym  opisie  opierały  się  na

oddziaływaniach  na  normy  witalne  lub  przez  wydalenie  z systemu  danej  wspólnoty

państwowej.

216Tamże, s. 232.
217Tamże, s. 232.
218Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 452-453.
219Tamże, s. 458.
220Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 502-503.
221Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 250.
222Tamże.
223Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 22-23.
224Tamże, s. 22.
225Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 245.

160



Inną klasą przeciwności są problemy związane z brakami materialnymi. W niektórych

terenach misyjnych toczyły  się  bitwy i wojny,  które kończyły  się  niszczeniem kościołów,

szpitali, szkół i stacji misyjnych, które można było odbudować przez wsparcie całego świata

katolickiego226.  Dodatkową  trudnością  misjonarzy  w Afryce  były  bardzo  słabe  warunki

bytowe227.  Nie  był  to  tylko  problem Afryki,  ale  szczególnie  ją  dotykał228.  Każdego  dnia

misjonarze zwracali  się do papieża, aby przekazać czego potrzebują na misjach – budowy

obiektów  lub  zakładania  dzieł  apostolskich229.  Ogólnie  na  misjach  biskupi  potrzebowali

większą ilość zasobów230. W niektórych miejscach na terenach misyjnych młodzi ludzie nie

byli  wręcz  przyjmowani  do  seminariów  z powodu  braku  funduszów231.  Papież  podawał

przykład  Papieskiego  Dzieła  św.  Piotra  Apostoła,  która  przekazywało  spore  wsparcie

finansowe  na  kształcenie  kapłanów  na  terenach  misyjnych,  jednak  było  ono

niewystarczające232. Papież w związku z tym pytał retorycznie czy ci co żyją w krajach, gdzie

mają  dostęp  do  dóbr  duchowych  nie  powinni  wesprzeć  misji,  gdzie  są  szczególnie

potrzebujący233. Misje w Afryce wymagały pomocy od całego katolickiego świata w postaci

wsparcia materialnego i modlitwy234, natomiast wraz ze szczerą modlitwą za misje muszą iść

dzieła miłosierdzia235. Papież zauważył, że ubóstwo niektórych diecezji Ameryk lub Europy

jest  niemalże  przywilejem  dla  niektórych  diecezji  z terenów  misyjnych236,  a misjonarze

mogliby lepiej zagospodarować środki, które wierni potrafili wydawać na rozrywki237. Sprawa

była  o tyle  kluczowa,  że  od  hojności  zależało  jak  szybko  rozprzestrzenia  się  religia

katolicka238. Papież zachęcał, aby oddawać to co ma się w nadmiarze lub czasem nawet to co

konieczne,  aby przeznaczyć  na  misje239.  Papież  również  dziękował  w swoich  encyklikach

katolikom  za  pracę  przy  wielu  przedsięwzięciach  związanych  z katolickimi  misjami,

a szczególnie  za tych,  którzy  zbierają  ofiary w ramach Papieskich Dzieł  Misyjnych będąc

niejako żebrakami na rzecz nowo powstających wspólnot wiernych na misjach240, ale również

wyrażał  smutek,  że  pomimo  tego,  że  biskupi  przesyłają  mu  ofiary,  to  jednak  były  one

226Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 527.
227Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 233.
228Tamże, s. 232.
229Tamże, s. 241.
230Tamże, s. 234.
231Tamże, s. 241-242.
232Tamże, s. 241.
233Tamże, s. 235.
234Tamże, s. 238.
235Tamże, s. 240.
236Tamże, s. 242.
237Tamże.
238Tamże.
239Tamże.
240Tamże, s. 240-241.

161



niewystarczające  na pokrycie  tego co  było potrzebne  na  misjach241.  Uderzającym jest,  że

niedostateczny  stan  energii  w akumulatorze  Kościoła  może  wstrzymywać  zwiększanie  się

socjomasy  podsystemu  kapłanów,  jak  i spowalniać  lub  wręcz  uniemożliwiać  sterowanie

Kościoła na otoczenie.

Papież  modlił  się  i działał  nieustannie  na  rzecz  misji,  polecając  też  tę  sprawę

biskupom242. Wyrażał pragnienie,  aby biskupi starali  się wspierać misje243 i napominał ich,

aby ich działania dotyczące misji były skuteczne, co wymagało starannego ich rozważenia244.

Biskupi muszą być źródłem motywującym do podejmowania się wysiłków na rzecz misji

w całym Kościele245 oraz pomocnikami tych, którzy zostali powołani na misje – zakonników,

zakonnic i kapłanów246. Dlatego też biskupi powinni na swoich zebraniach rozważać kwestie

wyboru  i rekrutacji  misjonarzy247 oraz  korzystać  z instytucji  wspierających  misje,  aby

odciążyć  się  z obowiązków  i zachęcić  młodych  ludzi,  którzy  mają  powołanie  misyjne248.

Biskupi powinni również tworzyć rady Papieskich Dzieł Misyjnych w swoich diecezjach249.

Papież wyrażał nadzieję, że biskupi adekwatnie odpowiedzą na troski papieża dotyczące misji

w Afryce, czym też wleją nadzieję w wielu apostołów działających na tamtym kierunku250.

Wreszcie, papież życzył sobie, aby biskupi zadbali, by kapłani i wierni nieustannie i w sposób

żarliwy modlili  się  do Boga w sprawie powodzenia misji.  Wierni  mieli  być zachęcani  do

modlitwy  przez  otrzymywanie  informacji  o życiu  Kościoła.  Modlitwy  w intencji  misji

powinny  być  szczególnie  intensywne  w okresie  Adwentu,  Epifanii  i Zesłania  Ducha

Świętego251.  Papież  życzył  sobie  również,  aby  biskupi  aktywnie  angażowali  się

w rozpowszechnianie  drukowanych,  starannie  zredagowanych  dzieł  dotyczących  misji252.

Zarządzający od dawna istniejącymi misjami w Afryce mieli obowiązek tworzyć katolickie

publikacje o różnorodnej tematyce, zakładać szkoły i kolegia kształtujące wiernych w duchu

chrześcijańskim, a także rozwijać instytucje społeczne,  które miały umożliwić im aktywne

zaangażowanie na rzecz dobra wspólnego253. W działania na rzecz misji byli zaangażowani

241Tamże, s. 241.
242Tamże, s. 227.
243Tamże, s. 226, 235-236..
244Tamże, s. 245.
245Tamże, s. 237.
246Tamże, s. 242-243.
247Tamże, s. 244.
248Tamże.
249Tamże, s. 244-245.
250Tamże, s. 229.
251Tamże, s. 238-239.
252Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 515-516.
253Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 233.

162



również  biskupi,  którzy również  byli  włączeni  w proces planowania  misji,  jak i rekrutacji

samych misjonarzy.

W nauczaniu  Piusa  XII  organizacje  wspierające  misjonarzy  powinny kierować  się

przede  wszystkim  gorliwością  i cnotą,  nie  zaś  jedynie  liczebnością  członków254.  Papież

szczególnie  pragnął,  aby modlono się  o powodzenie  papieskich  inicjatyw zajmujących się

krzewieniem wiary, jak również, by je czynnie promowano, wspierano, jak i dołączano do

nich255.  Dobrym przykładem skutecznie  działających  organizacji  były  Stany Zjednoczone,

gdzie już w 1939 roku istniały ugruntowane instytucje, takie jak Society for the Propagation

of  the  Faith,  The  Catholic  Church  Extension  Society,  The  Catholic  Near  East  Welfare

Association czy  The  Indian  and  Negro  Missions,  które  udzielały  wsparcia  duchowego

i materialnego256.  Papież  pochwalał  portugalską  organizację  Lusitana  Societas  catholicis

promovendis  transmarinis Missionibus257,  zachęcał  też duchowieństwo do wstępowania do

Unii  Misyjnej  Duchowieństwa  (łac.  missionalis  cleri  consociatio),  której  celem  było

rozszerzanie informacji o potrzebach misji, aby katolicy mogli rozważać te zagadnienia258, jak

i rozwijającego  się  stowarzyszenia  portugalskich  kapłanów  misyjnych  (łac.  missionalis

Lusitani cleri consociatio), mających na celu przygotowanie przyszłych misjonarzy. Ojciec

Święty  modlił  się  za  jego  orędowników,  aby  apostolska  gorliwość  wskazała  im  drogi

działania, i szczególnie błogosławił promującym to dzieło kapłanom259. Pius XII nadał rangę

organizacji  Misisonalem  Cleri  Sodalitatem Papieskiego  Dzieła  Misyjnego,  aby  nikt  nie

podważał tego, że papież je wysoko cenił i wspierał, do czego też zachęcał innych260. Papież

chwalił  również  czasopismo  portugalskiej  Unii  Misyjnej  Duchowieństwa  O clero  e  as

missões, które przypominało kapłanom o obowiązku misyjnym261. Ojciec Święty przypominał

o Związku  Misyjnego  Duchowieństwa,  wspominanym  już  przez  Piusa  XI  w Rerum

Ecclesiae262,  i podkreślał  jego  fundamentalne  znaczenie  dla  rozwoju  Papieskich  Dzieł

Misyjnych:  Papieskiego  Stowarzyszenia  Rozkrzewiania  Wiary,  św.  Piotra  Apostoła

i Papieskiego Dzieła Misyjnego Dzieci263.  Powtarzał  także polecenie swojego poprzednika,

254Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 514.
255Tamże, s. 525.
256Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 637.
257Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 255–256.
258Tamże, s. 254.
259Tamże, s. 254.
260Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 244.
261Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 254.
262Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 525.
263Tamże.

163



aby biskupi zakładali Unię Misyjną Duchowieństwa tam, gdzie jej jeszcze nie ma, a tam gdzie

istnieje – wspierali ją autorytetem i radą264.

Papież  Pius  XII  w encyklice  Evangelii  Praecones podkreślał,  że  pomoc  misjom

stanowi  formę  propagowania  Królestwa  Chrystusa  oraz  niesienia  zbawienia  tym,  którzy

znajdują się poza Kościołem Katolickim265. Z okazji dwudziestej piątej rocznicy ogłoszenia

encykliki  Rerum  Ecclesiae papież  wyrażał  nadzieję,  że  wszyscy  katolicy  zaczną  coraz

bardziej wspierać działalność misyjną266. W szczególny sposób pochwalał pracę misjonarzy,

ich biskupów oraz wszystkich, którzy pomagali misjom modlitwą lub materialnie, i zachęcał

ich do dalszych trudów267.  Równocześnie  popierał  prośby kierowane do wiernych o hojne

wspieranie  papieskich  inicjatyw  krzewiących  wiarę268,  a także  udzielał  błogosławieństwa

biskupom,  kapłanom  i wiernym  –  zwłaszcza  tym,  którzy  wspierali  misje  modlitwą

w ojczyźnie lub bezpośrednio poprzez pracę za granicą269. W dokumencie  Saeculo Exeunte

Octavo Pius  XII  zwracał  się  do  Portugalczyków  z prośbą  o modlitwę  w intencji  wzrostu

powołań  kapłańskich,  zakonnych,  katechetycznych  i biskupich  dla  służby  misyjnej,

wskazując,  że  powinno  to  być  główną  intencją  kapłanów,  zakonów  kontemplacyjnych

i wiernych270, a także apelował o szczególne wsparcie dla misjonarzy na ziemiach podległych

Portugalii271. Podsumowując, papież przypominał, że wszyscy katolicy powinni angażować

się  w dzieło  misyjne  poprzez  modlitwę,  ofiary  lub  wspieranie  powołań272,  co  przynosiło

korzyść również im samym, gdyż troska o zbawienie niewierzących umacnia wiarę, cnoty

i gorliwość  misyjną273.  W powszechnym  obowiązku  wspierania  szerzenia  Królestwa

Chrystusa  Króla  również  uzewnętrznia  się  prawda  o obcowaniu  świętych  jako  dogmacie

oddającym  ideę  misji.  Ojciec  Święty  twierdził,  że  sama  pomoc  misjonarzom  –  czy  to

finansowa, czy dotycząca modlitwy lub wspieranie powołań misyjnych jest już szerzeniem

Bożego Królestwa na ziemi.

Podsumowując:  Pius  XII  konsekwentnie  prezentuje  misje  jako  najświętszą  sprawę

Kościoła, w której splatają się motyw nadprzyrodzony (zbawienie dusz, obcowanie świętych)

z porządkiem  doczesnym  (organizacja,  prawo,  formacja  kadr).  Priorytet  otrzymuje

kształtowanie  i usamodzielnianie  lokalnych  Kościołów  z rodzimą  hierarchią  –  przy

264Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 254.
265Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 526.
266Tamże, s. 528.
267Tamże, s. 498–499.
268Tamże, s. 525.
269Tamże, s. 528.
270Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 252–253.
271Tamże, s. 252.
272Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 527.
273Tamże, s. 526.

164



nienaruszonej  więzi  z Następcą  Piotra  –  oraz  integralna  metoda,  łącząca  głoszenie

z podnoszeniem kultur przez edukację, opiekę zdrowotną i dzieła miłosierdzia. Papież rysuje

profil misjonarza jako świadka świętości i doktryny, współpracownika biskupów, wolnego od

partykularyzmów  narodowych,  zdolnego  do  inkulturacji  bez  relatywizmu.  Diagnozowane

niedostatki personalne i materialne, a także prześladowania, znajdują odpowiedź w wezwaniu

do  modlitwy,  ofiarności  i lepszej  koordynacji  (Papieskie  Dzieła  Misyjne,  unie

duchowieństwa, delegatury, czasowe posługi kapłanów).

3.3. Rodzina, małżeństwo i wychowanie w kontekście rozrastania się Kościoła

3.3.1. Katolicka rodzina i życie rodzinne

Celem  niniejszego  podrozdziału  jest  ukazanie  roli  rodziny  chrześcijańskiej

w nauczaniu papieskim jako podstawowej komórki życia społecznego i religijnego, a zarazem

istotnego podsystemu w strukturze Kościoła.  Analizie  poddane zostały różnorodne aspekty

funkcjonowania rodziny – od jej  misji  ewangelizacyjnej i wychowawczej,  przez znaczenie

modlitwy  i sakramentów  w życiu  domowym,  aż  po  jej  relacje  z państwem  i kulturą.

Szczególna  uwaga  zostaje  zwrócona  na  normy  informacyjne  i energomaterialne,  które

konstytuują życie rodzinne, a których naruszenie prowadzi do destabilizacji nie tylko samej

rodziny,  ale  również  narodu,  państwa  i Kościoła.  Refleksja  Ojca  Świętego,  osadzona

w realiach  historycznych  XX  wieku,  wskazuje  na  konieczność  obrony  rodziny  przed

zagrożeniami ze strony ideologii,  demoralizacji i nadmiernej ingerencji państwa, a zarazem

podkreśla jej niezastąpioną rolę w budowaniu społecznej i duchowej równowagi.

Rodzina  chrześcijańska  jest  nie  tylko  podstawową  komórką  społeczną,  ale  także

miejscem, gdzie objawia się duchowe braterstwo ludzi zjednoczonych w Chrystusie. Ojciec

Święty podkreślał,  że  misja  rodzin  w społeczeństwie  jest  niezastąpiona274.  Właśnie

małżeństwo  zapewnia  religijne  wychowanie  potomstwa  i zewnętrzny  przyrost  rodziny

katolickiej275,  a więc  również  wzrost  jej  socjomasy.  W przypadku Kościoła  Jego potrzeby

społeczne zaspokajane są między innymi właśnie przez sakrament małżeństwa276.  Rodzina

jawi się  jako  najbardziej  pogodna  i radosna  wspólnota  na  ziemi277.  Największym  jej

szczęściem  jest  posłuszeństwo  Panu  Jezusowi  Chrystusowi,  wypełnianie  Jego  przykazań

i przyjęcie  Jego  panowania278,  a odrzucenie  przez  nie  Ewangelii  prowadzi  do  rozpadu
274Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 617.
275Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.
276Tamże.
277Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
278Tamże, s. 644.

165



i cierpienia  udaremniając  szczęśliwość i rozwój279,  dlatego duszpasterze  powinni  upominać

wiernych,  aby  małżeństwa  żyły  nauką  katolicką280.  Bez  życia  Ewangelią  osłabiają  się

fundamenty nie tylko życia rodzinnego, ale i społecznego281. Ojciec Święty nauczał, że do jej

zniszczenia najbardziej skuteczne jest zepsucie obyczajów282. W perspektywie wiary wszyscy

ludzie tworzą jedną rodzinę, której prawdziwą ojczyzną jest niebo283, a jedność ta rozciąga się

także  na  Kościół  Walczący,  Pokutujący  i Triumfujący  –  wspólnoty,  które  dzielą  się

wzajemnie swoimi duchowymi dobrami284. Miłość do Boga rodzi w sercu człowieka miłość

do bliźniego, prowadząc do traktowania wszystkich ludzi – niezależnie od ich pochodzenia,

kultury  czy  narodowości  –  jako  braci  w Chrystusie285.  Dzięki  temu  możliwe  staje  się

zbudowanie jednej, harmonijnej rodziny chrześcijańskiej, opartej na przyjaźni i wzajemnym

zrozumieniu286. Kościół, poprzez kapłanów i wiernych, przenika duchem Chrystusa całe życie

rodzinne287.  W takiej  rodzinie  młodzi,  dobrze wychowani  ludzie  odważnie  stają  w obronie

Jezusa Chrystusa i sprzeciwiają się próbom umniejszenia Jego władzy. Z radością uznają Go

za  swojego  Króla288.  Rodzina  zaczęła  się  przy  Bożym  Ołtarzu  i tam  też  umacnia  się

i wzrasta289.  Papież  wskazywał,  że  w trudnych  czasach  drugiej  wojny  światowej  wierni,

w tym  młodzież,  powrócili  do  przyjmowania  Eucharystii  i okazywania  szczególnego

nabożeństwa wobec Niej290.  Co więcej Ojciec Święty zobowiązał biskupów, aby wspierali

stowarzyszenia, które rozpowszechniają Pismo Święte i zachęcają chrześcijańskie rodziny do

jego codziennego, pobożnego czytania291. Rodzina żyjąca Ewangelią, a więc o umocowanych

normach  informacyjnych  jest  źródłem  nowych  członków  Kościoła,  a więc  zwiększa  jego

socjomasę. Pomimo wyższości kapłaństwa nad stanem świeckim nie jest możliwe zastąpienie

rodziny żadnym innym podsystemem.

Życie  duchowe  w rodzinie,  zakorzenione  w modlitwie  i pobożności  maryjnej,  jest

drogą do uświęcenia i apostolskiego oddziaływania na otoczenie. Papież pragnął, aby zwyczaj

odmawiania  różańca  był  praktykowany  w rodzinach292,  ponieważ  wspólna  modlitwa

279Tamże, s. 639.
280Tamże, s. 640.
281Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 384.
282Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 640.
283Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 798-799.
284Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 528.
285Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 153.
286Tamże.
287Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 536.
288Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 444.
289Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639-640.
290Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233.
291Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 321.
292Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 580.

166



różańcowa staje  się  najskuteczniejszą  szkołą chrześcijańskich  dyscypliny  i cnoty293,  a dom

rodzinny  staje  się  dzięki  niej  mieszkaniem  świętości  na  wzór  domu  Świętej  Rodziny

w Nazarecie294. Różaniec przybliża dzieciom prawdy wiary chrześcijańskiej i rozpala w nich

miłość do Chrystusa295. Dzieci, widząc swoich rodziców klęczących na modlitwie, uczą się

wartości wspólnej modlitwy296. Zbawienie wielu ludzi zależy od modlitwy, umartwień oraz

współpracy pasterzy i wiernych, a zwłaszcza rodzin297. Ojciec Święty wzywał chrześcijańskie

rodziny,  aby pozostały wierne swojej  misji298.  Wyrażał  nadzieję,  że  jego apel  o modlitwę

znajdzie za staraniem biskupów posłuch, szczególnie wśród dzieci i młodzieży299, i zachęcał,

by szczególnie młodzi modlili się żarliwie przed Bożym Dzieciątkiem w czasie świąt Bożego

Narodzenia,  prosząc  o pokój  i ugaszenie  groźby  buntu300.  Wzywał,  aby  w diecezjach,

parafiach  i rodzinach  dokonać  poświęcenia  Niepokalanemu  Sercu  Maryi  Dziewicy301,

szczególnie  w roku  jubileuszowym,  co  ma  pomóc  w zachowaniu  wierności,  czystości

małżeńskiej i atmosfery świętości w domu. Rodziny ożywione Maryjną pobożnością staną się

wówczas  komórkami apostolskiej  odnowy i oddziaływania na innych302.  Rodzina,  w której

jest żywa modlitwa – szczególnie różaniec, i nabożeństwo do Niepokalanej skutecznie sterują

otoczeniem w celu jego odnowienia w duchu Kościoła.

Istotnym aspektem w kontekście życia rodzinnego jest muzyka. Papież życzył sobie,

aby  również  poza  świątyniami  w rodzinach  śpiewano  muzykę  religijną303.  W procesie

wychowania  może  pomóc  popularna  muzyka  religijna,  tworzona  przeważnie  w językach

ojczystych,  która  może  wywierać  zbawienny  wpływ  na  wiernych  –  możliwość  łatwego

zapamiętania ich treści ułatwia dzieciom i młodzieży przyswajanie prawd wiary oraz wspiera

katechezę304, a co więcej może przynosić rodzinom radość, pociechę i rozwój duchowy305. Co

więcej  papież wyrażał  nadzieję,  że przez nauczanie  dzieci  i młodzieży  popularnej  muzyki

religijnej zostaną wyeliminowane gorszące, świeckie utwory306. Muzyka religijna w rodzinach

nie tylko posiada walory artystyczne (związane z normami estetycznymi), ale stanowi środek

293Tamże.
294Tamże.
295Tamże.
296Tamże, s. 580-581.
297Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 213.
298Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 617.
299Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 743.
300Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 603.
301Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
302Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 617.
303Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 25.
304Tamże, s. 13-14.
305Tamże, s. 14.
306Tamże, s. 21.

167



do uczenia  się  nauki  Kościoła  (wszczepiania  norm informacyjnych)  i jest  alternatywą  dla

gorszących utworów (niszczących normy etyczne).

Rodzina jako instytucja pierwotna wobec państwa zasługuje na szczególną ochronę,

zwłaszcza  gdy  jest  zagrożona  przez  ideologie  i nadmierną  władzę  państwową.  Rodzina

i jednostka, choć są częścią narodu czy państwa, z samej natury są wobec niego pierwotne307.

Omnipotencja państwa może poważnie zagrozić rodzinie, zwłaszcza gdy rządzący postrzegają

ją  wyłącznie  przez  pryzmat  własnych  imperialistycznych  ambicji308.  W takich  warunkach

proces  wychowania  zostaje  podporządkowany  celom  politycznym,  a cnoty  budujące

szacunek,  szlachetność  i człowieczeństwo  są  odsuwane  na  rzecz  tych,  które  służą

partykularnym interesom309. Papież zaklinał rządzących, by umożliwili Kościołowi swobodne

działanie  w obszarze  wychowania310 i przypominał,  że  nie  istnieje  sprzeczność  między

prawem naturalnym a objawionym – oddanie  wychowania  Kościołowi  leży  w najlepszym

interesie  ludzkości  i budowania  społeczeństw  opartych  na  pokoju  i sprawiedliwości311.

Niestety,  niektórzy  politycy  uważali,  że  odrzucenie  religii  lub  wrogie  chrześcijaństwu

wychowanie  jest  źródłem  siły  wspólnoty  politycznej,  co  w rzeczywistości  jest  zbrodnią

przeciwko samemu Chrystusowi312. Papież wyrażał głębokie obawy o los ludzi narażonych na

niebezpieczeństwa wynikające z pomniejszania praw rodziny313, dlatego z całą stanowczością

bronił  jej  praw,  widząc  w tym  swój  obowiązek  –  zwłaszcza  wobec  klęsk  materialnych

i duchowych,  które  dotykały  rodziny  w sposób  szczególny314.  Jednocześnie  wyrażał

wdzięczność rodzinom, które mimo trudności pozostają wierne swym obowiązkom315. Gdy

rodzina nie jest kształtowana według praw ewangelicznych, próżne stają się wszelkie inne

środki  naprawcze dla chwiejnego życia  państwowego316.  Niszczenie  fundamentów rodziny

jest zatem niedopuszczalne317, a dopuszczanie ataków na dzieci i brak obrony ich niewinności

woła  o pomstę  do  nieba  –  Ojciec  Święty  stwierdził,  że  nie  sposób  się  zatem  dziwić,  że

ludzkość  żyła  w strachu  przed  nieszczęściami  i doświadczała  kary  Bożej318.  Państwo

roszczące sobie absolutne prawo do sterowania swoimi obywatelami próbuje wprowadzić taki

system  norm  społecznych,  szczególnie  przez  ingerowanie  w podsystem  rodziny,  aby
307Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 434.
308Tamże, s. 433-434.
309Tamże, s. 434.
310Tamże, s. 445-446.
311Tamże, s. 445.
312Tamże, s. 435-436.
313Tamże, s. 434.
314Tamże, s. 434.
315Tamże, s. 444.
316Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 580.
317Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 436-437.
318Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 578.

168



skuteczniej  dążyć do swoich celów. Te normy są sprzeczne z normami nauczanymi przez

Kościół.  Takie  działanie  jest  nie  tylko  uderzeniem w proces  sterowania  Kościoła,  ale  jest

zbrodnią wymierzoną w samego Chrystusa. Co więcej powyższa metoda nie doprowadzi do

celu państwa uważającego się za omnipotentne, ale do zaburzenia jego procesu samoregulacji,

a nawet  zniszczenia  całego  systemu,  gdyż  demoralizowanie  rodzin  (niszczenie  norm

etycznych)  prowadzi  do  ich  niszczenia,  za  czym  idzie  destabilizacja  całego  systemu

państwowego.

Dobro rodziny zależy nie tylko od niej samej, ale także od działań państwa, prawa

i kultury – wszystkie te obszary muszą ją wspierać, a nie niszczyć. Tam, gdzie zamyka się siłą

kościoły,  a z uniwersytetów  i szkół  usuwa  krzyże,  rodzina  może  pozostać  ostoją  życia

chrześcijańskiego319.  Duszpasterze  mogą  zauważyć  rozgoryczenie  wiernych,  np.  rodzin

żyjących w ciężkich warunkach, oraz to, że niektóre osoby próbują to wykorzystać do swoich

bezbożnych celów320, co daje możliwość odpowiednio wczesnej reakcji i zażegnania kryzysu

już w zarodku. Z kolei  władza,  która przywraca należne prawa rodzinie,  buduje pomyślną

i bezpieczną  przyszłość  dla  całej  Ojczyzny321.  Istotne  jest,  aby  pracownicy  otrzymywali

wynagrodzenie wystarczające na utrzymanie ich samych oraz ich rodzin322. Papież cytował

Quadragesimo Anno Piusa XI, przypominając, że jeśli mężczyzna nie jest w stanie zarobić na

utrzymanie  rodziny,  konieczne  są  odpowiednie  reformy gospodarcze323.  Jeśli  państwo ma

rozwijać i trwać w równowadze funkcjonalnej musi dbać o prawa rodzinne (w ramach norm

prawnych), które wynikają z prawa naturalnego (norm etycznych). Każdy podsystem rodziny

powinien  być  systemem  autonomicznym,  który  posiada  wystarczająco  dużo  energii

w akumulatorze,  aby system rodzinny mógł  trwać.  Istotnym elementem systemu Kościoła

w kontekście  rodzin  są  biskupi,  którzy  mogą  usuwać  przyczyny  przyszłych  zaburzeń

homeostazy.

3.3.2. Sakrament małżeństwa

Małżeństwo, jako sakrament i powołanie, opiera się na nierozerwalnej więzi miłości,

wiernej  aż  po  kres,  otwartej  na  życie  i służbę  Bogu.  Ojciec  Święty  przypominał,  że

małżeństwo jest święte i nierozerwalne324. Rolą duszpasterzy jest, aby dogmat (łac.  dogma)

o jedności  i nierozerwalności  małżeństwa  był  szeroko  znany  w całej  swojej  religijnej
319Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 444.
320Tamże, s. 434-435.
321Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 436.
322Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 643.
323Tamże.
324Tamże, s. 639-640.

169



doniosłości  i święcie  szanowany  przez  przyszłych  małżonków325.  Nierozerwalność

małżeństwa  ma  ogromne  znaczenie  dla  dobrobytu,  postępu  i zdrowia  zarówno  ludzi,  jak

i całych cywilizacji326, co potwierdzają także liczni niewierzący327. Społeczeństwo dotknięte

plagą rozwodów może zostać uleczone tylko przez ich całkowite wyeliminowanie328. Papież

cytował encyklikę Leona XIII Arcanum, ukazującą skutki rozwodów, takie jak sprowadzenie

małżeństwa  do  kaprysu,  uprzedmiotowienie  kobiet,  niewierność,  rozpad  domów  czy

zaburzenia w wychowaniu dzieci329. Rozwód jest również największą szkodą dla dobrobytu

państw i rodzin330.  Małżeństwo  jako  sakrament  daje  łaskę  Bożą  do  świętego  wypełniania

obowiązków  małżeńskich  i do  pogłębiania  więzi  miłości  między  małżonkami331.

W małżeństwie to sami małżonkowie są dla siebie dawcami łaski332, a ich wspólnota oparta na

wierze  i zaufaniu  Bogu  prowadzi  do  pokoju  i radości.  Katolickie  małżeństwa  pokładają

ufność w Bogu, któremu chętnie się podporządkowują333. Nie są kłótliwe w trudnościach ani

niewdzięczne w dobrobycie334. Tam, gdzie przestrzegana jest katolicka nauka, nie ma miejsca

na zdrady, zaufanie odsuwa podejrzenia, a radość przezwycięża smutek335. Małżonkowie nie

kierują  się  egoizmem ani  poszukiwaniem przyjemności,  co prowadziłoby do ograniczania

potomstwa336, lecz z otwartością przyjmują dzieci, które nigdy nie powinny być traktowane

jako brzemię337. Ojciec Święty również podkreślał, że przyjemność wynikająca z małżeństwa

nie jest  potępiana przez Kościół338.  Katoliccy  małżonkowie  dają  świadectwo cnoty i życia

chrześcijańskiego, przynosząc zbawienne owoce w każdym środowisku339. Papież stwierdzał

również,  że  historia  pokazuje,  że  małżeństwa  mieszane  z osobami  niewierzącymi  lub

nieochrzczonymi są zwykle nieszczęśliwe i szkodliwe dla Kościoła340.  Ojciec Święty więc

przypominał,  że  różnica  wyznania  stanowiła  przeszkodę  w zawarciu  małżeństwa,  zgodnie

z ówczesnym  prawem  kanonicznym341.  Aby  zaradzić  nieszczęściom  płynącym  z takich

325Tamże, s. 640.
326Tamże.
327Tamże.
328Tamże.
329Tamże.
330Tamże, s. 640-641.
331Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 176.
332Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.
333Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 640.
334Tamże.
335Tamże.
336Tamże.
337Tamże.
338Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 169.
339Tamże, s. 177.
340Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.
341Tamże.

170



związków,  konieczne  było  nauczanie  prawd  wiary  i ukazywanie  ludziom  drogi  do

zbawienia342. W systemie małżeństwa kluczową relacją jest relacja sakramentalna pomiędzy

małżonkami,  która jest  nierozerwalna.  Pozwala to zabezpieczyć proces wychowania dzieci

i daje inne korzyści natury energomaterialnej i informacyjnej dla nadsystemów rodziny jakimi

są państwo, naród lub Kościół. W nauczaniu papieża małżeństwa pomiędzy osobą należącą

do systemu Kościoła z osobą z systemu jego otoczenia są przeważnie nieszczęśliwe, a wręcz

szkodliwe dla Mistycznego Ciała Chrystusa.

3.3.3. Dzieci i wychowanie katolickie

Dzieci są największym skarbem rodziny i Kościoła – ich duchowa i materialna troska

stanowi  jedno  z najważniejszych  zadań  wspólnoty  wierzących.  Pius  XII  nazywał  dzieci

aniołami  tego  świata343,  najpiękniejszymi  kwiatami  Kościoła  oraz  nadzieją  społeczeństwa

i religii344.  Jako  niewinne  istoty  mają  uprzywilejowane  miejsce  u Pana  Jezusa345,  który

szczególnie  miłuje  dzieci346,  bo  sam przyjął  dzieciństwo347.  Chrześcijanie  powinni  w nich

rozpoznawać  właśnie  Boskie  Dzieciątko348.  Chrystus  powierzył  dzieci  rodzicom  jako

najdelikatniejszych członków Kościoła, dlatego papież apelował do rodziców, aby otoczyli

swoje potomstwo opieką i chronili  je od wszelkich zasadzek349.  Obowiązkiem rodziny jest

również  zapewnienie  dzieciom  dóbr  materialnych  i duchowych350.  Kościół  idąc  za

przykładem Chrystusa opiekuje się dziećmi351, a Ojciec Święty uznawał, że ochrona dzieci

przed złem i doprowadzenie  ich do wiecznego zbawienia  jest  pierwszą troską Kościoła352.

Wierni żyjący żarliwą wiarą nie tylko miłują dzieci i słabych, ale także szanują ich godność

i troszczą  się  o ich  naturalne  i nadprzyrodzone  dobro353.  Troska  o nie  przynosi  korzyść

zarówno chrześcijaństwu, jak i całej  ludzkości i wspólnocie politycznej354.  Dziecięce dusze

ukazują piękno samego nieba355, a dzieciństwo staje się szkołą pokory, wzorem łagodności

i normą niewinności, do której Pan Jezus prowadzi ludzi356. Kościół ma obowiązek chronić
342Tamże.
343Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 743.
344Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 578.
345Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452.
346Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 604.
347Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 8.
348Tamże, s. 6.
349Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 241.
350Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 435.
351Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 7-8.
352Tamże, s. 8.
353Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238-239.
354Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 10.
355Tamże, s. 8.
356Tamże.

171



dzieci  przed  złem  i prowadzić  je  do  zbawienia357,  dbając  o ich  potrzeby  duchowe

i materialne358.  W krajach  misyjnych  instytucje  takie  jak  Papieskie  Dzieło  Misyjne  Dzieci

przynosiły  dzieciom  wolność  dzieci  Bożych,  ratując  je  od  złych  ludzi  i diabła  (łac.

a daemonis)  oraz  wprowadzając  w świat  cywilizacji359.  Ochrzczone  dzieci  są  świętym

skarbem,  nad  którym  czuwa  miłość  Boga360,  a ich  modlitwa,  zwłaszcza  połączona

z Eucharystią,  jest  szczególnie  droga  Panu  Jezusowi361.  Papież  pokładał  wielką  ufność

w skuteczność dziecięcej modlitwy362, dlatego zachęcał dzieci i młodzież do modlitwy przez

wstawiennictwo Maryi o pokój dla narodów363, a także prosił najmłodszych, aby modlili się

nieustannie364.  Kościół  w swoich  metodach  dążenia  do  celu  wysoko  stawia  troskę

o najmłodszych, którzy zasilają Jego socjomasę, ale są też przyszłością systemów jak państwo

i naród.  Dzieci  szczególnie  wymagają  opieki  i dzięki  swojej  niewinności  i pięknie  dusz

(wydaje  się,  że  normom  informacyjnym)  wyjątkowo  skutecznie  mogą  modlić  się  do

Chrystusa, który w sposób wyjątkowy je kocha. 

Prawdziwe wychowanie dziecka powinno obejmować nie tylko rozwój intelektualny,

ale  także  formację  religijną  i moralną,  opartą  na  prawdzie  i wierze.  Niezastąpioną  rolę

odgrywają w tym procesie rodzice, będący dla dzieci zarówno przewodnikami, jak i wzorem

do  naśladowania365.  Dzieci  powinny  być  wychowywane  nie  tylko  w sile  fizycznej

i świadomości historycznej, lecz także w duchu religii366, wiary i moralności przodków367, co

nie tylko chroni rodzinę,  ale  też przygotowuje młode pokolenie do realizacji  obowiązków

patriotycznych368. Wychowanie, które może prawdziwie służyć ludzkości, musi być oparte na

fundamencie  duchowym  i religijnym,  którego  centrum  stanowi  Pan  Jezus  Chrystus369.

Powinno być kierowane przez sprawiedliwość,  udoskonalane  przez  miłość  i prowadzić  do

kształtowania  mocnych  charakterów,  wiernych  sumieniu  i swoim  obowiązkom370.  Tak

wychowane dzieci, szanują swoich rodziców, są wrażliwe na ich potrzeby, wspierają ich na

starość i odnajdują w tej pomocy radość, wiedząc, że ich miłość będzie w Niebie pełniejsza

357Tamże.
358Tamże.
359Tamże, s. 9.
360Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 436.
361Tamże, s. 452.
362Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 604. Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 743.
363Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 98-100.
364Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452.
365Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
366Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 435.
367Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 640.
368Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 435.
369Tamże, s. 441.
370Tamże, s. 448.

172



i chwalebniejsza371. Z kolei celowe lub nieświadome pomijanie religii w procesie wychowania

godzi w prawa i obowiązki rodziny, a także szkodzi wychowankowi, narodowi i państwu372.

Próba odebrania rodzicom ich naturalnego prawa do wychowywania dzieci jest poważnym

pogwałceniem prawa naturalnego373. Brak religijnego wychowania w rodzinie wystawia cały

Kościół na wielkie niebezpieczeństwo374. Oddalanie dzieci od Boga i formowanie ich sumień

wbrew Niemu stanowi  zgorszenie  o głębokich  konsekwencjach375.  Papież  przypominał,  że

szczególnie w trudnych czasach, takich jak wojna, należy wyrzekać się zła, które przeszkadza

w wychowaniu  do  chrześcijańskich  obyczajów  i w osiągnięciu  zbawienia376.  Nakazywał

biskupom,  by  wzbudzali  w duszach  wiernych,  szczególnie  dzieci  i młodzieży,  miłość  do

Eucharystii  i głębokie  pragnienie  jej  przyjmowania377.  Równocześnie  życzył  sobie,  by

pouczano narzeczonych i małżonków o ich obowiązku religijnego wychowywania dzieci oraz

wspierania bliźnich poprzez przykład i świadectwo życia cnotliwego378. Proces wychowania

musi  uwzględniać  nie  tylko  normy  energomaterialne,  w tym  rozwój  fizyczny  związany

z normami witalnymi, ale przede wszystkim informacyjne związane z religią katolicką. Braki

w tym zakresie prowadzą do destabilizacji systemu zarówno danego człowieka, jak i narodu,

państwa i Kościoła. Istotne jest również, że państwo nie ma prawa do odbierania rodzicom

prawa do wychowania.

Na  dzieci  i młodzież  świat  zastawia  wiele  pułapek.  Ojciec  Święty  zauważał,  że

wrogowie  Kościoła  starali  się  zaszkodzić  dzieciom379.  Na  przykład  sumienia  dzieci

i młodzieży  były  uciskane,  gdy  pozbawiano  ich  prawdy  Bożej,  która  daje  wolność380.

Z miłości do nich apelował do całego świata o pomoc dla nich381, zwracał uwagę na ataki,

które im szkodzą382 i zalecał, by wykorzystywać wszystkie dostępne środki, by je wspierać383.

Podkreślał,  że  dzieci  są  przyszłością  społeczeństwa  i dlatego  należy  im  poświęcać  czas

i środki,  zwłaszcza  gdy  cierpią  niedostatek384.  Zaniedbane  dzieci  łatwo  stają  się  ofiarami

występku385.  Ojciec  Święty  twierdził,  że  gdyby  przeciwdziałać  przestępczości  wśród

371Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 640.
372Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 435.
373Tamże.
374Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.
375Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 436.
376Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 246.
377Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 565.
378Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 177.
379Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 578.
380Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 778.
381Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 9.
382Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 578.
383Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 9-10
384Tamże, s. 7.
385Tamże, s. 10.

173



nieletnich,  więzienia  nie  byłyby tak  przepełnione386.  Dzieci  potrzebują  zdrowego rozwoju

ciała  i umysłu,  by społeczeństwo nie było chore i skłonne do przestępstw387.  Po II  wojnie

światowej  cierpienie  dzieci  stało  się  wspólnym  problemem  ludzi  wierzących

i niewierzących388.  Papież  szczególnie  ubolewał  nad  losem dzieci  pozbawionych  jedzenia,

ciepła, dachu nad głową i miłości389 Uczynił wszystko, co mógł, aby im pomóc, korzystając

również  z hojności  ludzi  i stowarzyszeń390.  Modlił  się  o Boże  błogosławieństwo  dla  ich

działań391,  ale  zauważał  też,  że pomoc ta  jest  niewystarczająca  i zwracał  się  do biskupów

z apelem o dalsze wsparcie392.  Papież szczególnie błogosławił biskupów i wiernych, którzy

troszczyli się o zaniedbane dzieci po wojnie393. Zagrożenia wobec dzieci mogą mieć charakter

zarówno energomaterialny (brak jedzenia i domu), ale również informacyjny (np. zgorszenia

i demoralizacja).  Papież  wspomagał  dzieci,  jak  i o taką  pomoc  zabiegał  na  poziomie

energomaterialnym i informacyjnym.

Młodzież,  jako  nadzieja  Kościoła  i społeczeństwa,  potrzebuje  troskliwej  formacji

duchowej, intelektualnej i moralnej,  by mogła odważnie służyć Chrystusowi. Podobnie jak

w przypadku dzieci, troskę o młodych Kościół również przyjął jako swoją misję394. Odgrywa

On  aktywną  rolę  w kształceniu  młodych  pod  względem  fizycznym,  intelektualnym

i moralnym,  działając  przez  organizacje,  instytucje  i zakony395.  Działalność  edukacyjna

młodzieży prowadzona przez zakony jest uznawana za jeden z fundamentów postępu zarówno

Kościoła,  jak  i państwa396.  Również  elita  młodzieży  katolickiej  kształcąca  się  za  granicą

przynosiła Kościołowi ogromne korzyści397. Papież życzył sobie, aby biskupi opiekowali się

studiującą poza granicami swojego kraju młodzieżą z Azji i Afryki oraz wyznaczali kapłanów

do jej duchowego prowadzenia398. Na całym świecie młodzież mężnie trwała przy Chrystusie,

co papież porównywał do odwagi pierwszych męczenników399. Zdrowa, pracowita i uczciwa

młodzież stanowi o sile społeczeństwa, przynosząc mu rzesze obywateli odznaczających się

siłą  ducha i zaletami  fizycznymi i umysłowymi400.  Papież zachęcał  również rodziców, aby

386Tamże.
387Tamże, s. 6-7.
388Tamże, s. 6.
389Tamże, s. 5-6.
390Tamże, s. 6.
391Tamże.
392Tamże.
393Tamże, s. 10.
394Tamże, s. 7.
395Tamże, s. 8.
396Tamże.
397Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 642.
398Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 245.
399Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 444-445.
400Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 10.

174



oddawali na służbę Bożą te swoje dzieci, które zostały do tego powołane401. Podkreślał, że

kapłan  lub  zakonnica  w rodzinie  jest  zaszczytem  dla  rodziców402.  Młodzi,  którzy  czują

w sobie powołanie do kapłaństwa lub życia  zakonnego, powinni otrzymywać wsparcie  od

swoich wychowawców403. Kandydatów do kapłaństwa można znajdywać poprzez zachęcanie

do ministrantury i formację chłopców prawego charakteru, pochodzących z rodzin o wysokim

poziomie kultury i wykształcenia – często to właśnie oni zostają  później  kapłanami404.  Co

więcej papież stwierdzał, że zamiast zniechęcać do seminariów, zakonów i składania ślubów

lepiej  jest  zachęcać  małżonków do angażowania  się  w dzieła  apostolskie405.  Podobnie  jak

w przypadku dzieci – również w przypadku młodzieży Kościół zabiega o ich wychowanie.

Młodzi  ludzie  mogą  być  w przyszłości,  w przypadku  posiadania  powołania,  cennymi

kandydatami do podsystemu kapłanów.

W dobie masowego przekazu, rodziny i dzieci stają wobec nowych wyzwań – media

mogą kształtować moralność, ale też poważnie jej zagrozić. Jeśli niebezpieczeństwa związane

z mediami nie zostaną odpowiednio wcześnie rozpoznane i nie wprowadzi się skutecznych

środków zaradczych, może to doprowadzić do upadku społeczeństwa406. Kościół ma prawo

i obowiązek,  aby  dążyć  do  tego,  by  niemoralne  treści  nie  docierały  przez  telewizję  do

rodzin407.  Papież  pisał  do  włoskiego  episkopatu  o zagrożeniu  programami  telewizyjnymi,

które  mogą  oddziaływać  na  środowisko  rodzinne  przez  promocję  materializmu,  żądzę

przyjemności i pustotę, tak jak to się zdarzało w kinach408. Niedopuszczalne jest, aby przez

radio, kino i telewizję promowano treści naruszające prawa Kościoła, niezgodne z jego nauką

lub zaburzające wychowanie dzieci w rodzinie409. Niemoralne drukowane publikacje,  filmy

i programy  telewizyjne  wzmagają  pokusy  do  grzechu,  szczególnie  szkodząc  nieostrożnej

młodzieży410. Działania prasy prowadzą niekiedy do uderzenia w niewinność dzieci i zdrady

młodości u młodzieży411, a niemoralne treści edukacyjne mogą szczególnie osłabić religijne

siły duszy dziecka i opóźnić prawidłowe ukształtowanie jego moralności412. Z drugiej strony

papież zauważył, że nauczanie skromności nie polega na milczeniu o tematach seksualnych,

401Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 190.
402Tamże.
403Tamże, s. 189.
404Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 592.
405Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 178.
406Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 782.
407Tamże, s. 801.
408Tamże, s. 781-782.
409Tamże, s. 778.
410Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451.
411Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218.
412Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 800-801.

175



ale  nie  może one być  wprowadzane młodym z naruszeniem ich wstydliwości413.  Pius  XII

podkreślał, że telewizja, podobnie jak teatr i kino, potrzebuje środków ochronnych i nadzoru,

które w wielu krajach  zostały  wprowadzone414.  Istotne  było dostosowywanie widowisk do

poziomu odbiorcy, ponieważ dzieci przed dojrzewaniem nie są jeszcze zdolne do skutecznego

przeciwstawienia  się  złu415.  Rodzice  i wychowawcy  mają  obowiązek  dopuszczać  dzieci

wyłącznie  do  programów  odpowiednich  wiekowo  i pod  względem  treści416.  Osoby

odpowiedzialne  za  programy powinny czuwać nad tym,  aby młodzież  nie  oglądała  treści

przeznaczonych  dla  starszego  widza417.  Papież  popierał  zakazy  emisji  programów

nieodpowiednich dla młodzieży, które udało się wprowadzić w niektórych krajach418, ceniąc

wysiłki,  które  chronią  młodzież  przed  widowiskami  niosącymi  ryzyko  fizjologiczne,

psychiczne i – co najistotniejsze – moralne419. Również pasterze powinni upominać wiernych

przed audycjami szkodzącymi moralności i wierze, a młodzieży tłumaczyć zasady moralnego

korzystania z radia420. Natomiast, jeśli telewizja nie przekazuje niczego niemoralnego, może

pomagać  rodzinie  w umacnianiu  więzi  wiary  i miłości421,  a zwłaszcza  wspierać  rozwój

moralności, człowieczeństwa i życia religijnego dzieci422. Nigdy nie można jednak ryzykować

świętości  życia  rodzinnego423.  Również  audycje  radiowe  powinny  wzmacniać  zdrową

dyscyplinę  nauczycieli  i rodziców,  a nie  im  szkodzić424.  Ojciec  Święty  postulował,  aby

rozwijać inicjatywy, które wspierają duchowe życie twórców filmowych i nawet właściwe

przygotowanie  młodzieży  do  pracy  w kinematografii425.  Ze  względu  na  wysokie  koszty

edukacji  społecznej,  decydenci  powinni  zwrócić  uwagę  na  odpowiednie  uprawnienia

kinematografii, która odgrywa ważną rolę w procesie wychowania426, jak i wspierać tworzenie

wartościowych  filmów,  a nie  tych  niemoralnych427.  Papież  jednocześnie  zachęcał,  aby

produkować  filmy  mogące  być  właśnie  skutecznym  narzędziem  wychowawczym428.

Technologia w postaci radia, telewizji i kina usprawniła proces przesyłania informacji. Może

413Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 186.
414Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 802.
415Tamże, s. 781.
416Tamże, s. 803.
417Tamże, s. 802.
418Tamże.
419Tamże, s. 782.
420Tamże, s. 795.
421Tamże, s. 801.
422Tamże, s. 800-801.
423Tamże, s. 801.
424Tamże, s. 794.
425Tamże, s. 791.
426Tamże, s. 792.
427Tamże.
428Tamże, s. 785.

176



być  to  wykorzystane  do  wprowadzania  i pogłębiania  norm  informacyjnych  zgodnych

z nauczaniem Kościoła lub ich niszczenia przez demoralizację (uderzającą w normy etyczne).

Z tego powodu należy szczególną troską otoczyć dzieci i młodzież w kontekście korzystania

z tych mediów np. przez odpowiednie normy prawne w systemie państwowym.

Odnosząc się do rodzin i misji w kontekście podsystemów systemu autonomicznego,

to  różnica  pomiędzy  wzrostem  liczby  członków  Kościoła  przez  narodziny  w katolickich

rodzinach a działalnością  misyjna  polega  na  tym,  iż  kwestia  rodzin  dotyczy  akumulatora,

gdyż  jest  to  wewnętrzny  proces  Kościoła,  a w przypadku  misji  nowi  członkowie  zasilają

Wspólnotę  Kościelną  przez  zasilacz.  Sama działalność  misyjna  jest  działaniem efektorów

Kościoła.

Rodzina  chrześcijańska  jawi  się  w nauczaniu  papieskim jako  fundament  Kościoła,

narodu i państwa, którego trwałość warunkuje zarówno ład społeczny, jak i rozwój duchowy

wspólnoty wierzących. Jej misja obejmuje wychowanie potomstwa w wierze, kształtowanie

cnót,  obronę  wartości  ewangelicznych  oraz  budowanie  cywilizacji  miłości.  Zaniedbanie

religijnego  wymiaru  życia  rodzinnego  prowadzi  do  rozkładu  moralnego  i społecznego,

osłabiając proces samoregulacji całych systemów. Z drugiej strony rodzina wierna Ewangelii,

zakorzeniona  w modlitwie  i sakramentach,  staje  się  źródłem  odnowy  Kościoła

i społeczeństwa,  a także  skutecznym narzędziem apostolskiego  oddziaływania.  Ostatecznie

troska  o rodzinę,  jej  prawa  i misję,  okazuje  się  nie  tylko  zadaniem  duszpasterskim,  ale

również warunkiem stabilności i pomyślności życia państwowego i narodowego.

3.4. Zabieganie o powrót schizmatyków do Kościoła jako wyraz troski o jedność 

Mistycznego Ciała Chrystusa

3.4.1. Jedność Kościoła i prymat papieski

W niniejszym  pododdziale  przedstawione  zostanie  nauczanie  Piusa  XII  dotyczące

jedności  Kościoła  oraz  roli  papieża  jako  widzialnej  głowy Mistycznego  Ciała  Chrystusa.

Analizie  poddane  zostaną  zarówno  teologiczne  podstawy  jedności,  jak  i jej  praktyczne

przejawy w życiu wspólnoty wiernych. Szczególna uwaga poświęcona zostanie roli Rzymu

i następcy św. Piotra jako gwaranta spójności oraz strażnika depozytu wiary. Jedność zostanie

ukazana nie tylko jako zasada nadprzyrodzona, zakorzeniona w miłości Ducha Świętego, ale

również jako obowiązek moralny i praktyczny wymóg dla wszystkich członków Kościoła.

Kościół jako jedno Ciało, jest rządzony przez jednego Chrystusa, przenikany przez

177



jednego  Ducha  Świętego,  kieruje  się  jedną  nauką  i karmi  jednym  Chlebem429.  Jedność

chrześcijan jest znakiem dla świata, ukazującym skuteczność Odkupienia dokonanego przez

Jezusa Chrystusa i owocność działania Kościoła430. Od samego początku była ona wyrażana

modlitwą i urzeczywistniana przez konkretne czyny pierwszych wierzących431. Kościół prosi

w swoich modlitwach właśnie o jedno Królestwo Boskiego Odkupiciela i jedną owczarnię na

świecie432.  Źródłem  jedności  jest  miłość,  którą  Duch  Święty  rozlewa  w sercach,  łącząc

członków  Kościoła  nierozerwalną  więzią  wspólnoty433.  Ta  miłość  obejmuje  wszystkich

odkupionych  przez  Chrystusa  i skłania  ich  do  działania  na  rzecz  szerzenia  Królestwa

Bożego434.  Sama  miłość  Chrystusa  domaga  się,  aby  wszyscy  byli  powiązani  więzami

braterskiej wspólnoty435. Jak nauczał św. Cyprian, nie ma Boga za Ojca, kto nie ma Kościoła

za  Matkę  –  dlatego  jedność  z Kościołem  jest  nie  tylko  fundamentem  zbawienia,  ale

i obowiązkiem wszystkich wierzących, a szczególnie biskupów436. Słowa św. Cypriana mają

być  przede  wszystkim  zachętą,  pociechą  i motywacją  do  męstwa  dla  tych,  którzy  mają

trudność  lub  nie  mogą  być  w kontakcie  z Rzymem  a są  poddani  licznym  zasadzkom

i w poważnych niebezpieczeństwach437. Co ciekawe samo miasto Rzym ma szczególny status.

Rzym  jest  stolicą  katolickiego  świata438 i głową  religii  chrześcijańskiej439,  dlatego  też

mieszkańcy Rzymu szczególnie  powinni  świecić  przykładem pobożności440.  Jako przykład

widocznego znaku jedności papież wymienia łacinę441. Kościół jest jeden i niepodzielny. Nie

zmienia  to  faktu,  że  występują  w nim  różnorakie  podsystemy,  ale  wszystkie  z nich  są

integralną  częścią  Mistycznego  Ciała  Chrystusa.  Wszyscy  członkowie  systemu  Kościoła

powiązani  są  wobec  siebie  relacjami  miłości,  które  w nich  wzbudza  sam  Duch  Święty

i popycha do sterowania otoczeniem w celu jego włączenia do systemu Świętego Kościoła.

Istotnym czynnikiem  jedności  Kościoła  jest  łacina,  gdyż  pozwala  na  komunikowanie  się

wzajemnie wszystkich katolików442.

429Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238.
430Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452-453.
431Tamże, s. 453.
432Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 141.
433Tamże, s. 135.
434Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 9.
435Tamże, s. 12.
436Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 454.
437Tamże, s. 454-455.
438Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 588.
439Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 10.
440Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 588.
441Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 545.
442Zagadnienie wspólnego języka jest powiązane z parainformowaniem – tematem rozważanym w ramach 
jakościowej teorii informacji Mazura, jak i ogólnej jakościowej teorii informacji Kosseckiego. Por. J. Kossecki, 
Metacybernetyka, dz. cyt., s. 14-15, 73-74. M. Mazur, Jakościowa teoria informacji, Wydawnictwo Naukowo-
Techniczne, Warszawa 1970, s. 153-170.

178



Jedność w Kościele jest niezbędna443 i nie ma niczego bardziej obcego Kościołowi jak

podział444. Papież twierdził, że nic nie szkodzi bardziej Kościołowi, niż odosobnianie się jego

członków lub zbytnie skupienie na interesie własnej grupy445, dlatego nie ma możliwości, aby

Kościół rozbił swoją jedność i np. oparł się na kościołach narodowych446. Zarówno wiara, jak

i życie  nadprzyrodzone  jednego  chrześcijanina  jest  wiarą  i życiem  całego  Kościoła447.

Podobnie  każde  troski  i radości  Kościoła  powinny być  też  troskami  i radościami  każdego

wiernego448. Katolik musi czuć więź z całością Kościoła, jak i chcieć jego rozkrzewienia na

cały  świat449.  Sama  miłość  Kościoła  żąda,  aby  katolicy  byli  jednością  razem  działając

i pomagając  sobie450.  Każdy  element  i podsystem  Kościoła  musi  pracować  dla  całości

systemu,  jak  i wiązać  się  relacjami  z wszystkimi  innymi  elementami  Mistycznego  Ciała

Chrystusa. Kościół jest w każdym swoim pojedynczym elemencie ożywiany tą samą wiarą

(normami poznawczo-ideologicznymi).

Cały Kościół został powierzony św. Piotrowi i papieżom451, przez których Pan Jezus

w sposób widzialny sprawuje rządy nad swoim Kościołem452. Papieska władza apostolska nie

jest  ustanowieniem  ludzkim,  lecz  została  nadana  przez  samego  Chrystusa453.  Papież  jest

następca św. Piotra, któremu Bóg powierzył opiekę nad Kościołem, a który jest wspomagany

przez  biskupów  w posłuszeństwie  wobec  Rzymu454.  Ojciec  Święty  podkreślał,  że  tylko

i jedynie  ten  papież  z posłusznymi  sobie  biskupami  ma  prawo  i obowiązek  rządzić

chrześcijaństwem455.  Stwierdził,  że  dla  Rzymu  rządzenie  jest  służbą456.  Co  więcej  można

zauważyć ciągłość pomiędzy działaniem kolejnych papieży,  chociażby w tym, że Pius XII

powtarzał  zalecenia  swoich  poprzedników  i postanawiał  o ciągłym  ich  zachowywaniu457.

Papież i Chrystus tworzą jedną głowę co zostało zatwierdzone przez papieża Bonifacego VIII

w Unam  sanctam i powtarzane  przez  następnych  papieży458.  Papież  jest  Namiestnikiem

443Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.
444Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 237.
445Tamże, s. 237-238.
446Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 12.
447Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 238.
448Tamże.
449Tamże, s. 237.
450Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 240.
451Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 236-237.
452Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 210.
453Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 6.
454Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 547.
455Tamże.
456Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 641.
457Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 300.
458Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 211.

179



Chrystusa459, zastępcą (łac. vicarius) Chrystusa na ziemi i Najwyższym Pasterzem460. Pius XII

przedstawiał papieża jako ojca, którego smuci zło i cierpienie jego dzieci461. Deklarował, że

jego własne serce i dusza kierowały się tylko miłością462. Widzialna głowa Kościoła jaką jest

papież wspomaga osiągnięcie postawionego Kościołowi celu463. Z kolei cele i plany Kościoła,

które  obejmują  cały  świat,  powinny  być  częścią  codziennego,  chrześcijańskiego  życia

wiernych464,  a im  cel  jest  szlachetniejszy  i bliższy  Bogu  tym  jedność  wspólnoty  jest

wznioślejsza465.  Urząd Ojca Świętego jest  nie tyle  osobistym zaszczytem, co brzemieniem

zadanym przez Opatrzność466. Papież jest wnoszony na urząd dzięki planowi Bożemu467. Co

więcej wraz z objęciem papiestwa rozróżnienie pomiędzy osobą a urzędem zaciera się – dla

przykładu papież twierdził, że życzenia związane z objęciem przez niego pontyfikaty i inne

oznaki  serdeczności  dotyczyły  nie  jego  osobiście,  ale  samego  urzędu  papieskiego468.

Z doniosłości tego urzędu wypływa obowiązek wspierania Królestwa Chrystusa i odrzucania

wszystkiego, co mu szkodzi469. Procesem homeostazy w Kościele zarządza Chrystus i Ojciec

Święty  wraz  z posłusznymi mu biskupami.  Papież  bierze  udział  w procesie  optymalizacji,

dzięki czemu dobierane są lepsze sposoby w dążeniu do wypełnienia celu Kościoła.

Stolica  Piotrowa jest  strażnikiem i nauczycielem (łac.  custos  atque magistra)  nauk

Chrystusa470 i prawdy  chrześcijańskiej471.  Stanowi  pewny  fundament  jedności  Kościoła472,

a jedność ta nie opiera się tylko na wierze i miłości, lecz również na autorytecie Piotra i bez

tego  autorytetu  nie  uda  się  ustanowić  jedności  wśród  chrześcijan473.  Jednak  Pius  XII

podkreślał, że również z cnót, wiary, nadziei i miłości, które łączą wierzących wynika jedność

Kościoła474.  To dlatego Chrystus wiąże ludzi potrójną więzią:  jednej wiary, jednej  miłości

i jednego  posłuszeństwa wobec  hierarchii  ustanowionej  przez  Boga,  gdyż bez  wszystkich

trzech  nie  ma  prawdziwej  jedności  i harmonii  w Kościele475.  Historycznie  prawda

o fundamentalnej roli  papieża w jedności chrześcijan została potwierdzona, kiedy autorytet

459Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 453-454.
460Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 418.
461Tamże, s. 421.
462Tamże, s. 422-423.
463Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 227.
464Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 238.
465Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 226.
466Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 418.
467Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 5.
468Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 418.
469Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 524. Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, dz. cyt., s. 783.
470Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 423-424.
471Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 10.
472Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 453.
473Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 138.
474Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 227.
475Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 132.

180



papieża był pewnym gwarantem pojednania pomiędzy św. Cyrylem a biskupami Antiochii476.

Według  Piusa  XII  nie  jest  to  odległy  przykład,  który  nie  ma  dzisiaj  znaczenia,  gdyż

współcześni  papieże  zajmują  tę  samą  Stolicę  Apostolską  co  papieże  czasów  św.  Cyryla

Aleksandryjskiego477. Szczególny autorytet  papiestwa objawił się również za czasów Piusa

XII,  kiedy nie  tylko katolicy,  ale  również  osoby,  które nie  należały  do Kościoła  wysłały

życzenia wraz z wyrazami szacunku albo ze względu na ich miłość do Chrystusa lub wiary

w Boga478. Podobnie wiele osób, które odłączyły się od Kościoła (łac.  quos Mater Ecclesia

a se divulsos) wyraziło uznanie, hołd i szacunek dla papieża, gdy wstępował na urząd. Co

wzbudziło w papieżu nadzieję i pociechę479. Papież w swoich tekstach wyrażał nadzieję, aby

wszyscy  napełnieni  byli  jedną  miłością,  jedną  wiarą  i jedną  lojalnością  wobec  Stolicy

Apostolskiej480.  Aby  być  w Kościele  należy  posiadać  normy  etyczne  (więź  miłości),

poznawczo-ideologiczne  (więź  prawdy)  i być  w łączności  z papieżem  w ramach  więzi

posłuszeństwa, co wydaje się również należeć do norm etycznych.

Papież  jako  Wikariusz  Chrystusa  nie  jest  osamotniony  w swoich  obowiązkach,

a wręcz potrzebuje zarówno pomocy, jak i codziennej modlitwy całego Kościoła481. Papież

osobiście modlił się o jedność chrześcijan482, ale również nawoływał do takiej modlitwy483.

W trakcie  drugiej  wojny  światowej  proponował  wiernym  modlitwę  o jedność  wraz

z pierwszymi chrześcijanami i na ich wzór484. Pius XII przytaczał w tym kontekście fragment

Didachè:  „Pomnij,  Panie,  na  Kościół  Twój,  i wybaw  go  od  zła  wszelkiego,  I uczyń

doskonałym  w miłości  Twojej.  I zgromadź  go  z czterech  stron  świata,  uświęcony,

W królestwie  Twoim,  które  przygotowałeś  dla  niego,  Bo  Twoja  jest  moc  i chwała  na

wieki!”485.

Działanie w zgodzie z papieżem przynosi owoce. Jedność z Rzymem jest zbawiennym

źródłem pokoju, światła i owoców dla wszystkich w niej trwających486. Życie w tej jedności

476Tamże, s. 142-143.
477Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 142-143.
478Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 418-419.
479Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
480Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 141.
481Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 212-213.
482Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 354.
483Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 642.
484Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 453.
485Tamże: „Recordare, Domine, Ecclesiae tuae, ut eam liberes ab omni malo, eamque perficias in caritate tua; et 
collige eam a quattuor ventis sanctificatam in regnum tuum, quod ei parasti; quoniam tua est virtus et gloria in 
saecula [(65) Doctrina Apost., c. 10 – przyp. K. Z.]”. Tłumaczenie polskie za: Nauka Pana, którą dwunastu 
Apostołów przekazało narodom, in:
„Pierwsi Świadkowie”, red. W. Zega w tłum. A. Świderkówna; przyp. ks. M. Starowieyski, wyd. II, 
wydawnictwo M, Kraków 2010, s. 33-44.
486Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 44.

181



sprawia,  że  żyje  się  życiem Kościoła,  jest  się  oświecanym Jego prawdą i uczestniczy  się

w Jego  łasce487.  Papież  zaznaczał,  że  częścią  sukcesu  katolicyzmu  w USA  jest

duchowieństwo,  które  zdecydowanie  i karnie  wykonywało  rozkazy  papieża488.  Jedność

w Kościele jest tak głęboka, iż jeśli pomoże się chociaż jednemu kandydatowi do kapłaństwa,

to  bierze  się  udział  we  wszystkich  owocach  jego  świętości,  dziełach  apostolskich

i odprawionych mszach489. Również sam papież doświadczył pozytywnych skutków jedności.

Pius  XII  deklarował,  że  doznał  pociechy  i umocnienia  widząc  powszechną  solidarność

i jedność  między  katolikami  w trudnych  chwilach  dla  Kościoła,  kiedy  obejmował  Stolicę

Piotrową490. Działając w ramach systemu Kościoła ma się udział w jego łaskach. Najmniejsze

działanie  wobec drugiego katolika buduje całość Mistycznego Ciała  Chrystusa.  Co więcej

wykonywanie  zaleceń  papieża,  czyli  poddawanie  się  jego  sterowaniu  daje  możliwość

skutecznego rozwoju własnego podsystemu, czyli np. kościoła lokalnego.

Nauczanie  Piusa  XII  jednoznacznie  wskazuje,  że  jedność  Kościoła  jest  zarówno

darem, jak i zadaniem wiernych. Jej źródłem pozostaje Chrystus i Duch Święty, a widzialnym

fundamentem – następca  św. Piotra.  Papież jawi się  jako Namiestnik Chrystusa i strażnik

depozytu  wiary,  który  poprzez  autorytet,  posługę  i modlitwę  podtrzymuje  jedność

Mistycznego  Ciała.  Wspólnota  z Rzymem jest  przedstawiona  jako warunek życia  w pełni

łaski, pokoju i prawdy, a także jako gwarancja owocności działań apostolskich. Ostatecznie

jedność Kościoła nie sprowadza się wyłącznie do więzi doktrynalnych, ale obejmuje również

praktyczne działania wiernych, którzy w posłuszeństwie papieżowi współtworzą harmonijny

system Mistycznego Ciała Chrystusa.

3.4.2. Przykład Kościołów Wschodnich będących w unii z Rzymem i zabieganie o powrót

prawosławnych

Podrozdział  ten  skupiać  będzie  na  świadectwach  historycznych,  integralnej  roli

papiestwa  jako  homeostatu  Kościoła  w procesach  jednoczenia  chrześcijan  Wschodu

z Kościołem  Katolickim.  Analiza  będzie  obejmować  zarówno  podstawy  doktrynalne

(autorytet  Stolicy Apostolskiej,  nienaruszalność depozytu wiary,  normy informacyjne),  jak

i narzędzia pastoralne i instytucjonalne (ochrona obrządków wschodnich, kodyfikacja prawa,

edukacja  i formacja  kapłanów,  tworzenie  wyspecjalizowanych  podsystemów),  zestawione

z dziejowymi  przykładami  ich  zastosowania  (unia  brzeska,  recepcja  soborów,  praktyki
487Tamże, s. 50.
488Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638.
489Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 528.
490Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 417-418.

182



papieży).  Szczególna  uwaga  będzie  poświęcona  skuteczności  i ograniczeniom  rozmaitych

bodźców (prawnych, ekonomicznych, witalnych) wobec unitów i prawosławnych, oraz temu,

jak w perspektywie Piusa XII realna jedność wyrasta z pełnej akceptacji prawd objawionych,

a nie  z redukcji  nauczania  do  elementów  wspólnych.  Kontekstem  interpretacyjnym  będą

świadectwa męczeństwa i wierności Kościołów Wschodnich oraz wzorce osobowe (św. Cyryl

Aleksandryjski,  św.  Andrzej  Bobola),  które  legitymizują  i dynamizują  proces  powrotu  do

pełnej łączności z Rzymem.

Pius  XII  stwierdził,  że  ta  sama miłość  do  odłączonych  braci  inspirowała  papieży

w czasach  św.  Cyryla,  co  inspirowała  jego491.  Szacunek  dla  papieża  wyrasta  z tradycji

i przykładu przodków, zwłaszcza na Wschodzie, gdzie uznawano jego duchowy autorytet492.

Papież  jako ojciec  wszystkich  Kościołów493 i fundament  ortodoksji494,  pełni  rolę  gwaranta

jedności, będąc stróżem depozytu wiary i centrum wspólnoty chrześcijańskiej. Nie wystarczy

akceptować  dawne  orzeczenia  Kościoła,  ale  należy  również  przyjmować  i wierzyć  we

wszystko, co Kościół tu i teraz przyjąć i wierzyć nakazuje495. Ojciec Święty podkreślał,  że

nawracając nie wolno ukryć ani jednego dogmatu, nawet z powodu promowania jedności496.

Skupienie się jedynie na wspólnych elementach pomiędzy wyznaniami chrześcijańskimi nie

zapewni jedności, ponieważ prawdziwa harmonia chrześcijan musi opierać się na wszystkich

prawdach  objawionych  przez  Boga497.  Dobra  wola  wspierana  łaską  Bożą  i wzajemnym

zrozumieniem  jest  najskuteczniejszą  drogą  do  zjednoczenia  chrześcijan  z Kościołem

Katolickim498.  Może się ona wyrażać w szacunku dla ich tradycji  i dziedzictwa,  takich jak

liturgia,  hierarchia  czy  obrzędy  chrześcijańskie499.  Wśród  środków  do  nawrócenia

prawosławnych,  a szczególnie  ich  duchownych,  papież  wymieniał  wzajemny  szacunek,

przyjazne stosunki i przykład nieskazitelnego życia500. Dla przykładu przyłączenie się w XVII

wieku eparchii  lwowskiej  i przemyskiej  do katolicyzmu dokonało się  nie  siłą,  lecz dzięki

świadectwu  godnego  życia  religijnego  oraz  działaniu  łaski  Bożej501.  Pius  XII  przytaczał

opinię  poprzednich  papieży,  iż  powrót  prawosławnych  do  Kościoła  da  wiele  owoców

zarówno  dla  całego  chrześcijaństwa  w ogólności,  ale  też  i dla  samych  Kościołów

491Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 143.
492Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 626.
493Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 11.
494Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 631.
495Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 134.
496Tamże.
497Tamże.
498Tamże, s. 137.
499Tamże.
500Tamże, s. 141.
501Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 51.

183



Wschodnich502. Historia pokazuje,  iż zjednoczenie z Rzymem jest faktycznie korzystne dla

chrześcijan  obrządku  wschodniego.  Przed  unią  brzeską  Kościół  ruski  znajdował  się

w opłakanym stanie503, co skłoniło biskupów do szukania ratunku w unii z Rzymem, mając

świadomość, że dopóki trwała jedność, panował porządek i rozwijał się kult Boży504. Poprawa

sytuacji  wiernych  ruskich  po  unii  brzeskiej  nastąpiła  wbrew  ludzkim  kalkulacjom,  co

świadczy  o działaniu  Bożej  opatrzności  w dziejach  wspólnoty505.  Zachętą  do  jedności

powinny być także coraz silniejsze w czasach Piusa XII ataki wrogów Boga, wobec których

ochrzczeni  byli  wezwani  do wspólnej  walki  w duchu Chrystusowym i nie  mogli  pozostać

rozproszeni506.  W ramach  procesu  sterowania  Kościoła  na  otoczenie  celem  musi  być

zaszczepienie  norm  informacyjnych  bez  pominięcia  żadnej  prawdy  wiary,  która  jest

niezbędna  do  wierzenia.  Powrót  prawosławnych  do  łączności  z Kościołem  sprawia,  że

podsystem w postaci np. eparchii wracający do Mistycznego Ciała Chrystusa zaczyna dążyć

do  powrotu  do  stanu  równowagi  funkcjonalnej.  Jest  to  sytuacja,  która  również  wpływa

pozytywnie na Kościół, chociażby przez zwiększenie jego socjomasy.

Papieże na przestrzeni wieków bronili integralności katolickiej doktryny, zarówno na

Soborach  Nicejskich,  jak  i Konstantynopolitańskich,  Efeskim  i Chalcedońskim507.  Sobory

w Nicei i Chalcedonie cieszyły się autorytetem zarówno na Wschodzie,  jak i Zachodzie508.

Przywoływany  przez  Piusa  XII  papież  Pius  XI  przypominał  znaczenie  tych  wydarzeń,

upamiętniając  Sobór  Nicejski  w 1925  r.,  a Sobór  Efeski  w 1931  r.  w encyklice  Lux

Veritatis509. Kościół,  jak  uczył  św.  Grzegorz  Wielki,  stoi  na  nich  i na  soborach  w Efezie

i Konstantynopolu jak na czworokątnym fundamencie – ich odrzucenie oznacza wyjście poza

wspólnotę  wiary510.  Papież  w swoich  encyklikach  udowadniał,  że  głos  Rzymu  posiadał

autorytet  wśród ówczesnych biskupów. Ojcowie Soboru Efeskiego jednogłośnie uznali  list

św.  Cyryla,  będącego  wysłannikiem  papieża,  dotyczący  nestorianizmu  za  zgodny

z prawdziwą wiarą511, a na odczytany podczas drugiej sesji soboru list papieża św. Celestyna

I odpowiedzieli  okrzykiem,  że to  wiara całego świata512.  Podobnie  nadrzędna rola  Stolicy

Apostolskiej  objawiła  się  w sytuacji,  kiedy  papież  nie  zatwierdził  i nie  ratyfikował

502Tamże, s. 33-34.
503Tamże, s. 36-37.
504Tamże, s. 37.
505Tamże, s. 51.
506Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 642.
507Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 6.
508Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 626.
509Tamże.
510Tamże.
511Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 134-135.
512Tamże, s. 139.

184



wszystkiego co przygotował św. Cyryl wraz z innymi Ojcami soborowymi – nie zgodził się

na ekskomunikowanie Antiocheńczyków mając nadzieję na ich powrót do prawdy, co było

wiążące513. Pierwszeństwo Rzymu objawiło się również na tzw. synodzie zbójeckim, gdzie

zabroniono czytać listu od papieża,  groźbami wymuszono poparcie biskupów, odmówiono

pierwszeństwa delegatom papieskim, ekskomunikowano Stolicę Apostolską i uwięziono św.

Flawiana514. Papież, który wysłał delegację na ten synod515, wycofał później swoje poparcie

dla jego postanowień. Cesarz Teodoret II oczekiwał na decyzję papieża w sprawie wyników

tego  synodu516,  przypominając,  że  prawdziwe  synody  (łac.  synodum)  odbywają  się  pod

władzą papieską517. Z kolei list św. Leona Wielkiego do św. Flawiana odczytany na trzeciej

sesji  Soboru Chalcedońskiego został  okrzyknięty jako wyraz wiary apostolskiej  – ojcowie

soborowi stwierdzili, że to św. Piotr przemówił przez papieża518. Na Soborze Chalcedońskim

obecny  był  również  cesarz  wraz  ze  swoimi  przedstawicielami519,  a mimo  że  większość

biskupów pochodziła ze Wschodu, to pierwszeństwo w procedurach mieli delegaci papiescy –

zarówno w przemawianiu, podpisywaniu dokumentów, jak i ich zatwierdzaniu520. Działali oni

z upoważnienia papieża, co było uznane przez wszystkich uczestników521. Ich sprzeciw wobec

kanonu  XXVIII  o przyznaniu  Konstantynopolowi  drugiego  miejsca  w hierarchii  został

podzielony przez samego papieża,  a biskup Anatoliusz  uzależnił  ważność tego kanonu od

decyzji Rzymu522. W kontekście soborów Pius XII wykorzystał rocznicę zakończenia Soboru

Chalcedońskiego apelując o modlitwę za wstawiennictwem św. Eufemii, która była w niego

zaangażowana,  aby uskutecznić  zamysły  powrotu  prawosławnych  do Kościoła523 zachęcał

również wschodnich chrześcijan, aby naśladowali św. Flawiana, cesarza Marcjana i jego żonę

św. Pulcherię524. Wzywał do odrzucenia błędów Nestoriusza i Eutychesa wyznawanych przez

nestorian i monofizytów525. Deklarował, że jego radość z ich powrotu będzie tym większa, im

dłużej pozostawali poza Owczarnią Chrystusa526. Zadał również retoryczne pytanie, czy nie

byłoby rzeczą świętą, zbawienną i zgodną z wolą Bożą, by Wschód, który tak gorliwie bronił

wiary  na  soborze  w Chalcedonie  i przyczynił  się  do  sformułowania  doktryny  unii
513Tamże, s. 139-140.
514Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 629.
515Tamże.
516Tamże, s. 630.
517Tamże, s. 629-630.
518Tamże, s. 633.
519Tamże, s. 631.
520Tamże.
521Tamże, s. 631-632.
522Tamże, s. 632.
523Tamże, s. 643.
524Tamże, s. 641.
525Tamże, s. 626-627 , 643.
526Tamże, s. 643.

185



hipostatycznej, powrócił do pełnej komunii z Kościołem Katolickim527. Pius XII dowodził, że

papież  sprawował  funkcję  homeostatu  już  w pierwszych  wiekach  chrześcijaństwa.  Jego

jednym z zadań było dbanie o integralność wiary, a więc, aby normy informacyjne Kościoła

pozostały nienaruszone.

Papieże zawsze okazywali tę samą miłość unitom co łacinnikom528 i darzyli głębokim

uczuciem Kościoły Wschodnie529. Chwalili Rusinów np. Pius XII za ich postawę530 lub Leon

XIII za zjednoczenie z Rzymem531. Ci chrześcijanie obrządków wschodnich, którzy pozostają

w unii,  są  ściśle  złączeni  z łacinnikami532,  umacniają  i bronią  jedności  Kościoła533.

Podkreślano, że wszystkie obrządki zasługują na równy szacunek, gdyż są ozdobą Kościoła534

i nie  są  przeszkodą  w Jego  jedności535.  Papieże  wielokrotnie  podkreślali  równość  unitów

i łacinników oraz dążyli do zachowania i rozwoju obrządku greckokatolickiego, sprzeciwiając

się jego marginalizacji. Już od początku unii zapewniano, że prawosławni nie będą zmuszani

do porzucenia swoich zwyczajów i obrzędów536. Już w okresie unii brzeskiej papież Klemens

VIII pozwolił zachować ceremonie i obrzędy Rusinom537, co było aktualne również w czasach

Piusa XII, gdyż Ojciec Święty nie rozpatrywał nawet możliwości zmuszania do porzucenia

obrządków wracających do Kościoła na rzecz łacińskiego538. Kościoły wschodnie mają prawo

do pielęgnowania własnych tradycji,  liturgii i duchowości. Ojciec Święty mocno bronił ich

odrębności,  podkreślając,  że  prawdziwa  jedność  nie  wymaga  uniformizacji,  ale  wierności

wspólnym zasadom wiary. Każdy obrządek wschodni ma prawo do niezależności w zakresie

swojej  historii  i charakteru,  o ile  pozostaje  to  w zgodzie  z prawdą  i spójnością  doktryny

Chrystusowej539.  Równocześnie  Ojciec  Święty  potępiał  działania  promotorów  schizmy

prawosławnej,  którzy  starali  się  wprowadzać  stare  zwyczaje  do  obrządku  unickiego,  aby

zdezorientować  niewykształconych  wiernych  i odciągnąć  ich  od  wiary  katolickiej.  Rzym

jednoznacznie  stwierdził,  że  żadne  zmiany  w liturgii  nie  powinny  być  dokonywane  bez

uprzedniej  konsultacji  ze  Stolicą  Apostolską540.  Papieże  stale  pielęgnowali541 i zabiegali

527Tamże, s. 640-641.
528Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 46.
529Tamże, s. 33.
530Tamże, s. 34.
531Tamże, s. 44.
532Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12.
533Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 34.
534Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 138.
535Tamże.
536Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 34.
537Tamże, s. 37-38.
538Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 138.
539Tamże, s. 137-138.
540Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 49-50.
541Tamże, s. 50.

186



o zachowanie  obrządku  greckokatolickiego542 m.in.  nie  wymagając  przyjęcia  kalendarza

gregoriańskiego  przez  grekokatolików  i zatwierdzając  poprawnie  nominowanych

biskupów543. Na przestrzeni lat dokonano jedynie nielicznych zmian w tym obrządku, które

nie zmieniły go w istotny sposób544. Pius XII podkreślił, że w wydaniu rzymskim unickich

ksiąg  liturgicznych  przychylono  się  do  życzeń  biskupów  unickich,  aby  przywrócić  ich

obrządki zgodnie ze starożytnymi tradycjami545. Pozwalano też metropolitom zakładać szkoły

w Rosji  i swobodnie  wybierać  ich  kadrę546.  Papieże  zrównywali  przywileje  łacinników

i unitów,  np.  Paweł  V  przyznał  szkołom  ruskich  metropolitów  te  same  przywileje,  co

sodalicjom  łacińskim  Najświętszej  Maryi  Panny547 lub  Urban  VIII  zrównał  odpusty  za

rekolekcje  u bazylianów  z tymi  u jezuitów548.  Gdy  część  duchowieństwa  łacińskiego

kwestionowała  pełnię  praw  biskupów  unickich,  Stolica  Apostolska  wydała  w 1643  roku

dekret, który stwierdzał ich równość wobec łacińskich i nadawał im prawo zakładania szkół

w swoich diecezjach549.  Papieże zabiegali, aby zakazać, a przynajmniej ograniczyć, jeśli nie

było możliwości  zakazu,  przechodzenia  świeckich pomiędzy obrządkami.  Pokazuje to  list

z 1608 roku generała  jezuitów do jego podwładnych w Polsce,  gdzie stwierdzał,  że każdy

powinien  pozostać  w swoim  obrządku,  więc  po  pojednaniu  z Rzymem  osoba,  która  nie

należała do obrządku łacińskiego nie mogła do niego przejść. Z drugiej strony taki zapis nie

pojawił się w dekrecie ustanawiającym unię brzeską z 1595 roku550. W 1624 roku po skargach

na to, że młodzi szlachcice ruscy przechodzą na obrządek łaciński Kongregacja Krzewienia

Wiary wydawała zakaz przechodzenia unitom na obrządek łaciński bez zgody Rzymu. Na

prośbę króla Zygmunta III został on jednak złagodzony przez Urbana VIII i ograniczono go

tylko do duchownych551. Papieże wielokrotnie apelowali, aby łacińscy kapłani nie zachęcali

Rusinów podczas spowiedzi do przejścia na obrządek łaciński. Wysyłani byli nuncjusze, aby

polecenie  papieża  zostało  wprowadzone  w życie.  Takie  podejście  zostało  również

potwierdzone przez Benedykta XIV w liście do biskupów przemyskiego i lwowskiego z 1751

roku.  Papież  zadeklarował  w nim,  że  wprowadzi  zakaz  takiego  przechodzenia,  ale

niesprzyjające okoliczności na to nie pozwoliły. Finalnie w 1863 roku wprowadzono zakaz

542Tamże, s. 48-49.
543Tamże, s. 45-46.
544Tamże, s. 49.
545Tamże, s. 50.
546Tamże, s. 46.
547Tamże.
548Tamże.
549Tamże, s. 47.
550Tamże, s. 47-48.
551Tamże, s. 48.

187



przechodzenia  unitów na  obrządek  łaciński  –  po  dekretach  Klemensa  XIV i Piusa  VII552.

W Rzymie  powstała  Kongregacja  de.  Kościołów  Wschodnich,  której  celem  było

uregulowanie  interesów  i obrzędów  wschodnich  chrześcijan,  jak  i Instytut  Orientalistyki,

którego  celem  było  propagowanie  i kultywowanie  wiedzy  o Kościołach  Wschodnich553.

Papieże wspierali również wykształcenie przyszłych kapłanów unickich. Kandydaci uniccy

do  kapłaństwa  mogli  formować  się  w papieskim  Kolegium  Greckim,  a od  1897  roku

w kolegium św. Jozafata założonego przez Leon XIII554, które zostało przez Piusa XI hojnie

uposażone. Natomiast gdy zaczęło brakować w nim miejsca, to papież ufundował Rusinom

większy budynek555.  Wybudowanie nowego budynku dla  Kolegium św. Jozafata  miało  na

celu nie tylko to, aby mogli się w nim unici kształcić, ale też aby bardziej miłowali, czcili

i byli w posłuszeństwie wobec papieża dla dobra unickiego Kościoła556. Unici mają te same

prawa  w Kościele  co  katolicy  innych  obrządków.  Papiestwo  wielokrotnie  na  przestrzeni

wieków wspierało grekokatolików czy przez wprowadzanie odpowiednich norm prawnych

i informacyjnych do Kościoła,  oddziałując informacyjnie  na osoby łamiące ich prawa, jak

i przez samą pomoc energomaterialną i informacyjną dla samych unitów.

Od  wieków  Rzym  podejmował  wysiłki  nauczania  i przyciągania  chrześcijan

wschodnich  do  pełnej  wspólnoty  z Kościołem  Katolickim557.  Papieże  pobudzeni  Bożą

miłością  nawoływali  Kościoły  Wschodnie  do  powrotu  do  jedności  dla  ich  zbawienia558.

Papieże starali się również uniknąć schizmy na wschodzie przez potępienie jej na IV soborze

w Konstantynopolu i działania na Soborze Florenckim, którego uchwały jednak nie zostały

wprowadzone w życie, pomimo starań dobrych ludzi559.  Metropolita Izydor z Kijowa, który

na  Soborze  Florenckim w 1439 roku podpisał  dekret  o zjednoczeniu  Kościoła  łacińskiego

z greckim,  doświadczył  po  powrocie  represji,  będących  wyrazem  oporu  wobec  jedności

z Rzymem560.  Podobnie  wcześniejsze  próby  zjednoczenia,  jak  ta  patriarchy  Grzegorza

Mammasa, napotykały na przeszkody polityczne561. Pius XII czynił to co jego poprzednicy –

ułatwiał powrót wschodnich chrześcijan do Kościoła przez strzeżenie ich obrzędów, badanie

ich  spraw,  wprowadzanie  dobroczynnych  praw  i mianowanie  kardynałem  patriarchę

552Tamże, s. 48-49.
553Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 6-7.
554Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 53.
555Tamże, s. 54.
556Tamże.
557Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 6.
558Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 33.
559Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 6.
560Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 35.
561Tamże, s. 35-36.

188



Ormian562, jak i przez kodyfikację praw dotyczących wschodnich obrządków563. Papież miał

świadomość  uprzedzeń,  które  uniemożliwiają  zjednoczenie  kościołów  wschodnich

z Rzymem564,  a jednocześnie  twierdził,  że  w jego  czasach  możliwe  było  spokojniejsze

przeanalizowanie przeszłości,  więc zalecał  badania w celu wyprostowania ścieżki  powrotu

kościołów  wschodnich  do  jedności  z Rzymem565.  Aby  zrozumieć  i przywrócić

prawosławnych do Kościoła założono w Rzymie Papieski Instytut Studiów Wschodnich566.

Kościół od dawna starał się sterować prawosławnymi, aby wrócili do pełnej łączności z Nim.

Tworzył  odpowiednie  podsystemy,  aby  mogły  produkować  informacje  mające  na  celu

optymalizację  procesu  tego  sterowania,  jak  i wprowadzał  odpowiednie  normy  prawne.

Kościół  również  włączał  do  swojej  homeostazy  coraz  więcej  katolików  obrządku

Wschodniego przez mianowanie patriarchy Ormian kardynałem.

Historia unii z Rzymem nie była wolna od trudności, ale przyniosła wiele duchowych

i społecznych owoców. Unia brzeska była przykładem realizacji procesu sterowania Kościoła

prawosławnymi  w celu  ich  powrotu  do  Kościoła.  Papież  przypominał  o postaciach,

wydarzeniach i strukturach, które przez wieki budowały żywą i wierną wspólnotę Kościoła

wschodniego. Pragnął w encyklice naświetlić całemu chrześcijaństwu wydarzenia związane

z unią brzeską, aby chrześcijanie mogli dziękować za nią Bogu, ale też modlić się za samych

unitów. Uważał wręcz za obowiązek świętowanie 350 rocznicy unii567. Encyklika Orientales

Omnes Ecclesias miała również za zadanie odpowiedzieć jej przeciwnikom568. Jeszcze przed

samą unią Rusini wykazywali przywiązanie do Stolicy Apostolskiej, czego przykładem była

działalność  św.  Włodzimierza,  który  trwał  w jedności  z Rzymem  i starał  się  nawiązywać

przyjazne relacje z papieżem. Jego następcy z szacunkiem przyjmowali papieskich legatów

i żyli po bratersku z katolikami,  nawet po schizmie wschodniej569. Przed unią prawosławni

narzekali  na  ruinę  wiary,  symonię,  zepsutą  moralność  zakonników,  brak  dyscypliny

i roztrwanianie dóbr kościelnych. Po unii i ciężkiej pracy sytuacja znacznie się poprawiła570.

W dniu 23 grudnia 1595 roku wysłannicy Kościoła ruskiego zostali przyjęci przez papieża

i w imieniu  swoim  oraz  wszystkich  biskupów  ruskich  złożyli  wyznanie  wiary  oraz

przyrzeczenie posłuszeństwa Rzymowi, co wzbudziło radość ówczesnego papieża Klemensa

562Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 5-6. Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 641.
563Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 5-6.
564Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 641-642.
565Tamże, s. 642.
566Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 137.
567Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 34.
568Tamże, s. 45.
569Tamże, s. 35.
570Tamże, s. 50-51.

189



VIII571. Po tych wydarzeniach wydał konstytucję apostolską  Magnus Dominus et laudabilis

nimis, w celu przekazania światu radosnej nowiny, oraz napisał list apostolski Benedictus sit

Pastor do episkopatu ruskiego, jak i prośbę do króla polskiego, aby roztoczył ochronę nad

biskupami i tym co do nich należy, jak i o przyjęcie ich do królewskiego senatu. Jednocześnie

napomniał po unii brzeskiej biskupów ruskich, aby spotkali się na soborze prowincjonalnym

w celu  ratyfikacji  unii572.  Początkowy etap  unii  przebiegał  spokojnie,  dzięki  niestrudzonej

działalności  metropolitów Hypatiusa  Pocieja  i Józefa  Rutskiego,  którzy  aktywnie  nauczali

wiernych,  mnichów  i kapłanów573.  W obronie  unii  brzeskiej  życie  oddał  św.  abp  Jozafat

Kuncewicz, którego męczeńska śmierć przyczyniła się do nawrócenia niemal wszystkich jego

zabójców574.  Choć  z czasem  polscy  królowie  przestali  wspierać  unię  pod  naciskiem

zagranicznych  wrogów  i wewnętrznych  frakcji,  Rusini  znajdowali  oparcie  w papieżu575.

Nawet  traktat  pomiędzy  kozakami  a królem  polskim,  który  zakładał  zerwanie  związku

Rusinów  z Rzymem,  nie  zdołał  zniszczyć  unii576.  Z historii  dalszych  wieków  Pius  XII

wymieniał pokój z 1667 roku, który nastąpił po fali prześladowań, a który przyniósł powrót

eparchii lwowskiej i przemyskiej do katolicyzmu577. Synod ruski w Zamościu w 1720 roku578

oraz  rozwój  unitów  pod  zaborem  austriackim,  gdzie  dwóch  metropolitów  zostało

kardynałami,  co  świadczyło  o wzroście  znaczenia  wspólnoty579.  XVIII  wiek  przyniósł

duchowy  rozwój,  widoczny  m.in.  w budowie  nowych  kościołów  i klasztorów580.  Rozwój

u unitów  odbywał  się  również  z inicjatywy  metropolity  ruskiego  Andrzeja  Szeptyckiego

żyjącego na przełomie XIX i XX wieku. Założono wtedy towarzystwo teologiczne w celu

zachęty duchowieństwa do głębszego uczenia się teologii,  we Lwowie powstała  akademia

kościelna dla zdolnej młodzieży chcącej zgłębiać filozofię, teologię i inne studia; rozwinęła

się twórczość literacka,  recenzje,  czasopisma i książki  zdobywały sławę w innych krajach,

kultywowano sztukę  sakralną,  zakładano  muzea,  domy sztuki  oraz  instytucje  pomagające

potrzebującym i biednym581.  Unia brzeska dała unitom wiele błogosławieństw i korzyści582,

choć wielokrotnie musieli oni bronić swojej jedności z Kościołem. Jednak z każdej opresji

571Tamże, s. 37-38.
572Tamże.
573Tamże, s. 39.
574Tamże, s. 39-40.
575Tamże, s. 40.
576Tamże, s. 40-41.
577Tamże, s. 41.
578Tamże.
579Tamże, s. 42-43.
580Tamże, s. 51.
581Tamże, s. 52-53.
582Tamże, s. 58.

190



Boża  Opatrzność  ich  wybawiała  i obdarzała  pokojem583.  Z powyższego  fragmentu

interesującym jest  aspekt,  który się jeszcze nie pojawił w rozważaniach, że oddziaływanie

bodźcami  prawnymi  na  unitów  w postaci  traktatu  pomiędzy  polskim  królem  a kozakami

okazało się nieskuteczne. Spowodowane to było tym, iż normy społeczne Kościoła, to normy

informacyjne – poznawcze, ideologiczne i etyczne, zatem oddziaływanie na inne normy nie

przyniesie oczekiwanych rezultatów. Dzięki unii z Rzymem unici rozwijali się informacyjnie

i energomaterialnie  (co  widać  np.  w budowie  nowych  budynków  jak  kościoły,  muzea,

klasztory, domy sztuki itp., a które to są również wskaźnikiem wzrostu duchowego).

Unici przez wieki trwali przy Kościele Katolickim pomimo brutalnych prześladowań

ze strony państw i systemów wrogich wierze. Ich świadectwo wierności, aż po śmierć, było

dla  Piusa  XII  znakiem  siły  wiary  i zwycięstwa  nad  przemocą.  Papież  uważał  cierpienie

wschodnich chrześcijan za swoje584. W różnych okresach historycznych unici byli brutalnie

prześladowani  przez  władze  polityczne  i religijne,  szczególnie  w Imperium  Rosyjskim

i państwach  komunistycznych.  Pomimo  tych  represji  trwali  w wierności  Kościołowi

Katolickiemu, nawet jeśli oznaczało to męczeńską śmierć585. Ich heroizm, często przepełniony

radością  wynikającą  z Ewangelii,  ukazany został  w życiu świętych,  takich  jak św.  Jozafat

Kuncewicz, jak i wielu innych unitów, którzy byli chłostani lub oddali życie będąc wrzuceni

do  Dniepru  lub  zabijani  mieczem586.  W czasie  prześladowań  łacinnicy  przynosili  pomoc

unitom. Dla przykładu Jezuici  potajemnie przychodzili  do nich,  niosąc duchowe wsparcie

i katechezę,  co spotykało się z ogromną wdzięcznością wiernych587. W XVII wieku kozacy

uznali unię brzeską za przyczynę swoich nieszczęść, dlatego plądrowali, burzyli i profanowali

świątynie,  torturowali  i zabijali  duchownych  i wiernych,  a biskupów  wypędzali  z ich

diecezji588.  Biskupom ruskim po unii brzeskiej zabrano w 1632 roku znaczną część dóbr na

rzecz  prawosławnych589.  Podobnie  przed  rozbiorami  Polski  rosyjskie  wojska  odbierały

unickie kościoły, a niepokornych wiernych więziono i torturowano590. W 1839 roku Rosjanie

zerwali unię Rusinów z Rzymem, ograniczając kontakty ze Stolicą Apostolską, wybierając

biskupów lojalnych wobec władzy, a zakon bazylianów pozbawiono administracji i zakazano

kapłanom  łacińskim  udzielania  sakramentów  unitom591.  Papież  Grzegorz  XVI  próbował

583Tamże.
584Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 7.
585Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 54.
586Tamże, s. 54-55.
587Tamże, s. 56-57.
588Tamże, s. 55.
589Tamże, s. 40.
590Tamże, s. 55.
591Tamże, s. 41-42.

191



nawet potępić i oprotestować ówczesne zerwanie unii Rusinów z Rzymem, ale pozostało to

bez  echa592. W tym  samym  roku  wielu  unickich  duchownych,  jak  ks.  Józef  Anczewski,

zostało aresztowanych i zesłanych do klasztorów, gdzie żyli w nędzy, nie poddając się mimo

to  presji593.  Wierni  eparchii  chełmskiej  byli  brutalnie  karani  za  sprzeciw  wobec  unii

z prawosławiem – bici, więzieni lub wywożeni na Sybir, a niektórzy zginęli594.  Rosjanie siłą

wypędzali  kapłanów  unickich,  zabierali  kościoły  na  rzecz  schizmatyków  i przymusowo

wpisywali  unitów  do  prawosławia595. Po  1905  roku,  gdy  w Rosji  przyznano  częściową

wolność  religijną,  aż  200  tysięcy  unitów  publicznie  wróciło  do  Kościoła  Katolickiego,

wychodząc  z krzyżami  i obrazami  świętych  na  ulice  w geście  dziękczynienia596.  Podczas

I wojny światowej w Galicji metropolita Andrzej Szeptycki został wygnany ze swojej diecezji

przez  Rosjan  i zamknięty  w więzieniu597.  Po  pierwszej  wojnie  światowej  Rzym  dołożył

wszelkich  starań,  aby pomóc  i pocieszyć  Rusinów,  których  ziemie  zostały  spustoszone598.

Dzięki tej pomocy, Rusini z entuzjazmem podążali za swymi gorliwymi pasterzami599. W XX

wieku  prześladowania  kontynuowali  komuniści,  którzy  przedstawiali  je  jako  działania

polityczne, a katolikom zarzucali spiskowanie, co Ojciec Święty porównywał do oskarżenia

Pana  Jezusa  o nielojalność  wobec  Cezara600.  Nową  falę  represji  na  zachodniej  Ukrainie

zapoczątkował  list  patriarchy  Aleksego,  który  pochwalił  występowanie  z Kościoła

Katolickiego601.  Mimo trudności  chrześcijanie  wschodnich  obrządków trwali  przy  Rzymie

i swoich biskupach, umacniając się poprzez modlitwę i oddanie Niepokalanemu Sercu Maryi,

co  według  Ojca  Świętego  dawało  nadzieję  na  ostateczne  zwycięstwo602.  W obliczu

prześladowań i trudnych warunków życia, wielu Rusinów wiernych Rzymowi udało się na

wielką  emigrację  do  obu  Ameryk  w XIX  i XX  wieku.  Św.  Pius  X,  zaniepokojony

możliwością  ich  zagubienia  w obrządku  łacińskim  oraz  narażenia  na  herezje  i błędy,

ustanowił biskupów ordynariuszów dla galicyjskich katolików w USA i Kanadzie, a także dla

wiernych obrządku wschodniego z Rusi Podkarpackiej, Jugosławii i Węgier603.  Kongregacja

Rozkrzewiania Wiary i Kongregacja Kościołów Wschodnich podczas emigracji Rusinów do

obydwu Ameryk wydały  dekrety,  które  regulowały  sprawy kościelne  unitów żyjących  na
592Tamże, s. 42.
593Tamże, s. 56.
594Tamże, s. 42, 56.
595Tamże, s. 56.
596Tamże, s. 57.
597Tamże.
598Tamże, s. 44.
599Tamże.
600Tamże, s. 59.
601Tamże, s. 59.
602Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 8.
603Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 43-44.

192



tamtych  terenach604.  Dowodem  na  trwałość  jedności  Kościoła  były  wyrazy  wdzięczności

katolików ruskich wobec papieży, jak choćby uroczystości z okazji 300-lecia unii brzeskiej

w 1895 roku i wysłanie na nie delegacji do Rzymu605. Również w tym fragmencie pojawia się

obraz nieskutecznego sterowania unitami przez Rosjan, gdyż ci  próbowali oddziaływać na

nich  bodźcami  skierowanymi  w normy  witalne  (tortury,  więzienie  i odbieranie  życia),

ekonomiczne (odbieranie majątków) i prawne (traktaty zrywające unię). Kościół wspomagał

energomaterialnie  i informacyjnie  unitów  jak  tylko  był  w stanie.  Tworzył  specjalne

podsystemy np. w USA i Kanadzie dla Rusinów, którzy wyemigrowali, dając im biskupów,

którzy  mieli  zapewnić  tym  podsystemom  skuteczniejszy  proces  homeostazy.  Również

wprowadzał odpowiednie normy prawne, aby poprawić sytuację unitów.

Papież  pochwalił  bazylianów,  jak  i nowsze  zakony  unickie,  takie  jak  studyci

(zajmujący  się  kontemplacją  i dziełami  pokuty),  redemptoryści  oraz  kobiece  instytuty

zakonne,  m.in.  Służebnice  NBMP,  Niosące  Myrrę  (łac.  Myrophorae),  Siostry  św.  Józefa,

Siostry  św.  Jozafata,  Siostry  Świętej  Rodziny,  Siostry  św.  Wincentego  a Paulo,  które

opiekowały się chorymi i uczyły dziewczęta606. Zreformowany w czasach I RP z inicjatywy

Welamina  Rutskiego  zakon  bazylianów  stał  się  czołowym  przykładem  pobożności,

gorliwości  i nauki.  Stanowił  wzór  życia  zakonnego,  a poziom  szkół,  które  otworzył,  nie

ustępował łacińskim, a przyciągał do siebie prawosławnych607.  Bazylianie  ponieśli  również

ogromne  szkody  z powodu  ingerencji  cesarza  Józefa  II  Austriackiego  w ich  sprawy

wewnętrzne608,  jednak  reforma  bazylianów  z 1882  roku,  nazywana  reformą  Dobromiła,

przywróciła  ten zakon do świetności  po okresie  józefińskim609.  W powyższym fragmencie

potwierdza  się  to  co  pisał  Ojciec  Święty  w sprawach  ingerencji  państw  absolutnych

w wewnętrzne  sprawy  Kościoła  –  działalność  Habsburgów  w okresie  józefińskim

doprowadziła do zaburzenia równowagi funkcjonalnej podsystem bazylianów-unitów.

Ojciec Święty uważał, iż zarówno kapłani, jak i świeccy powinni za swój cel wziąć

powrót  odstępców  do  Kościoła610,  natomiast  wysiłek  o przywrócenie  prawosławnych  do

Kościoła szczególnie spoczywa na tych, którzy mieszkają na Wschodzie611. Aby prawosławni

wrócili do Kościoła  kapłani,  członkowie  Akcji  Katolickiej  i inne stowarzyszenia  powinny

604Tamże, s. 44.
605Tamże.
606Tamże, s. 53.
607Tamże, s. 51-52.
608Tamże, s. 53.
609Tamże, s. 53.
610Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 415-416.
611Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 141.

193



modlić się, pisać, przemawiać i aktywnie działać na rzecz jedności612. Papież życzył sobie,

aby szczególnie wzywać Najświętszą Maryję Pannę w celu oświecenia umysłów wschodnich

narodów,  aby  mogli  wrócić  do  Kościoła613.  W innym  miejscu  Pius  XII  nawoływał,  aby

wszyscy  chrześcijanie  prosili  Matkę  Bożą  o jedność  chrześcijan614.  Również  zalecał,  aby

uczniowie i seminarzyści przestrzegali dnia dla wschodu (łac.  Diem pro Oriente), w którym

szczególnie modli się o nawrócenie prawosławnych615. Papież zaznaczał, że głównym celem

modlitw jest usunięcie przeszkód do jedności z prawosławnymi616. Aby sterowanie Kościoła

na  prawosławnych  było  skuteczne  papież  zalecał  proszenie  o to  Boga  i Niepokalaną.

Realizacja  procesu  nawracania  prawosławnych  leży  głównie  na  barkach  katolików

mieszkających na Wschodzie i odbywa się metodami informacyjnymi.

Przykładem realizacji procesu sterowania prawosławnymi jest działalność św. Cyryla

Aleksandryjskiego. Papieże wielokrotnie wskazywali  na jego życie i zasługi uznając go za

wzór dla całego Kościoła617. Papież apelował, aby dążąc do jedności wszyscy chrześcijanie

wzięli tego świętego za wzór wierności i jedności z Kościołem, o którą zabiegał, aby nakłonić

prawosławnych do powrotu do Kościoła618. Czczony jest jako chwała Kościoła Wschodniego

i obrońca  Matki  Bożej.  Jego  nauki  były  wykorzystywane  podczas  soborów  do  obalania

błędów619. Papież Celestyn I uznał go za obrońcę wiary katolickiej, człowieka apostolskiego

i wybitnego  kapłana620,  zaś  papież  Agaton  nazwał  go  konsekwentnym  nauczycielem

prawowiernej wiary621. Wschodni chrześcijanie czczą św. Cyryla jako  Ojca Ekumenicznego

(łac.  Pater  Oecumenici)622 i chlubią  się  jego  dziedzictwem  jako  jednym  z największych

świętych  swojej  tradycji623.  Jego  śmierć  była  postrzegana  jako  zamiana  wygnania  na

niebiański dom624. Papież podkreślał także wartość intelektualnego podejścia do dziedzictwa

Cyryla: studiowanie jego dzieł może – z Bożego natchnienia i pomocy – wzbudzić pragnienie

powrotu do Kościoła Katolickiego625. Ojciec Święty wyrażał nadzieję, że w 1500. rocznicę

narodzin  dla  nieba  św.  Cyryla  wszyscy  chrześcijanie  będą  pracować  na  rzecz  powrotu

612Tamże, s. 142.
613Tamże.
614Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 591.
615Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 142.
616Tamże, s. 143.
617Tamże, s. 130.
618Tamże, s. 132.
619Tamże, s. 130.
620Tamże, s. 129.
621Tamże, s. 130.
622Tamże, s. 131.
623Tamże, s. 130-131.
624Tamże, s. 129.
625Tamże, s. 143.

194



odłączonych braci ze Wschodu do Kościoła626. Wzywał pomocy św. Cyryla o wsparcie dla

całego Kościoła, a szczególnie wiernych na Wschodzie i o powrót prawosławnych627. Ojciec

Święty wyrażał nadzieję, że jego wezwanie do jedności trafi do prawosławnych biskupów,

którzy szczególnie czczą św. Cyryla Aleksandryjskiego i zmotywuje ich do powrotu na łono

Kościoła628.  Pius  XII  ukazywał  św.  Cyryla  Aleksandryjskiego  jako  wzorzec  wierności

i jedności  kościelnej,  czczony  zarówno na  Wschodzie,  jak  i na  Zachodzie,  którego nauka

służyła obalaniu błędów, a autorytet potwierdzali papieże starożytni. Studiowanie jego dzieł –

wsparte łaską – ma budzić pragnienie powrotu do pełnej łączności z Rzymem; stąd wezwanie

do biskupów i wiernych, by za wstawiennictwem Cyryla podjęli wysiłek jedności chrześcijan

ze Wschodu.

Przykładem świętego, którego Ojciec Święty wskazywał w kontekście prawosławnych

jest  św. Andrzej  Bobola,  który działał  w burzliwych czasach,  dając heroiczne świadectwo

wierności  wierze  katolickiej.  W XVII  wieku  na  wschodnich  terenach  Rzeczypospolitej

katolicy  padali  ofiarą  brutalnych  prześladowań  ze  strony  Kozaków,  którzy  niszczyli

świątynie, podpalali klasztory, profanowali święte przedmioty oraz mordowali duchownych

i wiernych629. W tym trudnym czasie św. Andrzej Bobola działał niestrudzenie, starając się

odwodzić ludzi od porzucenia wiary i zachęcać ich do jej odważnej obrony630. Na polecenie

przełożonych  udał  się  na  wschodnie  ziemie  Rzeczypospolitej,  aby  przeciwstawić  się

działalności  innowierców,  którzy  starali  się  odciągnąć  katolików  od  jedności  Kościoła631.

Głosząc  publiczne  kazania  i prowadząc  osobiste  rozmowy,  a także  wspierając  je  świętym

przykładem  własnego  życia,  doprowadził  do  tego,  że  wielu  chrześcijan  porzuciło  błędy,

odzyskało  wiarę  i powróciło  na  łono Kościoła;  wzywał  ich  również  do  pokuty,  moralnej

odnowy i przezwyciężenia podziałów632. Za swoją gorliwość apostolską zyskał nawet uznanie

wśród  innowierców,  którzy  nadali  mu  przydomek  Łowcy  dusz633.  Nie  wahał  się  oddać

swojego życia za wiarę634, a w obliczu męczeńskiej śmierci nie odczuwał lęku, lecz radość635.

Gdy oprawcy zapytali go, czy jest kapłanem obrządku łacińskiego, bez wahania wyznał, że

jest  katolickim  księdzem  i że  jego  wiara  prowadzi  do  zbawienia,  w przeciwieństwie  do

prawosławia.  Wezwał  ich  do  nawrócenia  i pokuty,  tłumacząc,  że  przyjmując  katolicyzm,

626Tamże, s. 141.
627Tamże, s. 143-144.
628Tamże, s. 142.
629Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 324-325.
630Tamże, s. 325.
631Tamże, s. 324.
632Tamże.
633Tamże.
634Tamże.
635Tamże, s. 325.

195



mogą  ocalić  swoje  dusze  i poznać  Boga.  Za  te  słowa  został  brutalnie  torturowany

i zamordowany636.

Przedstawiony materiał  potwierdza,  że według Piusa XII jedność z Rzymem miała

charakter  kluczowy  i była  gwarantowana  przez  stałe  działanie  homeostatu  papieskiego:

strzeżenie depozytu wiary, sankcjonowanie norm informacyjnych i podtrzymywanie centrum

wspólnoty.  Historia  (od  Soborów  Nicejskiego,  Efeskiego  i Chalcedońskiego,  przez  unię

brzeską, po doświadczenia prześladowań) ukazuje zarazem, iż doraźne bodźce prawne czy

przemoc  nie  są  zdolne  trwale  przekształcić  ładu  wspólnot,  gdyż  klucz  leży  w normach

poznawczych,  ideologicznych  i etycznych.  Papiestwo  konsekwentnie  wspierało  Kościoły

Wschodnie,  chroniąc  ich  liturgię  i dyscyplinę,  rozwijając  instytucje  formacyjne  oraz

wyrównując  przywileje  z łacinnikami,  co  sprzyjało  równowadze  funkcjonalnej  całego

organizmu  kościelnego  i wzrostowi  jego  socjomasy.  Wzorce  świętych  i owoce  duchowo-

społeczne unii wzmacniają tezę, że realna harmonia chrześcijan opiera się na pełni prawdy,

a skuteczne sterowanie ku jedności dokonuje się metodami informacyjnymi, wspartymi łaską,

świadectwem życia i wzajemnym szacunkiem.

3.5. Magisterium Kościoła wobec herezji i ideologii jako obrona depozytu wiary 

i jedności wspólnoty

3.5.1. Magisterium Kościoła

Niniejszy  fragment  pracy  wskazywać  będzie  na  rolę  Magisterium  Kościoła  jako

najwyższego  autorytetu  w kwestiach  nauki  chrześcijańskiej,  powierzonego  papieżowi

i biskupom w jedności z nim. Analizie zostanie poddany nie tylko sam urząd nauczycielski,

ale  także  jego  znaczenie  w zachowaniu  depozytu  wiary,  interpretacji  Objawienia,

ustanawianiu  dogmatów  i regulowaniu  życia  doktrynalnego  Kościoła.  Szczególna  uwaga

zostanie poświęcona także współdziałaniu Magisterium z teologią i filozofią,  problematyce

nieomylności oraz użyciu scholastyki i tomizmu jako narzędzi metodologicznych. Omówione

ponadto  zostaną  funkcję  encyklik  papieskich  jako  narzędzia  normatywnego  i mającego

przekazywać bodźce informacyjne w procesie sterowania Kościołem i jego wspólnotą.

Magisterium  Świętego  Kościoła  –  powierzony  papieżowi  przez  Boga  urząd

nauczycielski637, stanowi w kwestiach nauki chrześcijańskiej powszechną i najbliższą normę

636Tamże, s. 325-326.
637Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.

196



prawdy638.  Jego  celem  jest  zachowanie  i interpretacja  objawienia  Bożego639.  Stolica

Apostolska  z nakazu  Chrystusowego  mylić  się  nie  może640,  dlatego  Kościół  może  być

nazwany nauczycielem prawdy641,  która prowadzi do zbawienia642. Z posiadania tej prawdy

wynika obowiązek głoszenia Ewangelii643, jak i chronienia ludzi przed błędami644, które temu

zbawieniu  zagrażają645.  Papież,  otrzymując  od  Boga  zadanie  głoszenia  Słowa646,  jako

nauczyciel Kościoła647 obdarzony darem nieomylności, może korzystać ze swojego autorytetu

do ustanawiania dogmatów, które muszą być niezachwianie i niezmiennie wyznawane przez

wszystkich  wiernych648.  Nieomylne  orzeczenia  papieskie  nie  wymagają  nadprzyrodzonego

potwierdzenia,  aby  wzbudzić  wiarę649.  Prawdy  wiary  podlegają  nauczycielskiej  władzy

Kościoła650,  którego  powaga  poddaje  rozum  ludzki  pod  posłuszeństwo  i niewolę  (łac.  in

captivitatem)651. Kościół nie jest nauczycielem doktryny opartej na ludzkim rozumie, lecz tej,

która pochodzi od samego Chrystusa i została przekazana Apostołom, a którą ma obowiązek

wiernie zachować i nauczać652. Dlatego nie jest możliwa autonomia w jej przekazywaniu –

cały  Kościół  obowiązuje  jedna  prawda,  przekazana  przez  Chrystusa  i Apostołów653,  którą

Kościół  przyjął  jako  naukę  pochodzącą  od  Boga654.  Ojciec  Święty potępił  koncepcję

autonomii nauczania jako nieakceptowalną ze względu na jej treść i konsekwencje, ponieważ

oddziela  ona  ludzi  od  jedności  Kościoła.  Żaden  katolik  nie  może  jej  przyjąć655.  Kościół

również może liczyć na asystę Ducha Świętego, dzięki któremu formuły uchwalane przez

sobory zostały ustanowione pod Jego natchnieniem i z Jego kierownictwa656. Sam Chrystus

obdarza darami umiejętności, mądrości i rozumu pasterzy, doktorów, a szczególnie papieża,

aby  mógł  wiarę  przechowywać,  bronić,  wykładać  i ludzi  w niej  utwierdzać657.  Doktorzy

Kościoła  ogłaszani  są  z kolei  przez  Kościół,  a dokładniej  Kongregację  Obrzędów658.
638Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 637.
639Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 563.
640Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 10.
641Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 563.
642Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 773.
643Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 441. Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 766.
644Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 518.
645Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 355-356. Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 518.
646Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 351.
647Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 237.
648Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 577.
649Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 608.
650Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 541.
651Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238.
652Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 11.
653Tamże, s. 10-11.
654Tamże, s. 11.
655Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.
656Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 546.
657Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 216.
658Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 131-132.

197



Trzymanie  się  Magisterium  Świętego  Kościoła  i nabożne  przyjęcie  Jego  nauk,  ich

zrozumienie  i zapamiętanie  służą  i pomagają  wiernym659.  Kościół  w ramach  swojego

korelatora produkuje informacje, które dotyczą interpretacji Objawienia. Część z nich może

być  podana  do  wierzenia  sprawiając,  że  musi  być  zaakceptowana  przez  każdy  element

systemu  Kościoła,  aby  w nim  pozostał,  jak  i przez  każdy  element,  który  chce  do  niego

dołączyć.  Wydaje  się,  że  nie  da  się  inaczej  wyjaśnić  nieomylności  jak  w ten  sposób,  że

korelator  Kościoła  w przypadku  produkowania  informacji  ich  dotyczących,  jak  i ich

zatwierdzania  jest  regulowany  przez  Chrystusa  i Ducha  Świętego,  którzy  pełnią  rolę

homeostatu, obok papieża i wiernych mu biskupów, ale i wpływają na sam korelator, gdyż

Chrystus może oświecać umysły członków Jego Mistycznego Ciała.  Boski czynnik w tym

procesie  może  zapewnić  to  czego  zwykły  człowiek,  ani  system  składający  się  z ludzi,

zapewnić nie może660.

Dogmaty wiary,  strzeżone przez Magisterium i rozwijane przez teologię,  wymagają

wierności  w treści  i terminologii.  Kościół  dostał  od  Chrystusa  zadanie  interpretacji  Pisma

Świętego i obrony dogmatów wiary661. Obowiązkiem i zadaniem teologów i filozofów jest

obrona  prawd  naturalnej  i nadprzyrodzonej  i uczenie  ludzi,  że  nie  mogą  tych  prawd

ignorować662. Teolog zawsze musi wracać do objawienia – Pisma Świętego i Tradycji663, które

jest  niewyczerpalne,  więc  uprawianie  źródeł  teologii  zawsze  będzie  świeże664.

Z zastrzeżeniem, że władzę interpretacji ma tylko Magisterium, a nie wierni lub teologowie665.

Dowolne tłumaczenia  Bożych tajemnic  powodują błędy,  które szkodzą wierze katolickiej,

wprowadzają chaos i infekują dusze ludzkie666. Kościół zezwala w niektórych przypadkach,

aby  teologowie  mieli  swobodę  interpretacji  w zagadnieniach,  które  są  przez  autorytety

w danych  dziedzinach  kwestionowane.  Jednak  część  tematów,  która  była  otwarta

w przeszłości, przestała taką być z czasem667. Z kolei spekulacja teologiczna, która nie bada

659Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233.
660Interesujący jest status dogmatów z punktu widzenia norm ideologicznych i poznawczych. Z jednej strony ich 
pewność wykracza poza rozum ludzki, więc wydaje się, że dotyczą norm ideologicznych, a z drugiej strony 
mogą być rozwijane w ramach badań teologii, która też jest nauką, która zakłada jako swoje przesłanki 
Objawienie, a dopiero ostatnią fazą jest ich zatwierdzenie przez papieża, co by sugerowało również aspekt 
poznawczy. Co więcej, jeśli papież w ogłaszaniu dogmatów jest nieomylny, a nie ma powodów, aby w to 
wątpić, to dogmaty ściśle i jednoznacznie, a co więcej niepodważalnie, opisują rzeczywistość taką jaka ona jest. 
Nie mają takich cech żadne hipotezy i teorie naukowe. Jest to kolejny możliwy kierunek badań dotyczący 
Polskiej Szkoły Cybernetyki i teologii.
661Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 576.
662Tamże, s. 563.
663Tamże, s. 568.
664Tamże.
665Tamże, s. 569.
666Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233.
667Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 568.

198



depozytu wiary, jest jałowa668. Najszlachetniejszym zadaniem teologii, o czym uczył Ojciec

Święty za Piusem IX, jest ukazanie jak nauka katolicka zawarta jest w objawieniu. Sprawia

to,  że  wyjaśniane  jest  niejasne  przez  jasne,  a nie  odwrotnie669.  Co  więcej  błędne  teorie

powinny  być  znane  filozofom  i teologom,  gdyż  mogą  łatwiej  je  leczyć  po  diagnozie,

wydobywając  z nich  ziarnko  prawdy670 lub  uszczegółowić  rozważania  filozoficzne

i teologiczne671.  Gdyby teologowie  i filozofowie  badali  błędne doktryny,  aby je  próbować

obalić,  znaleźć  elementy  prawdziwe lub uszczegółowić  dotychczasowe rozważania,  to  nie

musiałby interweniować urząd nauczycielski Kościoła672. Niestety, część badaczy, która jest

chciwa nowości  lub niechcąca zostać uznana za nieznającą wyników najnowszych badań,

odchodzi od Magisterium673. Zwolennicy nowinek przechodzą w łatwy sposób od zaniedbania

lub pogardy do scholastyki  do pogardy do Magisterium674,  a część nowinkarzy przemilcza

orzeczenia kościelne,  aby odwołując się do niejasnych tekstów starożytności interpretować

pisma aktualne675.  Ojciec Święty zauważył  również,  że konieczność istnienia  Magisterium

podważają  często  ci,  którzy  nie  zgadzają  się  z Kościołem w kwestiach  dogmatycznych676.

Ostateczną  interpretację  depozytu  wiary  ma  tylko  Magisterium  Kościoła,  a nie  nawet

teologowie,  chociaż  mogą  oni  produkować  informacje  w Kościele  mając  swobodę

w niektórych  sprawach,  które  nie  zostały  ostatecznie  przez  Kościół  zinterpretowane

i zatwierdzone.

Terminologia  używana  w szkolnictwie  (łac.  in  scholis),  a nawet  w ramach

Magisterium Kościoła, może być doskonalona677, bowiem Kościół nie zawsze używał tych

samych terminów w ten sam sposób678. Dla przykładu orzeczenia Soboru Chalcedońskiego są

jasne  ze  względu  na  użycie  w nich  dokładnej  terminologii679.  Udoskonalono  w nich

orzeczenia Soboru Efeskiego bez ich zmiany680, a ich syntezę kontynuowały kolejne sobory

konstantynopolitańskie681. Pius  XII  podkreślał,  że  dekrety  Soboru  Chalcedońskiego

potwierdzają  ciągłość  wiary682,  a jego  postanowienia,  formułowane  w precyzyjnym języku

668Tamże, s. 568-569.
669Tamże, s. 569.
670Tamże, s. 563.
671Tamże, s. 563-564.
672Tamże.
673Tamże, s. 564.
674Tamże, s. 567.
675Tamże, s. 567-568.
676Tamże, s. 563.
677Tamże, s. 566.
678Tamże.
679Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 635.
680Tamże, s. 636.
681Tamże.
682Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 143.

199



teologicznym,  zostały  jednomyślnie  przyjęte  jako  zgodne  z wyznaniami  wiary

i wcześniejszymi  dokumentami  Kościoła683.  Ojciec  Święty  również  nie  ganił  tych,  którzy

starają się różnymi sposobami i metodami dążyć do zgłębiania relacji zjednoczenia Chrystusa

z członkami  Kościoła684.  W celu  utożsamienia  dogmatów  katolickich  z dogmatami

dysydentów,  niektórzy  postulowali  uwolnienie  dogmatu  od  terminologii  i pojęć

filozoficznych,  w których  został  zapisany,  aby  ponownie  go  zreinterpretować  na  sposób

używany przez Ojców Kościoła i obecny w Piśmie Świętym. Takie podejście ma rzekomo

oderwać to, co zewnętrzne od Objawienia, od samego Objawienia Bożego685. Ojciec Święty

podkreślił, że odejście od terminów wykorzystywanych w orzeczeniach dogmatycznych jest

błędem, gdyż zostały one wypracowane przez wieki przez utalentowanych i świętych ludzi

pod okiem Magisterium i przy przewodnictwie Ducha Świętego w celu zrozumienia prawd

Bożych.  Część  z tych  terminów  została  usankcjonowana  przez  sobory  powszechne686.

W czasach  Piusa  XII  Kościół  udzielał  aprobaty  teologii  scholastycznej687.  Ojciec  Święty

uważał, że błędem jest odejście od scholastyki w orzeczeniach dogmatycznych688, mimo że

niektórzy  widzą  w niej  hamulec  postępu  i niesprawiedliwe  ograniczenie689.  Twierdził,  że

pogarda  wobec  terminów  i doktryny  kościelnej  sprzyja  relatywizmowi  dogmatycznemu690.

Uznawał  za  błąd  twierdzenie,  że  tajemnice  wiary  nie  są  wyrażone  w prawdziwych

i adekwatnych pojęciach, ale tylko przybliżone przez wiecznie zmienne pojęcia – co prowadzi

właśnie  do  relatywizmu  dogmatycznego691,  jak  i to,  że  odejście  od  aktualnych  definicji

dogmatów  da  możliwość  zaspokojenia  potrzeb  współczesnych  przez  wyrażenie  orzeczeń

dogmatycznych w języku filozofii  immanentyzmu, egzystencjalizmu, idealizmu czy innych

współczesnych  systemów  filozoficznych692.  Uważał,  że  nieostrożnym  jest  opieranie  się

w orzeczeniach dogmatycznych na systemach filozoficznych, które pojawiają się i po krótkim

czasie  przemijają,  gdyż  uczyniłoby  to  dogmaty  niepewnymi693.  Ojciec  Święty  podkreślał

również, że Kościół nie może być związany z każdym systemem filozoficznym, który istniał

w dziejach694.  Papież  widział  możliwość  rozwoju  wiążących  norm  społecznych

postulowanych przez Kościół,  ale  tylko i jedynie w zakresie  ich udoskonalenia.  Ponownie
683Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 632-633.
684Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 231.
685Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 565.
686Tamże, s. 566-567.
687Tamże, s. 567.
688Tamże.
689Tamże.
690Tamże, s. 566.
691Tamże.
692Tamże, s. 565-566.
693Tamże, s. 567.
694Tamże, s. 566.

200



w powyższym fragmencie wybrzmiewa, że metodą w procesie sterowania Kościoła, który ma

prowadzić  do  produkowania  informacji  zgodnych  z rzeczywistością  jest  scholastyka,  a co

wiadomo z rozważań z podrozdziału dotyczącego relacji Kościoła do nauki i naukowców –

tomizm.

Nauczanie  wiary  wymaga  od wiernego trzymania  się  norm Magisterium,  rzetelnej

formacji  nauczycieli  i odważnego  głoszenia  prawdy  także  niewierzącym.  Nauczyciele

w instytucjach  kościelnych  są  zobowiązani  w sumieniu  do  przestrzegania  norm

zatwierdzonych przez papieża695,  a także do nauczania uczniów posłuszeństwa wobec tych

norm696.  Choć  powinni  rozwijać  swoje  dyscypliny,  winni  czynić  to  w granicach

wyznaczonych przez Kościół697. Szkoły katolickie pełnią istotną rolę w formacji młodzieży,

ułatwiając im przyjęcie i docenienie doktryny katolickiej698. Cennym również jest głoszenie

religii  ludziom uczonym – na wzór św. Pawła na Areopagu, które wprawdzie nie zawsze

skutkuje licznymi nawróceniami, ale pozwala niewierzącym dostrzec piękno i dobroczynność

religii699.

Encykliki  stanowią  istotny  środek  nauczania  świętej  wiary  przez  Ojca  Świętego.

Encyklika,  jak podkreślał  papież,  to  dokument  normujący pewne zagadnienia700.  Pius  XII

pisał encykliki np. jako odpowiedzi na prośby pasterzy i świeckich miłośników sztuki, aby

przekazać  wskazówki  i normy  w kontekście  radia,  kina  i telewizji701,  ze  względów

pastoralnych702 i z myślą  o wiernych,  aby  pocieszyć,  zachęcić  czy  pouczyć  błądzących703.

Celem bywało także ukazanie, że Kościół modli się za biskupów pracujących na niedawno

powstałych  placówkach  misyjnych,  wspiera  ich  i posyła  pomoc,  a jednocześnie  dostrzega

trudności tej pracy704. Niejednokrotnie papież wspominał w encyklice ważne rocznice, jak np.

osiemsetną  rocznicę  śmierci  św.  Bernarda  z Clairvaux705,  setną  rocznicę  ustanowienia

dogmatu  o Niepokalanym Poczęciu  przez  bł.  Piusa IX706 czy  pięćdziesięciolecie  encykliki

Providentissimus Deus ze względu na jej źródłowy charakter dla studiów biblijnych707. Papież

pisał  również  encykliki,  aby  przypomnieć  prawdę  o królewskości  Matki  Bożej  i przez  to

695Tamże, s. 578.
696Tamże.
697Tamże.
698Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 515.
699Tamże.
700Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 298.
701Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 770.
702Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 196.
703Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 6-7.
704Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 247.
705Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 370.
706Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 577.
707Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 298.

201



ożywić pobożność maryjną  i cześć dla  Niepokalanej708.  Również  przygotował  w encyklice

odpowiedź przeciwnikom unii brzeskiej709, a w innym ujawnił i potępił błędy przeciw nauce

o dziewictwie710,  czy  też  nawiązywał  do  poprzednich  pism,  które  mogły  nie  dotrzeć,  jak

w przypadku listu do Chińczyków żyjących pod komunistyczną cenzurą711. Papież Pius XII,

kontynuując  tradycję,  pragnął  udoskonalić  encyklikę  swego  poprzednika  Leona  XIII

i wzmocnić  jego  przesłanie,  podkreślając  aspekty  szczególnie  potrzebne  w czasach  jego

pontyfikatu712.  Szczególną  rolę  pełniły  encykliki  dotyczące  muzyki  sakralnej,  które  miały

inspirować wszystkich  zajmujących  się  nią  pod przewodnictwem biskupów713,  aby  mogła

skuteczniej  wspierać wiernych i uświetniać liturgię714. Stanowiła ona odpowiedź na prośby

biskupów,  twórców  i znawców  muzyki715.  Wyjątkowe  znaczenie  miała  encyklika  Mystici

Corporis  Christi,  w której  papież,  odpowiadając  na prośby wielu ludzi  o wyłożenie  nauki

o Kościele716,  chciał  wyciągnąć  takie  wnioski,  aby  jej  rozważanie  dawało  obfitsze  owoce

świętości  i doskonałości717,  aby  przeciwdziałać  błędom  szerzącym  się  wobec  Kościoła718,

a jednocześnie sprawić, żeby Jego piękno i dostojność ponownie zajaśniały719. Dokument ten

powstał również z potrzeby wyrażenia wdzięczności wiernym, którzy są żywymi kamieniami

Kościoła720,  dla  ukazania  miłości  i jednomyślności,  z jaką  zwracali  się  do  papieża721.

Encykliki zawierały też zachętę do ich lektury722. Również zawierały wytyczne dotyczące ich

sposobu  rozpowszechniania.  Ojciec  Święty  apelował  do  biskupów,  aby  przekazali  treść

papieskiego wezwania swoim wiernym723 i kapłanom w sposób jaki uważają za stosowny724,

a także nakaz, aby treść encykliki rozpowszechnili jak najszerzej725. Papież w innej encyklice

życzył sobie, aby biskupi podzielili się jej treścią o walce z ateistyczną propagandą ze swoimi

wiernymi726. Ojciec Święty podkreślał, że praca zgodnie z zaleceniami podanymi w encyklice

708Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 627.
709Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 45.
710Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 174.
711Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 6.
712Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 298-299.
713Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 24-25.
714Tamże, s. 5.
715Tamże, s. 5-6.
716Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 194.
717Tamże, s. 198.
718Tamże.
719Tamże.
720Tamże, s. 196.
721Tamże, s. 195-196.
722Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 239.
723Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 10.
724Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 800.
725Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 643.
726Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.

202



jest wyrazem wdzięczności za nią727. Encykliki były przez papieża wykorzystywane w ramach

procesu  sterowania  Kościołem  i jego  otoczeniem.  Pius  XII  uważał  je  za  dokumenty

normujący pewne zagadnienia,  a więc uściślający normy Kościoła,  które są wymagane do

bycia w jego socjomasie.  Ojciec  Święty podawał przez nie  metody działania  zarówno dla

biskupów, kapłanów i wiernych, odpowiadał na zarzuty,  nauczał,  chwalił,  ganił,  zapewniał

o modlitwie  i swojej  miłości.  Interesującym  jest  zagadnienie,  w którym  papież  użył

dokumentu wyższej rangi, aby przekazać część informacji z dokumentu rangi niższej, gdyż

uznał,  że  poprzedni  mógł  nie  dotrzeć.  Miało  to  zapewnić  ciągłość  komunikacji

z podsystemem Kościoła w Chinach, którego praca receptorów była zaburzona ze względu na

działania komunistów. Innym ciekawym wątkiem jest to, że papież część encyklik pisał, gdyż

został  do  tego  zachęconych  przez  innych  ludzi,  zatem  papież  również  jest  przedmiotem

procesu sterowania, gdyż każdy wierny może Ojca Świętego prosić o np. poruszenie jakiegoś

zagadnienia w ramach encykliki.

Przeprowadzona analiza  wskazuje,  że  Magisterium Kościoła  stanowi  niezastąpioną

normę prawdy w kwestiach wiary i moralności, gwarantując ciągłość doktrynalną i jedność

Kościoła.  Jego  zadaniem  jest  nie  tylko  obrona  i rozwój  dogmatów,  ale  również  ochrona

wiernych  przed  błędami  oraz  wskazywanie  norm  postępowania  w zmieniających  się

warunkach  historycznych  i kulturowych.  Teologia  i filozofia  mogą  pełnić  funkcję

pomocniczą,  jednak  ostateczna  interpretacja  depozytu  wiary  należy  wyłącznie  do  urzędu

nauczycielskiego.  Wskazano  również  na  konieczność  posługiwania  się  scholastyką  jako

narzędziem  utrzymania  spójności  doktrynalnej  oraz  na  rolę  encyklik  papieskich  jako

dokumentów  normujących  i wspierających  proces  sterowania  Kościołem.  W świetle

nauczania papieża Piusa XII jasne staje się, że zarówno nauczyciele Kościoła, jak i wierni,

powinni  trwać  w posłuszeństwie  wobec  Magisterium,  które  w swojej  misji  korzysta

z asystencji Ducha Świętego i autorytetu Chrystusa.

3.5.2. Błędne ideologie i herezje

Treścią niniejszego podrozdziału będzie ukazanie, w jaki sposób Pius XII w swoich

encyklikach  analizował  i potępiał  błędy  oraz  herezje,  które  stanowiły  zagrożenie  dla

integralności  wiary  katolickiej  oraz  prawidłowego  funkcjonowania  Kościoła.  Papież

dostrzegał  mechanizmy  dezinformacji,  fałszywych  doktryn  i błędnych  idei,  które  –  pod

pozorem prawdy – prowadziły wiernych do odejścia od Objawienia i nauki Kościoła. Analiza

727Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 308.

203



będzie  obejmować  zarówno  historyczne  przykłady  herezji,  jak  i współczesne  zagrożenia,

takie jak racjonalizm, materializm, komunizm czy irenizm, które niszczyły jedność i osłabiały

zdolność Kościoła do sprawowania swojej misji. Ukazane zostanie także, że walka z błędami

nie  ogranicza  się  wyłącznie  do  sfery  doktrynalnej,  lecz  ma  istotny  wymiar  społeczny,

kulturowy i polityczny.

Papież uważał, że ludzie częściej pobadają w błąd pod pozorem prawdy, niż trzymają

się go z pewnej złośliwości728. Fałsz jest przedstawiany jako prawda pod pozorem rozsądku729,

a błędy pojawiają się również pod pozorem prawdziwości i sprawiedliwości730. Szczególnie

narażone  są  osoby  mniej  wykształcone,  które  łatwo  ulegają  szeroko  rozpowszechnianym

błędom, które czasem posiadają  właśnie pozór prawdy731.  Papież ostrzegał, że wielu ludzi

próbuje  wykorzenić  chrześcijańską  wiarę  zwłaszcza  z serc  ludzi  prostodusznych,

niewykształconych  lub  będących pod wpływem błędów i fałszywych obietnic  nierealnego

szczęścia na ziemi732. Ojciec Święty zauważył, że również nowinki teologiczne mogą kusić

nieostrożnych,  dlatego  potrzebna  jest  szczególna  czujność  w rozpoznawaniu  błędów733.

Z drugiej strony wierni powinni trzymać się z daleka od myślenia, że wszystko co nowe jest

godne potępienia lub podejrzane tylko i jedynie z tego faktu, że jest nowe734. Jako metody

przeciwników Kościoła  wymieniał  albo zaprzeczanie zbawczej  mocy prawd wiary735,  albo

wprowadzanie  na  miejsce  zasad  chrześcijańskich  swoich  zasad,  rozpowszechniając  je

innym736. Twierdził, że największym złem i jego korzeniem jest zastępowanie prawdy fałszem

i wykorzystywanie tego w sporze737. Błędne idee bywały głoszone przez niektórych w sposób

otwarty  i zuchwały,  przez  innych  bardziej  skryty  i umiarkowany738.  Ich  głosiciele

w publikacjach zachowywali ostrożność, zaś w wykładach i wewnętrznych materiałach byli

znacznie  bardziej  otwarci739.  Zgorszenie,  jakie  wywoływali,  dotykało  zwłaszcza  młodych

księży740. Skutki praktyczne błędnych idei i ruchów antychrześcijańskich były tak wielkie, że

według  Ojca  Świętego  powinny  bardziej  przemawiać  za  ich  potępieniem,  niż  argumenty

rozumowe741. Błędne opinie, które zniekształcają drażliwe kwestie społeczne, prowadzą do
728Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 603.
729Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
730Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 519.
731Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451.
732Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 327.
733Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 577.
734Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 319.
735Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 416.
736Tamże.
737Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218.
738Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 565.
739Tamże.
740Tamże.
741Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 422.

204



wielkiej szkody duchowej742, a fałszywe doktryny niszczą dusze743 i naruszają prawa sumienia

obywatelskiego  i chrześcijańskiego744.  Tylko  Boże  światło  może  rozproszyć  błędy,

ukształtować  i kierować  sumieniem745.  Kossecki  opisując  sposoby  dezinformacji,  czyli

oddziaływania na normy poznawcze systemu wymieniał w ramach dezinformacji pośredniej

właśnie niszczenie tych norm, zamieniania je na inne i zmniejszania wydajności produkcji

informacji  podsystemu  za  to  odpowiedzialnymi.  Dezinformowanie  bezpośrednie  jest

oddziaływaniem  fałszywymi  informacjami  na  dany  system  –  posiada  tylko  doraźne

działanie746.  Tak  to  właśnie  wygląda  w encyklikach  Piusa  XII.  Walka  z normami

informacyjnymi Kościoła polega albo na ich niszczeniu sprowadzając normy danego systemu

do energomaterialnych, albo zamieniania innymi normami informacyjnymi jak zaprzeczające

nauce  Kościoła  i proponujące  cel  jakim  jest  ułuda  zbawienia  już  na  ziemi.  Osłabienie

wydajności korelatora może się odbywać przez zajmowanie go błahymi tematami, które nie

mają  wartości  sterowniczej  lub  ta  wartość  jest  niska747,  jak  np.  spekulacja  teologiczna

oderwana od Objawienia, którą papież nazywał jałową. Tego typu informacje nie służą celom

Kościoła,  a więc  prowadzeniu  ludzi  do  zbawienia  i wychwalania  przez  nich  Boga.

Dezinformacja  w postaci  fałszywych  informacji  na  temat  Kościoła  i Jego  nauki  również

wielokrotnie się pojawiała na kartach tej pracy. Osoby, które chcą w ten sposób zaszkodzić

Kościołowi  starają  się  niekiedy  działać  w sposób  subtelny,  aby  ich  wysiłki  nie  zostały

wykryte  przez  receptory  Kościoła,  a finalnie  ich  skutki  zniwelowane  przez  działanie

homeostatu. Oczywiście może się to tylko wydarzyć w przypadku homeostatu np. w postaci

papieża  i biskupów,  gdyż  Pan  Jezus  Chrystus  i Duch  Święty  wrogie  działanie  zawsze

skutecznie wykrywają i na nie oddziałują odpowiednio do Bożego planu748.

Również w historii Kościoła występowały błędy – już św. Jan Ewangelista walczył

z herezją potępiając doketystów749. Papież opisywał również herezję Eutychesa, który chcąc

zwalczyć  nestorianizm,  sam  popadł  w przeciwną  herezję750,  która  polegała  na  tym,  że

wyróżnił dwa momenty w życiu Słowa – przed, kiedy w Chrystusie były dwie natury – boska

i ludzka,  i po Wcieleniu – tylko jedna751.  Święty Leon opisał go jako osobę nieumiejętną,

742Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 515.
743Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 742.
744Tamże.
745Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 458.
746J. Kossecki, Cybernetyka kultury, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1974, s. 259-260.
747Tamże, s. 261.
748Temat Kościoła jako podmiotu i przedmiotu walki informacyjnej może być kolejnym interesującym 
kierunkiem badawczym.
749Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 323.
750Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 627.
751Tamże.

205



lekkomyślną i upartą752. Eutyches szerzył swoje poglądy w klasztorach753. Po oskarżeniu przez

biskupa  Euzebiusza  z Dorylaeum,  odwołał  się  do  papieża  Leona  Wielkiego754.  Nie  będąc

pewnym poparcia  papieża,  wykorzystał  wpływy na  cesarskim dworze  i przekonał  cesarza

Teodozjusza  II  do  zwołania  synodu,  nazywanego  potem  zbójeckim,  w Efezie,  któremu

przewodniczył  Dioskor,  biskup  Aleksandrii755.  Dioskor,  zwiedziony  podobieństwami

terminologicznymi,  poparł  doktrynę  Eutychesa756.  Na  soborze  w Chalcedonie  potępiono

Eutychesa. Sobór również odrzucił błędy herezji, takich jak doketyzm czy kenoza, w których

wypaczano prawdę o boskości i człowieczeństwie Chrystusa757, a jego uchwały były bronione

przez biskupów Wschodu jako wyraz wierności ortodoksji758. Na tym soborze pojawiły się

również rozbieżności dogmatyczne, które do dzisiaj trwają pomiędzy katolikami a niektórymi

prawosławnymi.  Niektórzy  starożytni  przeciwnicy  soboru  w Chalcedonie  odrzucili  jego

naukę, gdyż utrzymywali, za św. Cyrylem Aleksandryjskim, że jest jedna natura Logosu. Św.

Cyryl, za św. Atanazym, użył właśnie słowa  natura na określenie osoby. Ojcowie Soboru

Chalcedońskiego usunęli te dwuznaczności z wykładni wiary. Jednak część chrześcijan nie

zaakceptowała  tych  zmian,  przez  co  w Etiopii,  Egipcie,  Armenii  i Syrii  wciąż  istnieją

chrześcijanie,  którzy  odrzucają  sobór  w Chalcedonie759.  Papież  widząc  powody  pozornej

rozbieżności  w rozumieniu  wiary  zwracał  się  do  Ormian  pytając  retorycznie,  czy  warto

pozostawać poza Kościołem z powodu pierwotnych niejasności  w terminologii,  skoro sens

wiary pozostaje ten sam760. Sobór posiada właściwość nie tylko korelatora, który produkuje

pewne informacje, ale również i homeostatu, który np. usuwa zakłócenia w postaci herezji.

Szczególnie  istotne  jest,  aby  produkcja  informacji  przez  teologów  (nawet  będących

biskupami)  odbywała  się  w ścisłej  jedności  z Rzymem,  gdyż  wszelkie  odstępstwa,  które

nawet miały u swoich podstaw szlachetne intencje, mogą doprowadzić do jeszcze większych

zaburzeń homeostazy, niż te które chciało się naprawić.

Również szkodliwy był irenizm, który dążył do sztucznej współpracy z niewierzącymi

w walce  z ateizmem,  ignorując  różnice  doktrynalne,  twierdząc  nawet,  że  apologetyka  jest

przeszkodą  w nawracaniu761.  Jego  zwolennicy  dążyli  do  usunięcia  z nauczania  Kościoła

752Tamże.
753Tamże, s. 628.
754Tamże.
755Tamże, s. 628-629.
756Tamże, s. 629.
757Tamże, s. 637-638.
758Tamże, s. 640.
759Tamże, s. 636.
760Tamże, s. 636-637.
761Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 564.

206



elementów opartych na prawie Chrystusowym i integralności  wiary762.  Opinie  irenistyczne

szerzyły się wśród duchowieństwa, w seminariach, instytucjach religijnych i w środowiskach

edukacyjnych763,  choć  nie  da  się  przywrócić  dysydentów  do  Kościoła  przez  irenizm  –

konieczne jest głoszenie pełnej prawdy katolickiej764. Ojciec święty zauważył, że ich intencje

mogły wydawać się szlachetne765. Błędem według Piusa XII było nawet częściowe pomijanie

norm  informacyjnych  Kościoła,  które  ten  podał  jako  konieczne  do  przyjęcia,  aby

przeciwdziałać sterowaniu ateistów i zabiegać o nowych członków Kościoła.

W swoich tekstach Pius XII opisywał problem analizy ludzkiej natury Chrystusa, która

może być prowadzona także pod kątem psychologicznym766, jednak błędem jest analizować

Odkupiciela  przy  oderwaniu  od  osoby  Logosu,  ponieważ  prowadzi  to  do  fałszywych

wniosków767.  Odrzucając  unię  hipostatyczną,  wpada  się  w błędy,  które  były  wielokrotnie

potępiane  przez  Kościół768.  Z drugiej  strony  przypisywanie  ludziom  boskich  właściwości

może  skutkować  błędnymi  poglądami,  które  obarczają  samego  Chrystusa  złymi

skłonnościami769. Ojciec Święty nie wykluczał możliwości wykorzystywania nauk świeckich

do badania np. człowieczeństwa Chrystusa, ale tylko i jedynie, gdy nie ignoruje się przy tym

norm informacyjnych Kościoła.

Papież  w swoich  encyklikach  wymieniał  wiele  błędów  i herezji,  które  potępiał.

Wszystkie  z nich  są  normami  informacyjnymi,  które  są  sprzeczne  z tymi  normami

informacyjnymi,  które  Kościół  podaje  do  przyjęcia.  Pius  XII  zauważył,  że  mimo  wielu

inicjatyw  i zainteresowania  nauką  o Kościele,  poza  jego  granicami  głoszone  są  fałszywe

nauki770, jak na przykład byli tacy, którzy odrzucali prawdę, że Mistyczne Ciało Chrystusa

i Kościół Katolicki są tym samym771. Wśród innych błędów dotyczących świętej wiary papież

wymieniał, uważanie bycia w Kościele jako warunek zbawienia za bezsensowną formułę772,

fałszywy  mistycyzm  deformujący  Pismo  Święte  i przekaz  wiary773,  historyzm  niszczący

fundamenty wiary przez redukcję wartości prawdy do wydarzeń ludzkiego życia774. Podobnie

były  osoby,  które  wątpiły  w osobową naturę  aniołów,  różnicę  między  duchem a materią,
762Tamże, s. 564-565.
763Tamże, s. 565.
764Tamże, s. 578.
765Tamże, s. 564-565.
766Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 638: „Quamvis nihil prohibeat quominus humanitas Christi, 
etiam psychologica via ac ratione, altius investigetur (…)”.
767Tamże.
768Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 344.
769Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 234.
770Tamże, s. 197.
771Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 571.
772Tamże.
773Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 197.
774Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 563.

207



darmowość  porządku  nadprzyrodzonego  oraz  fałszowały  naukę  o zadośćuczynieniu

Chrystusa i grzechu pierworodnym775. Błędy nie ominęły nauki o Najświętszym Sakramencie.

Ojciec Święty nakazywał zachować ostrożność wobec tych, którzy twierdzą, że należy odejść

od  pojęcia  substancji w wyjaśnianiu  transsubstancjacji,  chcąc  ująć  obecność  Chrystusa

w Eucharystii wyłącznie symbolicznie jako obecność duchową776. Interesującym był również

odpierany  przez  Ojca  Świętego  zarzut,  iż  kult  Najświętszego  Serca  Jezusa  wypływa

z przesądów czy materializmu. Pius XII wskazywał, że jest wręcz przeciwnie, gdyż ten kult

wskazuje na duchowe aspekty religii777. W kontekście rozważań o Najświętszym Sercu Jezusa

Papież  podkreślał  również,  że  Kościół  wyraźnie  przeciwstawia  się  naturalizmowi

i sentymentalizmowi jako błędnym ideom778.

Papież zauważył, że w jego czasach wiele osób nie znało wiary, a inni ją odrzucali

jako coś nieprzystającego do aktualnej epoki. Odrzucający wiarę chcieli opierać się tylko na

swoim  rozumie  i potędze  w celu  ujarzmiania  rzeczywistości779.  Ojciec  święty  rozróżniał

racjonalizm,  który  odrzucał  wszystko,  co  jest  nadnaturalne780 i naturalizm  pospolity  (łac.

naturalismum vulgarem),  który  sprowadzał  Kościół  do  zwykłego  związku  społecznego781.

Jednocześnie występowały błędne poglądy w zakresie fundamentalnych prawd wiary. Wbrew

dekretom Soboru Watykańskiego I podważano rozumową możliwość poznania osobowego

Boga, początku świata czy wszechwiedzy Boga o czynach ludzkich oraz błędnie zakładano

konieczność  stworzenia  świata782.  Problemy  nie  ominęły  teorii  ewolucji,  która  bywała

wykorzystywana przez komunistów do uzasadnienia materializmu dialektycznego783, a jako

dogmat przyczyniała się do powstania egzystencjalizmu, który odrzucał to, co niezmienne,

skupiając  się  wyłącznie  na  jednostkowych  zjawiskach784.  Błędem potępionym przez  Ojca

Świętego  było  również  nieroztropne  uznanie  teorii  ewolucji  za  wyjaśniającą  pochodzenie

wszystkiego  i dowiedzioną,  mimo  że  nauki  przyrodnicze  tego  nie  potwierdzały785.

Niebezpiecznym był jej wariant poligenistyczny, wedle którego istnieli ludzie niepochodzący

od Adama lub  Adam był  pewną zbiorowością  pierwszych rodziców, który jest  sprzeczny

z dogmatem  o grzechu  pierworodnym786.  Groźny  był  także  wpływ  panteistycznych
775Tamże, s. 570.
776Tamże, s. 570-571.
777Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 342.
778Tamże, s. 311.
779Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 327.
780Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 197.
781Tamże.
782Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 570.
783Tamże, s. 562.
784Tamże, s. 563.
785Tamże, s. 562, 576.
786Tamże, s. 576.

208



i monistycznych  interpretacji  ewolucji,  które  głosiły,  że  wszystko  podlega  nieustannej

przemianie, co prowadziło do wypaczeń wiary w osobowego Boga787.

Papież  ostrzegał  przed  niebezpieczeństwami  materializmu  i ateizmu,  które

rozprzestrzeniają się na skalę globalną, zacierając prawdy wiary. Pius XII zachęcał biskupów

i ich wiernych szczególnie  w Niedzielę  Męki  Pańskiej  do krucjaty modlitewnej  przeciwko

propagandzie  ateuszy  o środki  zaradcze  tego  zła788.  Osobiście  deklarował,  że  w Niedzielę

Męki Pańskiej wejdzie do Bazyliki św. Piotra, aby zjednoczyć się z całym światem katolickim

w modlitwie  o przeciwdziałanie  ateizacji,  prosząc  wiernych  o włączenie  się  w błagania

Boga789. Papież wyrażał nadzieję, że nie dojdzie do tego, że ateusze będą bardziej aktywni od

katolików790.  Wrogowie  Kościoła  kusili  korzyściami  ziemskimi  i szczęściem  za  cenę

zniszczenia  duszy przez wyrzeknięcie  się  Chrystusa i Kościoła791.  Dlatego Kościół  potępił

różne formy marksistowskiego socjalizmu, gdyż Jego obowiązkiem jest chronić ludzi przed

błędami, które zagrażają zbawieniu792. Jednak przeciwnicy Kościoła próbowali tworzyć jego

imitacje,  skażone  zasadami  komunizmu793.  I tak  materialiści  również  posiadali  swoich

kaznodziejów, którzy próbowali sprowadzić ludzi do stanu nędzy, sami odrzucając nadzieję

na  wieczne  szczęście794.  Papież  wyrażał  smutek  z powodu  komunistów,  którzy  próbowali

wprowadzić  prawo,  aby  katolicy  w Chinach  mogli  sami  –  wbrew  Rzymowi,  wybierać

biskupów, tłumacząc to względami duszpasterskimi – szybszą reakcją na potrzeby wiernych,

sprawniejszym powierzaniem parafii i wyborem osób akceptowanych przez komunistycznych

decydentów, czyli niesprzeciwiających się komunizmowi795. Kościół w Chinach spotykał się

też  z zarzutami,  że  pragnie  przywłaszczyć  sobie  uprawnienia  państwa,  a jego  działania

osłabiają  siłę  i wartość  struktur  państwowych796.  Aby  przeciwdziałać  tym  wpływom

komunizmu Ojciec Święty twierdził, że należy prywatnie i publicznie głosić, że na tej ziemi

jesteśmy tylko wygnańcami przeznaczonymi do wiecznego szczęścia, do którego prowadzi

prawda i cnota797. Jednak dostęp do informacji podważających ateistyczny materializm bywał

blokowany przez  np.  tak  zwaną żelazną  kurtynę  dźwiękową w przestrzeni  radiowej798,  co

utrudniało proces przekazywania prawdy. Komuniści w ramach swojego procesu sterowania
787Tamże, s. 562.
788Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 220.
789Tamże.
790Tamże, s. 219.
791Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 61.
792Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 518.
793Tamże, s. 505.
794Tamże, s. 527.
795Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 609.
796Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 447.
797Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 517.
798Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 796.

209



Kościołem  i innymi  systemami  jak  państwa  i narody  tworzyli  imitację  Kościoła,  która

również  miała  swoje  normy  informacyjne  jak  dogmat  ewolucji,  marksizm  dialektyczny,

pewną etykę i cel w postaci dążenia do raju na ziemi. Również prowadzili pewną działalność

apostolską,  która  miała  na  celu  oddziaływanie  informacyjne,  aby  dołączyć  do  systemu

komunistów. Ich działania  jednak nie sprowadzały się tylko do norm informacyjnych,  ale

obejmowały  też  normy prawne  w postaci  prawa  uderzającego  w Kościół,  jak  i niszczenie

relacji Rzymu ze swoimi podsystemami jak np. casus kontrolowania i zagłuszania przestrzeni

radiowej.  Wykorzystywali  również  normy  witalne  i ekonomiczne,  które  zostały  opisane

w następnym podrozdziale dotyczącym prześladowań.

Skutkiem  materializmu,  ateizmu  i hedonizmu  jest  osłabienie  umysłu  i niszczenie

cnoty799. Wyraża się to w miłości do pieniądza, która wzrasta z czasem i kieruje decydentami

narodów, dążeniu  do wygód,  ucieczce  od surowości  życia  i w kulcie  ciała800.  Materializm

prowadzi  do  pogardy  życia,  w tym  do  aborcji801.  Popycha  ludzi  do  pogoni  za

przyjemnościami, przejawiającą się w niemoralnych lekturach i widowiskach802, oraz objawia

się  w obojętności  na  bliźniego,  egoizmie  i niesprawiedliwości  tłamszącej  drugiego

człowieka803. Całe życie zostaje podporządkowane satysfakcjom ziemskim i dobrobytowi804.

Pokusa materializmu dotyka  cały świat805,  tak że ówczesna polityka  i ekonomia światowa

miały  swoje  podłoże  w właśnie  w materializmie806.  Ojciec  Święty  twierdził,  że  niektórzy

uważali,  że zabijanie  osób pozbawionych urody, obłąkanych lub chorych genetycznie  jest

postępem  ludzkości  służącym  wspólnemu  dobru,  lecz  była  to  zbrodnia  przeciwko  prawu

naturalnemu, która dodatkowo sprzeciwiała się uczuciom ludzkim807. Ateistyczny materializm

stanowił  poważne  zagrożenie808,  a jego  wpływ  widać  było  m.in.  w Afryce,  gdzie  ateiści

podburzali  ludzi  i Narody  przeciwko  sobie809,  wypaczając  osąd  pod  pozorem  fałszywego

dobra810.  Również  fałszywa  koncepcja  nieograniczonego  rozwoju,  zamiast  uporządkować

życie  materialne  ludzi,  doprowadziła  do  chaosu w każdej  dziedzinie  ludzkiej  działalności

przez oderwanie prawa Bożego od moralności811.  Byli  tacy,  którzy twierdzili,  że  godność

799Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 457.
800Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 615.
801Tamże.
802Tamże, s. 615-616.
803Tamże, s. 616.
804Tamże.
805Tamże, s. 615.
806Tamże.
807Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 239.
808Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 505.
809Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 230.
810Tamże.
811Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 439.

210



ludzka  i cnoty  wzrastają  przez  rywalizację,  zazdrość  i nienawiść,  ale  byli  w błędzie812.

Problemem była również laicyzacja, która przyjęta przez niektóre państwa i społeczeństwa,

nawet o chrześcijańskiej kulturze, doprowadziła do odrzucenia wpływu Boga i Kościoła, co

papież  porównywał  do  chwili  ukrzyżowania  Chrystusa,  gdy  cała  ziemia  pogrążyła  się

w mroku  (Mt  27,  45)813.  Ludzie  owładnięci  laicyzmem  i ateistycznym  materializmem

popełniali błąd, zrównując wszystkie religie, co jest poglądem nie do przyjęcia, gdyż zaciera

rozróżnienie  między  prawdą  a fałszem  w myśleniu  i działaniu814.  Materializm,  hedonizm,

ateizm i inne  błędy tej  klasy  niszczyły  normy etyczne  Kościoła  zamieniając  je  na  normy

witalne (przyjemności) i ekonomiczne (zysk). Prowadzi to do wytrącenia ze stanu równowagi

całego systemu międzynarodowego lub  jego podsystemu (np.  region lub  kontyntent)  oraz

systemów  państwowych.  W przypadku  laicyzacji  normy  informacyjne  Kościoła  zostają

zrównane  z innymi  normami  informacyjnymi  –  fałszywych  religii  sprawiając,  że  system

państwowy  i narodowy  przestają  czerpać  z pozytywnych  aspektów  sterowania  Kościoła

swoim systemem co doprowadzi, o czym było w drugim rozdziale tejże pracy, do wytrącenia

go ze stanu równowagi funkcjonalnej.

Zaniedbania,  jakimi  są  opóźnienia  w udzielaniu  pomocy  Narodom przechodzącym

radykalne zmiany społeczne, niosły szczególne zagrożenie815. Gdy w jakimś narodzie w ciągu

dekad  następowały  zmiany,  które  gdzie  indziej  trwały  wieki,  łatwiej  tam  o wzburzenia

i podatność na różne wpływy. Jeżeli zaś naród był kształcony głównie w duchu praktycznym

i teoretycznym,  może  łatwiej  ulec  materializmowi816,  co  z czasem  poważnie  zaszkodzi

wzrostowi wiary i stworzy sytuację trudną do naprawienia817. Przykładem takich rejonów była

Afryka. Papież wyrażał zaniepokojenie jej niektórymi rejonami, gdzie ludzie deklarujący się

jako chrześcijanie przeciągają ludzi na pogaństwo818 co wynikało nawet z działania niektórych

Narodów,  które  deklarowały  się  jako chrześcijańskie819.  Ojciec  Święty wyrażał  ojcowskie

uznanie pasterzom afrykańskim, którzy chronili swoich wiernych przed niebezpieczeństwami

fałszywych idei820. Zagrożenia nie ominęły również studentów z Afryki, ale też i Azji, którzy

studiowali za granicą, gdyż często tracili oni kontakt z katolickimi wspólnotami, co osłabiało

ich życie chrześcijańskie i narażało na wpływ ateistów oraz materialistów821.  W przypadku

812Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 240.
813Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 424.
814Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 312-313.
815Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 231.
816Tamże.
817Tamże.
818Tamże, s. 230-231.
819Tamże.
820Tamże, s. 230.
821Tamże, s. 245.

211



dynamicznych zmian dany system może działać w niemalże permanentnym stanie wybicia

z równowagi,  gdyż  homeostat  może  być  za  słaby  do  przeciwdziałania  zakłóceniom

w systemie. Brak zdolności do samosterowania sprawia, że przyszła struktura systemu będzie

zależała  od pewnej  wypadkowej dążeń z wnętrza  systemu i z jego otoczenia  i może łatwo

prowadzić albo do zniszczenia systemu, albo do podporządkowania go przez silniejszego822.

W przypadku niewielkiej społeczności Kościoła – pewnego Jego podsystemu, żyjącej w kraju

w trakcie  dynamicznych  zmian,  stan  równowagi  może  być  zapewniony  przez  działanie

lokalnych pasterzy, którzy np. chronią swój system przed wrogimi i szkodliwymi normami

informacyjnymi, a więc są homeostatem tegoż podsystemu.

Należy być pełnym współczucia wobec błądzących, pomagać im, zachęcać i rozważać

ich argumenty823, ponieważ miłość powinna obejmować również tych, którzy oddalili się od

prawdy824.  Popadający w fałszywe idee chcieli  wejść na wyższy poziom człowieczeństwa,

a pozbawiono ich godności i uczyniono niewolnikami825. Co więcej błąd i niezgoda zawsze są

powodem smutku dla ludzi dobrych, a szczególnie dla katolików826. Ojciec Święty,  za św.

Cyrylem, uznawał nawet, że heretycy niekoniecznie mylą się we wszystkim – część tego, co

wyznają, może być prawdą827. Ojciec Święty uważał, że największą powinnością wobec jego

czasów było mówić prawdę przez wykazanie błędów i wskazanie lekarstwa na nie828. Jeśli

powodem  odejścia  od  Chrystusa  jest  nienawiść  –  to  ludzie  powinni  skierować  się  ku

chrześcijańskiej miłości, jeśli błędy, to ludzie muszą wrócić do prawdy829, a więc do Kościoła,

gdyż błąd zawsze istniał poza Nim830. Pius XII sam deklarował, że w swoim nauczaniu nie

będzie  zważał  na  osobę,  opór,  nieufność,  sprzeciw  lub  obawę  o złe  odczytanie  lub

niezrozumienie  swojego  przekazu831.  Nakazywał  biskupom  i przełożonym  generalnym

zakonów, aby błędne opinie nie były nauczane wiernym lub duchowieństwu, ani podawane

w szkołach, na konferencjach i w różnych pismach832, oraz aby biskupi przypominali zasady

katolickie,  przeciwdziałając  odrzuceniu  Boga  i Jego  prawa833.  Przypominał,  że  biskupi

822Kossecki ten problem tłumaczył na upadkach już istniejących państw przez osłabienie się podsystemu, który 
pełnił rolę homeostatu, natomiast formalnie zjawiska w przypadku nowopowstałych państw są analogiczne. Por. 
J. Kossecki, Cybernetyka społeczna, dz. cyt., s. 32-33.
823Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 518.
824Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 135.
825Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 425.
826Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 561.
827Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 143.
828Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 420.
829Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 603.
830Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 561.
831Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 420-421.
832Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 577.
833Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 219.

212



powinni  usuwać fałsz  i błąd834.  Papież  wolał  przestrzegać  przed zagrożeniem błędów,  niż

potem walczyć z jego skutkami835, ale jak już do błędu doszło, to nakłaniał błądzących, aby

w swoim myśleniu i działaniu opierali się na nauce Kościoła836. Wyrażał przy tym nadzieję,

że kłamstwa podżegaczy zostaną ujawnione przez światło Chrystusa837, a arogancja dumnych

zostanie  upokorzona838.  Ojciec  Święty  podkreślał,  że  sposobem na  uniknięcie  zwiedzenia

przez  Szatana  jest  miłość  do Kościoła,  który Chrystus  nabył  Swoją  Krwią839.  Wskazywał

również na potrzebę praktycznych narzędzi – takich jak łacina, która jawi się jako skuteczne

lekarstwo przeciwko skażeniom katolickiej nauki840. Również uczelnie i szkoły są przydatne

w obalaniu błędów, szczególnie tych niekatolickich i komunistycznych841. Pius XII zauważył,

że  mogą  w walce  z ateizacją  być  pomocni  dobrze  wykwalifikowani,  o nienagannym

charakterze  świeccy  katolicy,  którzy  podejmą  i rozwiną  dzieła  przeciwdziałania  błędom

w opinii publicznej842. Obrony Kościoła przed jego wrogami może się dokonywać poprzez

głoszenie słowa, publikacje oraz wzorowe życie843. Także apelował o odrzucenie ówczesnych

nowinek  niezgodnych  z nauką  Kościoła,  wzywając  wiernych  do  wewnętrznego

i zewnętrznego kultu tajemnic wiary oraz oddania życia Bogu w jedności z tą wiarą844. Osoby

będące poza Kościołem nie mogą być traktowani jak wrogowie. Jeśli odrzucili  oni normy

informacyjne,  które Kościół  podaje  do przyjęcia,  to  można oczekiwać,  że nie  są  w stanie

optymalnie  działać  nawet  jako  ludzie.  Jest  to  stan  godny  pożałowania  i współczucia.

Lekarstwem na wszelkie  błędy –  czy  dezinformację  bezpośrednią  w postaci  kłamstw,  jak

i pośrednią  w postaci  różnych,  błędnych  ideologii  jest  Święty  Kościół  Katolicki,  świętość

i Jego  nauka,  którą  powinni  nauczać  papież  biskupi,  kapłani,  wykształceni  świeccy,  jak

i podsystemy  Kościoła  w postaci  szkół  i uczelni.  Nauki  błędnej  natomiast  –  należy  się

wystrzegać,  chyba,  że  w aspekcie  badania  jej  skutków  przez  specjalistów  jak  filozofów

i teologów.

Encykliki  Piusa  XII  jasno  wskazują,  że  źródłem  zakłóceń  w życiu  Kościoła

i społeczeństw  są  wszelkie  formy  błędnych  idei  i herezji,  które  podważają  normy

informacyjne  Kościoła,  zastępując  je  normami  fałszywymi.  Papież  ukazywał  historyczną

834Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 587.
835Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 577.
836Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 594.
837Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.
838Tamże.
839Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238.
840Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 545.
841Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 515.
842Tamże, s. 520.
843Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 328.
844Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 626-627.

213



ciągłość walki z błędem – od czasów apostolskich po współczesne – oraz ostrzegał, że jego

skutki uderzają szczególnie w osoby proste, młodzież i całe narody podatne na manipulację.

Jako lekarstwo wskazywał powrót  do prawdy i jedności  z Kościołem,  który dzięki  swojej

misji,  nauce  i świętości  pozostaje  jedynym pewnym przewodnikiem do zbawienia.  Walka

z dezinformacją i błędami, zarówno jawnymi, jak i ukrytymi, winna być prowadzona przez

papieża,  biskupów,  kapłanów,  świeckich  oraz  instytucje  edukacyjne,  aby  zachować

integralność wiary i ochronić wiernych przed zagrożeniami duchowymi i społecznymi.

3.6. Wytrwanie Kościoła w prześladowaniach jako świadectwo wierności 

Chrystusowi i trwałości Mistycznego Ciała

3.6.1. Charakterystyka katolików i Kościoła w dobie prześladowań

Niniejszy podrozdział  poświęcony będzie analizie nauczania Piusa XII dotyczącego

natury, przyczyn i konsekwencji prześladowań Kościoła oraz sposobów ich przezwyciężania

w perspektywie  teologicznej  i systemowej.  Na  podstawie  świadectw  papieskich  ukazane

zostaną  trwałość  Kościoła  jako  Mistycznego  Ciała  Chrystusa,  jego  odporność  na

oddziaływania energomaterialne (witalne,  ekonomiczne,  prawne) oraz prymat oddziaływań

informacyjnych  (wiara,  przykład,  modlitwa)  w ekspansji  i obronie  ładu  eklezjalnego.

Szczególne  miejsce  zajmą:  rola  kapłanów  i biskupów  jako  homeostatów  podsystemów

kościelnych,  wspólnotowy  wymiar  cierpienia  i odpowiedzialności  za  prześladowanych,

a także  studia  przypadków  związane  z komunistycznymi  prześladowaniami  w Europie

Wschodniej  i w Chinach  (w tym krytyka  koncepcji  trzech  autonomii i ingerencji  państwa

w sukcesję  biskupią).  Podrozdział  zmierzać  będzie  do  wykazania,  że  mimo  ograniczania

efektorów  Kościoła  przez  wrogów,  jego  normy  poznawcze,  etyczne  i ideologiczne  –

zakorzenione  w Chrystusie  Królu  –  zachowują  zdolność  stabilizowania  i sterowania

wspólnotą, mobilizując wiernych do heroicznego świadectwa, modlitwy i miłości społecznej.

Od początku Kościoła jego wrogowie starali się skazić błędami wiarę katolicką lub

wykorzenić  ją  z ludzkich  serc  za  pomocą  prześladowań,  szykan  i kłamstw845.  Historia

pokazuje,  że  prześladowcy  Kościoła  przemijają,  natomiast  Boża  prawda trwa na  wieki846.

Społeczność  Chrystusa  nigdy  nie  może  zostać  pokonana,  nawet  jeśli  jest  nieustannie

atakowana847,  gdyż  została  założona  przez  samego  Boga848.  Kościół  podtrzymywany

845Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 355.
846Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 455.
847Tamże.
848Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 138.

214



i wzmocniony przez Chrystusa wychodzi zawsze zwycięsko z ciężkich okresów historii849, jak

i z wszelkich prześladowań850. Kościół jest zbudowany na skale i stoi niewzruszony. Pomimo,

że  oblewają  go  fale,  to  posiada  najbezpieczniejszy  port  zbawienia,  do  którego przyjmuje

każdego,  który  jest  w trudzie851.  Dla  przykładu  pierwsi  chrześcijanie,  choć  nieliczni,

pozbawieni broni i środków materialnych, obalili jedną z największych potęg – Rzym. Pius

XII stwierdził,  że niewątpliwie to samo było możliwe w jego czasach852. Jednak wrogowie

Mistycznego  Ciała  Chrystusa  utrudniają  wprowadzenie  prawd  wiary  w życie853.  A te

utrudnienia w szerzeniu Królestwa Bożego mogą mieć charakter zorganizowany i starannie

zaplanowany854, a nawet skryty855. Jednak nawet gdy głoszenie Ewangelii staje się niemożliwe

z powodu uwięzienia,  sam przykład wytrwałości w cierpieniu staje się Jej świadectwem856.

Apostolski  zapał,  zakorzeniony w szczerej  wierze,  nie  ustępuje  wobec prześladowań,  lecz

szerzy  się  po  całym  świecie857.  Ojciec  Święty  twierdził  wręcz,  że  trudności  powinny

pogłębiać w katolikach ufność do Boga i mobilizować ich do intensywniejszej pracy w duchu

miłości858. Co więcej, kiedy wrogowie atakują Kościół sam Chrystus jest obecny i wzbudza

swoją  łaską  obrońców,  aby  chronić  i przywrócić  dawną  siłę  i dać  większy  wzrost

Kościołowi859.  A szczególnie  Chrystus  Król  jest  bliski  Swoim  wiernym  w czasach

prześladowania860.  Papież  umacniał  prześladowanych  słowami  autora  listu  do  Diogneta:

„Chrześcijanie  (…) są  w ciele,  lecz  żyją  nie  według ciała.  Przebywają  na  ziemi,  lecz  są

obywatelami nieba. Słuchają ustalonych praw, a własnym życiem zwyciężają prawa. Kochają

wszystkich ludzi,  a wszyscy ich prześladują.  Są zapoznani i potępiani,  a skazani na śmierć

zyskują życie. (…) Pogardzają nimi, a oni w pogardzie tej znajdują chwałę. Spotwarzają ich,

a są usprawiedliwieni. (…) Czynią dobrze, a karani są jak zbrodniarze. Karani radują się jak

ci,  co  budzą  się  do  życia”861,  oraz:  „Jednym  słowem:  czym  jest  dusza  w ciele,  tym  są

w świecie chrześcijanie”862. W powyższym fragmencie po raz kolejny pokazuje się prawda, że

849Tamże, s. 138-139.
850Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 504.
851Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 455-456.
852Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 504.
853Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 416.
854Tamże, s. 442.
855Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
856Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 61.
857Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 636.
858Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 442.
859Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 137-138.
860Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 450.
861Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 458-459. Tłumaczenie za: Do Diogneta, w: Pierwsi świadkowie. Pisma 
Ojców Apostolskich,. tłum. A. Świderkówna, red. M. Starowieyski, Wydawnictwo „M”, seria: Biblioteka Ojców 
Kościoła 10, Kraków 1998.
862Tamże, s. 459. Tłumaczenie za: Do Diogneta, dz. cyt.

215



chrześcijanin  jest  odporny  na  oddziaływania  na  normy  energomomaterialne  jak  witalne

(tortury,  uwięzienie  i śmierć),  ekonomiczne  (brak  środków)  i prawne  (zwyciężanie  praw

swoim życiem). Kościół dokonywał od początku swojej historii ekspansji przez oddziaływania

informacyjne. Z ludzkiego punktu widzenia miał braki w akumulatorze zarówno pod kątem

socjomasy  (mała  ilość  chrześcijan),  socjoenergii  (brak  środków  materialnych),  jak

i w efektorach  (brak  broni).  A jednak  udało  się  z czasem  Mistycznemu  Ciału  Chrystusa

opanować  system  imperium  rzymskiego.  Normy  Kościoła  są  w stanie  przetrwać  swoich

prześladowców.  Co  więcej  Kościół  nigdy  nie  upadnie,  gdyż  jego  homeostatem  jest  sam

Chrystus,  który  może  usuwać  wszelkie  zaburzenia  równowagi  funkcjonalnej  zgodnie  ze

Swoją wolą.

Droga  Kościoła  jest  pełna  przeszkód863. Ojciec  Święty stwierdził,  że  nie  jest

zaskakującym, że katolicy są lub będą prześladowani, gdyż i Chrystus był prześladowany864,

jak  i te  prześladowania  zapowiadał865.  Skoro  sam  Kościół  upodabnia  się  do  Chrystusa,

naturalne  jest,  że  również  doświadcza  cierpień  i prześladowań866.  Papież  przypominał,  że

Mistyczne Ciało Chrystusa będzie prześladowane, poddawane trudnościom i oszczerstwom,

podobnie jak Zbawiciel,  jednak katolicy zwyciężą pokojowo, tak jak zwyciężył On sam867.

Dotyczy to szczególnie kapłanów. Chrystus sam również wskazał, że konkretnie kapłani będą

prześladowani,  tak  jak  On868.  Ojciec  Święty pocieszał  kapłanów,  starał  się  ich  umocnić

i zauważył, że oni powinni być oparciem dla słabych i chwiejnych. Kapłani powinni również

jasno  zaznaczyć,  że  jest  rzeczą  nie  do  zaakceptowania,  jeśli  ktoś  gestem  lub  słowem

wyrzeknie się Chrystusa lub Kościoła869.  Wytrwanie prześladowań, nawet za cenę śmierci,

jest królowaniem z Chrystusem, natomiast ten kto zaprze się Chrystusa, tego zaprze się sam

Pan Jezus870. Pius XII zaznaczał, że ciężkie czasy wymagają również szczególnych, a wręcz

heroicznych poświęceń, również u biskupów871. Co więcej Pan Jezus był prześladowany przez

tych samych ludzi, których odkupił – podobnie jest z Kościołem, który cierpi od rąk tych,

którym  niesie  zbawienie872.  Podobieństwo  Chrystusa  do  systemu  Kościoła,  jego

podsystemów,  jak  i jego  elementów  sprawia,  że  również  one  będą  musiały  cierpieć

prześladowania.  Szczególne  miejsce  zajmuje  podsystem kapłanów,  którego  zadaniem  jest

863Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 418.
864Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 503.
865Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 355-356.
866Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 215.
867Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 455.
868Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 11-12.
869Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 61.
870Tamże, s. 62.
871Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452.
872Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 194.

216



sterować  wiernymi,  aby  wytrwali  w prześladowaniach  nawet  za  cenę  utraty  życia,  gdyż

normy Kościoła nie uwzględniają możliwości wyrzeknięcia się Zbawiciela.

Prześladowanie  katolików jest  problemem całego  Kościoła.  Jeśli  cierpi  jedna  jego

część, to cierpią wszystkie873. Nikt nie może pozostać opieszały i bezczynny, gdy wrogowie

Kościoła niszczą fundamenty religii katolickiej i kultu Bożego874, a skoro działania wrogów

Kościoła są wspólne, to i odpowiedzią powinno być wspólne działanie na rzecz ustanowienia

i pogłębienia  Królestwa  Chrystusa875.  Ciężkie  doświadczenia  chrześcijan  wzmacniają  ich

wzajemną  więź  i świadomość,  że  wspólne  zagrożenie  dotyka  wszystkich  wierzących876.

Ojciec Święty zaznaczał,  że jeśli  dla obrony chrześcijaństwa potrzebne będą liczne trudy,

należy  się  ich  podjąć877.  Przypominał,  że  broniąc  Kościoła,  należy  głosić  prawdę

z poszanowaniem  drugiego  człowieka878.  Wierni  mają  obowiązek  współczucia  i duchowej

łączności  z torturowanymi  chrześcijanami879,  powinni  okazać  braterską  miłość

prześladowanym  chrześcijanom880.  Ojciec  Święty  zaznaczał,  że  poprzez  modlitwy  i akty

pokutne można wyprosić u Boga łaski, które umocnią i podniosą dusze prześladowanych ku

rzeczom wiecznym, jak i to, że będą ich pocieszać sami aniołowie881. Papież otaczał miłością

i czcią wszystkich cierpiących za wiarę882.  Szczególnie błogosławił tym, którzy cierpieli za

obronę  i miłość  do  Kościoła883.  Ogarniał  swoją  miłością  wszystkich  wiernych,

a w szczególności tych, którzy są prześladowani884. Wyrażał ubolewanie, że protesty i skargi

nie przyniosły pomocy prześladowanym chrześcijanom885.  Papież zachęcał do wysiłku tych,

którzy mają albo utrudniony kontakt, albo wcale nie mogą komunikować się z Rzymem, a są

poddani licznym zasadzkom i niebezpieczeństwom, aby swoimi modlitwami wypraszali Bożą

pomoc886.  Papież  cieszył  się  również,  że  większość  łacinników  oraz  katolików  obrządku

wschodniego niezłomnie trwała przy wierze katolickiej, mimo braku odpowiednich środków

i pomocy  pasterzy,  którzy  z powodu  prześladowań  nie  mogli  pełnić  swojej  posługi887.

W swoich listach apostolskich wyraził współczucie wobec ich cierpień, jak i zachęcił ich do

873Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 527.
874Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 219.
875Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
876Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 417.
877Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 328-329.
878Tamże, s. 328.
879Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 527.
880Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 226-227.
881Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 13.
882Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 503.
883Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 459.
884Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 449.
885Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 639.
886Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 454-455.
887Tamże, s. 453.

217



wytrwania  w wierze888. Papież  przytaczał  słowa  św.  Ignacego  Antiocheńskiego,  aby  nikt

z chrześcijan nie okazał się dezerterem, ale podobał się temu komu służy. Każdy wierzący

powinien mieć jako broń chrzest,  jako hełm wiarę, jako włócznię miłość, a zbroją ma być

cierpliwość889. Z drugiej strony Ojciec Święty wykorzystywał porównanie, że chrześcijanin

jest żołnierzem Chrystusa i nigdy nie może opuścić pola bitwy890. Tę służbę wojskową, jaką

jest bycie chrześcijaninem, przerywa tylko i jedynie śmierć891. Przytaczał, za św. Cyprianem,

że chrześcijanie są jak żołnierze, którzy nie po to się zaciągali do armii, aby odrzucać bitwy

i myśleć tylko o pokoju. Sam Chrystus, który jest mistrzem pokory i cierpienia jako pierwszy

stanął do walki892. Niestety, część chrześcijan uległa fałszywym ideom. Papież zauważył, że

byli oni tylko z imienia chrześcijanami – niedołężni, chwiejni i tchórzliwi – nie mieli odwagi

iść śladami Jezusa Chrystusa893. Prześladowani katolicy mogą uzyskać pomoc przez modlitwę

(relacje  informacyjne  do  Boga  lub  świętych)  dzięki  czemu  Bóg  może  ich  umocnić,  aby

wytrwali  do  końca.  Papież  próbował  również  sterować  prześladowcami  informacją  przez

protesty i skargi, ale bezskutecznie.  Istotne jest,  aby dodać, że część wspólnot chrześcijan,

nawet  bez  swoich  pasterzy  wytrwała  w wierze,  co  z punktu  widzenia  cybernetyki  jest

znacznie utrudnione, niż jakby przewodził nimi kapłan.

Cierpienie, choć trudne, ma głęboki sens – jeśli ktoś ofiarowuje swoje cierpienie, to

staje się ono pożyteczne dla niego samego, jak i całego Kościoła894, a wszystko co chwalebne

i wspaniałe  rodzi  się  właśnie  z cierpienia895,  dlatego  trudy  nie  powinny  zniechęcać,  ale

pobudzać do działania896. Ojciec Święty wyrażał głęboki żal za cierpiącymi897 i szczególnie

błogosławił  tym,  którzy  cierpią  niesprawiedliwość898.  Stwierdzał,  że  dla  ratowania  dusz

należy  łączyć  swoje  cierpienia  z cierpieniami  Pana  Jezusa899.  Sam  Chrystus  jest

pocieszycielem  cierpiących900 pocieszając  swój  tułający  się  Kościół  pokojem901.  Widzi

cierpienia swoich dzieci902 i je zna, wynagradzając za nie w stosownym czasie903. Ci, którzy

888Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 10.
889Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 455.
890Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 638.
891Tamże.
892Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 503-504.
893Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 416.
894Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 246.
895Tamże, s. 193-194.
896Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
897Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 246.
898Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 14.
899Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 246.
900Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 323.
901Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 210.
902Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 614.
903Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 453.

218



ofiarowywali Bogu swoje cierpienia otrzymają od Niego nagrodę904. Samo znoszenie trudów

będzie przez Boga wynagrodzone wiecznym szczęściem905. Co więcej osoby słabe są bliższe

Chrystusowi,  gdyż  są  godne  większego  współczucia906.  Pius  XII  podkreślał,  że  Bóg  nie

zezwoli,  aby  Jego  wierni  byli  doświadczani  przez  nadmierne  cierpienie907.  Ojciec  Święty

zaznaczał, że każdy, kto pragnie zbawienia ludzkości – powinien każdego dnia się modlić,

ofiarować Panu Bogu swoje cierpienia za Kościół908. Zachęcał również, aby cierpiący z wiarą

zwracali  się  do  Pana  Boga  ofiarowując  Mu  swoje  cierpienia909 każdego  dnia  w intencji

bezpieczeństwa,  szczęścia  i rozwoju  Kościoła910.  W kontekście  prośby  o modlitwę

w Niedzielę  Męki  Pańskiej  o powstrzymanie  ateizacji  zalecał,  aby wszyscy,  którzy  nie  są

w stanie przyjść do kościoła tego dnia, ofiarowywali Bogu swoje cierpienia i lęki911. Pius XII

wskazywał również, że Niepokalana jasno widzi prawdziwe potrzeby ludzi912, współczuje ich

nieszczęściom913 i wie,  jaką  wartość  ma  cierpienie  złączone  z cierpieniem  Chrystusa,

ponieważ ofiarowanie swojego cierpienia może przyczynić się do chrześcijańskiej odnowy

społeczeństwa914. Ofiarowanie cierpienia jest również metodą pomocy prześladowanym, jak

i całemu Kościołowi. Za łączenie się w cierpieniu, która wydaje się być relacją informacyjną

wiernego do Chrystusa, Zbawiciel da wieczną nagrodę, a więc osiągnięcie celu sterowania

Kościoła. Co więcej żadna osoba nie zostanie doświadczona takim cierpieniem, którego by

nie wytrzymała pozostając wciąż w Kościele.

Wytrwanie w przeciwnościach staje się widowiskiem dla całego stworzenia – aniołów

i ludzi – które ukazuje wiernym właściwą drogę postępowania915. Katolik powinien, na wzór

Chrystusa,  znosić  cierpienia  i prześladowania916,  które są,  zgodnie  z ewangelicznymi

błogosławieństwami,  prześladowaniami  dla  sprawiedliwości917.  Wierny  ożywiony  duchem

Pana Jezusa Chrystusa musi być nieugiętym wobec przeciwności918. Prześladowani powinni

pozostać wierni aż do śmierci,  a jak uczył  św. Bernard z Clairvaux, ich orężem mają być

904Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 246.
905Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 328-329.
906Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 239.
907Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 41.
908Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 247.
909Tamże, s. 246.
910Tamże, s. 247.
911Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 220.
912Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 616.
913Tamże.
914Tamże, s. 618.
915Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 60-61.
916Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 245.
917Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 226-227.
918Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 442.

219



modlitwy i łzy zanoszone do Boga – nie miecz i tarcza919. Do męczeństwa może prowadzić

katolików głębokie poczucie obowiązku920,  a ten, kto chce być wierny Chrystusowi,  aż do

samej śmierci męczeńskiej, powinien znosić straty z pogodą ducha i mężnym sercem921. Samo

znoszenie trudów jest oznaką chrześcijańskiej cnoty922, która zawsze zawiera w sobie pewien

element  męczeństwa923.  Pociechą  i źródłem  mocy  w chwilach  prześladowań  i trudności

powinno  być  dla  katolika  Pismo  Święte924.  Papież  przytaczał  słowa  św.  Hieronima,  że

w czasie  prześladowań  mędrca  podtrzymuje  przy  życiu  znajomość  i rozważanie  Pisma

Świętego,  które  daje  mu  pogodę  ducha925.  Cały  Kościół  czerpie  swoją  siłę  w czasach

prześladowań z Bożych obietnic i łaski926. Ojciec Święty podkreślał, że obietnice Chrystusa

umacniają927.  Katolicy są w stanie znieść cierpienia również dzięki miłości do Boga928.  Jeśli

katolicy przyjmują trudy i prześladowania jakby z rąk Boga, ich myśli odwracają się od spraw

ziemskich ku duchowym929, a w sercach rodzi się tęsknota za Królestwem Bożym930. Trudne

chwile mogą wzbudzić w ludziach pragnienie sprawiedliwości, prawdy i pokoju Chrystusa –

być może takiego pragnienia nie odczuliby w czasie dobrobytu931. Cierpienie i ucisk, także te

spowodowane wojną, ukazują prawdziwość nauki i przykazań Kościoła oraz mogą prowadzić

do  nawrócenia932.  Męczeństwo  chrześcijan  ma  wymiar  społeczny.  Wzywa  wszystkich  do

pojednania z Rzymem i powrotu do Kościoła Katolickiego933. Pius XII zwracał się również do

osób, które przyjęły życie dziewicze. Powinny one w czasie prześladowań naśladować święte

dziewice  pierwszych  wieków,  które  z odwagą  wybierały  męczeństwo  dla  zachowania

swojego  dziewictwa934.  Znoszenie  przeciwności  przez  człowieka  poza  Kościołem  może

pobudzić go do świętości i nawrócenia, gdyż może się przekonać o zasadności i prawdziwości

norm Mistycznego Ciała  Chrystusa.  Katolik  może przetrwać prześladowanie  dzięki  Bożej

miłości,  modlitwom, pamiętaniu o Bożych obietnicach i Piśmie Świętym, a więc aspektom

919Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 590.
920Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 503.
921Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 13.
922Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 328-329.
923Tamże, s. 329.
924Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 323.
925Tamże.
926Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 450.
927Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 356.
928Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 229.
929Tamże, s. 194-195.
930Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 194-195.
931Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 422.
932Tamże.
933Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 642-643.
934Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 190.

220



informacyjnym.  Heroiczny  przykład  męczeństwa  katolików  steruje  otoczeniem,  aby

dołączyło do Kościoła.

Ojciec Święty zauważył, że dostosowanie się do wymogów Królestwa Bożego i jego

rozszerzanie  w czasach  współczesnych  papieżowi  wiązało  się  z wyjątkowo  wielkimi

przeszkodami  i trudnościami,  nieznanymi  wcześniej.  Natomiast  jak  sam  stwierdzał  nie

powinno to jednak służyć za wymówkę, lecz stanowić zachętę do poświęceń, nawet za cenę

utraty majątku lub życia935. Im silniej Kościół jest atakowany, tym bardziej zwycięża i tym

większa  jest  jego  siła936.  Nie  jest  to  puste  twierdzenie,  ponieważ  fizyczne  eliminowanie

wiernych sprawia,  że  Kościół  zyskuje  nowych  orędowników w niebie  –  jak  w przypadku

chińskich  męczenników  –  a wiara  i cnoty  wiernych  się  pogłębiają,  co  służy  spójności

wspólnoty. Misjonarze, którzy zginęli w wypełnianiu swojego obowiązku, mogą dzięki Bożej

łasce  przynieść  obfite  owoce937.  Im  bardziej  wrogowie  Boga  i chrześcijaństwa  atakują

Chrystusa  i Jego Kościół,  tym bardziej  zarówno duchowni,  jak  i świeccy  powinni  stawać

w jego  obronie938 i z każdym atakiem Kościół  mocniej  trwać  przy  Piotrze939.  Im ataki  na

Kościół  przybierają  na  sile  tym  chrześcijanie  powinni  być  tym  bardziej  pobożni940.

Atakowanie Świętego  Kościoła  jest  bezzasadne,  ponieważ  siły,  które  katolicy  wkładali

w obronę swojej wiary, mogłyby zostać użyte do wspólnej pracy na rzecz dobra i rozwoju

całej ludzkości941. Kościół zawsze wykorzystywał swoją wolność dla dobra narodów oraz do

budowania  zgody pomiędzy obywatelami,  ludami  i narodami942.  Umożliwienie  Kościołowi

swobodnego działania pozwoliłoby uniknąć wielu nieszczęść i zła943. Z drugiej strony Papież

zaznaczał,  że  w czasie  prześladowań Kościół  nie  wątpi,  że  nauczane  przez  niego prawdy

i miłość staną się dla ludzi dobrej woli natchnieniem i punktem odniesienia przy odbudowie

sprawiedliwego  ładu,  kiedy  ludzkość  zmęczy  się  skutkami  błędnych  ścieżek944.

Doprowadzenie katolika do męczeństwa nie sprawia, że socjomasa w systemie Kościoła się

zmniejsza, a jedynie dochodzi do zmniejszenia socjomasy Kościoła Walczącego na korzyść

socjomasy Kościoła Triumfującego, który to również ma możliwość sterowania otoczeniem.

Co  więcej  im  odchylenia  od  równowagi  funkcjonalnej  Kościoła  są  większe  przez

prześladowania  i ataki  tym  mocniej  powinny  być  usuwane.  Papież  również  zauważa,  że

935Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 442.
936Tamże, s. 448-449.
937Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 503.
938Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 328.
939Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 418.
940Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
941Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 445.
942Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 589.
943Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 445.
944Tamże, s. 450-451.

221



socjoenergia  zużywana na usuwanie  zakłóceń  w działaniu  systemu Kościoła  mogłaby być

lepiej  wykorzystana  na  sterowanie  otoczeniem  z korzyścią  zarówno  dla  Kościoła,  jak

i systemów sterowanych. W momencie ustania prześladowań Kościoła Jego normy – prawda

i miłość mogą pomóc przywracać równowagę systemom i dawać im możliwość rozwoju.

Prześladowanym katolikom za wiarę można pomóc przez modlitwę i wstawiennictwo

świętych. Pius XII poczynił szereg wytycznych w tym zakresie. Papież zauważył, że tak jak

w czasach apostolskich,  również i w jego czasach inni członkowie Kościoła  modlili  się za

regiony prześladowane, aby sytuacja chrześcijan się poprawiła, a ich dusze zostały umocnione

w braterskiej więzi945. Należy modlić się, aby prześladowani za wiarę – więzieni, wypędzani

z domów lub ojczyzn – zaznali pocieszenia i szczęścia946. Biskupi powinni modlić się do Pana

Jezusa Chrystusa, prosząc Go o skrócenie czasu prześladowań947. Ojciec Święty pragnął, aby

w styczniu, obok modlitw o jedność chrześcijan, zanoszono również modlitwy o zaprzestanie

prześladowań oraz o triumf chrześcijańskiej prawdy, pokoju i sprawiedliwości na świecie948.

Wyrażał  życzenie,  aby  podczas  nowenn  przed  Wniebowzięciem  Niepokalanej  wszyscy

katolicy  modlili  się  za  Kościół  prześladowany  w Azji  i Europie  Wschodniej949,  aby  nie

zabrakło  pomocy  i pociechy  wyproszonej  przez  ich  braci950.  Sami  prześladowani  powinni

zwracać się z modlitwą do Boga i Matki Bożej,  prosząc o pomoc i pocieszenie951.  W innej

encyklice Pius XII zauważył, że nawet w najtrudniejszych chwilach prześladowani wierni nie

przestają się modlić,  choćby prywatnie952. Ojciec Święty wyrażał nadzieję,  że Matka Boża

napełni ich serca nadzieją nieba i na pewno nie omieszka skrócić im trudnych chwil953. Papież

życzył sobie, aby biskupi zadbali o to, by wierni gromadzili się przed ołtarzami Niepokalanej,

modląc  się  o należną  Kościołowi  wolność,  o powrót  prawowitych  pasterzy  do  miejsc  ich

posługi, o umocnienie w prawdzie, zgodzie i miłości wiernych nękanych podziałami, błędami

i podstępami, o wzmocnienie wątpiących łaską Bożą, by mogli wytrwać w prześladowaniach,

o wolność dla chrześcijańskich zasad, by mogły być swobodnie głoszone na całym świecie,

o światło Ewangelii dla młodzieży, by nie uległa hedonizmowi, ateizmowi i materializmowi,

oraz o dostęp wszystkich do prawdy954, aby wszyscy dostrzegli, że nie można długo opierać

945Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 456.
946Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 800.
947Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452.
948Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 14.
949Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 456.
950Tamże.
951Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 590.
952Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 8.
953Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
954Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 457.

222



się miłości i prawdzie955, a także o przebaczenie dla prześladowców chrześcijaństwa956. Ojciec

Święty  stwierdzał,  że  Królowa Niebios,  którą  każdy powinien  czcić,  oraz  zaproszenia  do

pielgrzymek  do  Lourdes  mogą  przyczynić  się  do  wysłuchania  próśb  zanoszonych  za

prześladowany Kościół  w Azji  i Europie Wschodniej957.  Wyrażał  nadzieję,  że Niepokalana

wspomoże  prześladowanych,  by  ich  heroiczne  cnoty  i praca  stały  się  wzorem  oraz

przyczyniły się do rozwoju i umocnienia wspólnot ziemskich958. Papież widział też możliwość

pomocy  od  innych  świętych,  np.  w tym,  że  św.  Bonifacy  wyprosi  opiekę  nad

prześladowanymi oraz przywrócenie wszystkich do jedności Kościoła – o co sam Pius XII

również się modlił959.

3.6.2. Przykłady prześladowania Kościoła

W  wielu  narodach  narusza  się  prawa  Kościoła,  Boga  i samej  natury  ludzkiej960.

Prześladowani chrześcijanie cierpią niesprawiedliwie, pozbawieni zarówno praw boskich, jak

i ludzkich961. Kościół, a szczególnie kapłani, są prześladowani poprzez cierpienia, kłamstwa

i oszczerstwa962,  które  są  częstą  formą  prześladowań963.  W krajach  odrzucających  religię

duchowni katoliccy, również wysoko postawieni, byli wypędzani ze swoich diecezji, więzieni

lub  napotykali  trudności  w pełnieniu  posługi964. Podczas  II  wojny  światowej,  mimo

prześladowań, hierarchia kościelna okazywała tak wielką wytrwałość, że nie ugięła się nawet

w obliczu  groźby  tortur965.  Wierni  doświadczający  prześladowań  za  wiarę  byli  zamykani

w więzieniach,  wypędzani  ze  swoich  domów  lub  nawet  krajów966.  Wśród  więźniów

i zesłańców  w obozach  internowania  byli  biskupi,  ojcowie,  matki  i synowie967.  Wrogowie

Kościoła  posługiwali  się  grabieżami,  oszczerstwami  i kłamstwami,  więzieniem,

rozpraszaniem  duchowieństwa  oraz  ograniczaniem  jego  działalności968.  Na  Dalekim

Wschodzie wierni, zakonnice, misjonarze i księża, również ci miejscowego pochodzenia, byli

wypędzani, więzieni, przetrzymywani w obozach koncentracyjnych lub zabijani za wiarę969.
955Tamże, s. 457-458.
956Tamże, s. 458.
957Tamże, s. 456-457.
958Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 639.
959Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 356.
960Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218.
961Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 639.
962Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12.
963Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 578.
964Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218-219.
965Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 447.
966Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 800.
967Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 582.
968Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 589.
969Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 502-503.

223



Nieprzyjaciele  wiary  ograniczali  także  katolickie  instytucje  edukacyjne  i szkoły970,

zakazywali publikacji czasopism i gazet katolickich971, a także obrony, nauczania i szerzenia

chrześcijańskiej nauki wśród młodzieży972. Zamykali katolickie szkoły, tworząc w ich miejsce

instytucje,  gdzie  religię  i Boga  się  ignoruje  lub  propaguje  się  ateizm973.  Ograniczali  lub

całkowicie  udaremniali  możliwość  obrony  Kościoła  na  wszystkich  poziomach  edukacji,

w prasie i publikacjach974. W krajach ateistycznych cenzura bywała tak głęboka, że szerzył się

pogląd,  iż  prawda,  religia  i wolność  służą  wyłącznie  władzy  cywilnej975.  Katolickie

czasopisma, gazety i publikacje zamilkły, sprawiając wrażenie, że cała prawda znajduje się

pod kontrolą  decydentów,  a wszelka  sztuka  i nauka  nie  mogą  istnieć  w wolności  i służyć

dobru wspólnemu976. Do wykorzeniania wiary wykorzystywano radio, telewizję i kino, które

stały się nową formę prześladowania religijnego977, jak i prasę, która lżyła uczucia religijne,

jednocześnie  promując  obsceniczność  i podburzanie  społeczne978.  W publikacjach  często

promowano fałsz, jednocześnie zniekształcając prawdę979.  Wrogowie Kościoła podejmowali

działania,  by  rozbić  więź  wiernych  ze  Stolicą  Apostolską980.  Niektórzy,  pod  pretekstem

miłości  do  Ojczyzny,  próbowali  oddzielić  katolików  od  Rzymu981.  Publiczny  i prywatny

ateizm  usuwał  Boga  i Jego  prawo,  co  prowadziło  do  zniszczenia  wszelkich  podstaw

moralności982. Społeczeństwo pozbawione religii nie jest w stanie poprawnie funkcjonować983.

Jest  szczególnie  podatne  na  fałszywe obietnice984,  które  prowokują  nawet  całe  narody do

nienawiści, buntu i rywalizacji985. Pius XII zauważył, że jednym z powodów prześladowań

może  być  deifikacja  władzy,  która  sprawia,  że  państwo  staje  się  ostateczną  instancją

moralności  i prawa986,  a jego  wola  –  jedynym kryterium działania987.  Wrogowie  Kościoła

ograniczali efektory Kościoła, aby nie mógł nauczać i się bronić. Siali kłamstwa, fałszywe

idee  i demoralizację,  aby  niszczyć  w Kościele  normy  poznawcze,  ideologiczne  i etyczne.

970Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 589.
971Tamże, s. 589-590.
972Tamże, s. 590.
973Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 452.
974Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 219.
975Tamże.
976Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 452.
977Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 778.
978Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218.
979Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 452.
980Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 578.
981Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 504.
982Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 218.
983Tamże, s. 219.
984Tamże, s. 218.
985Tamże.
986Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 431-432.
987Tamże, s. 431.

224



Wykorzystywali  również  oddziaływania  na  normy  energomaterialne  przez  więzienia,

wypędzenia,  tortury,  grabieże  i niesprawiedliwe  prawa  oddziałując  na  normy  witalne,

ekonomiczne i prawne. Pasterze byli odseparowywani od swoich podsystemów – wspólnot

przez  co  nie  mogli  pełnić  tam  roli  homeostatu,  co  narażało  dany  podsystem  na  brak

równowagi funkcjonalnej, a wręcz jego zniszczenie.

W  prześladowaniu  chrześcijan  w czasach  pontyfikatu  Piusa  XII  niechlubną  rolę

odgrywał komunizm wraz ze swoimi przedstawicielami.  Zakłada on, że korzystanie z tego

świata jest jedynym celem człowieka. Przez podporządkowanie wszystkiego państwu, niemal

całkowicie zredukował godność ludzką988. Aby skutecznie mu przeciwdziałać, należy gorliwie

i pilnie wprowadzać zasady nauczania Kościoła dotyczące spraw społecznych989. Wszystkie

narody powinny być chronione przed komunizmem, a te, które zostały nim zatrute,  muszą

zostać  z niego  uwolnione990.  Zwycięstwo  nad  komunizmem  nie  będzie  wynikiem  walki

zbrojnej  ani  żądzy  władzy,  lecz  dokona  się  poprzez  sprawiedliwość,  wolność,  miłość,

braterstwo i przede wszystkim religię991. W państwach opanowanych przez komunizm kino,

radio  i telewizja  były  wykorzystywane,  również  w szkołach,  do  wykorzeniania  religii

z ludzkich dusz992. Komuniści zamykali wschodnich chrześcijan w obozach koncentracyjnych

lub  więzieniach,  a także  zabraniali  im  wyznawania  wiary,  jej  nauczania  i przekazywania

dzieciom w rodzinie oraz szkole993. Zarówno łacinnicy, jak i wierni Kościołów Wschodnich

doświadczali  prześladowań,  które  kończyły  się  nawet  męczeństwem,  gdy  stawiali  opór

wrogom Kościoła994. Byli przesiedlani przez komunistów w odległe kraje, gdzie brakowało

kapłanów zdolnych ich pocieszyć,  prowadzić i udzielić duchowego wsparcia995. Komuniści

starali  się  wykorzenić  religię  ze  wszystkich  sfer  życia  –  obywatelskiej,  uniwersyteckiej,

rodzinnej  –  traktując  ją  jako  zbiór  baśni  lub  legend996.  Wielu  usiłowało  wyrwać  wiarę

z ludzkich  serc  przez  podstępne  intrygi  i jawne  błędy,  często  przedstawiane  jako  chluba

współczesności997. Ojciec Święty wskazuje, że katolicy powinni opłakiwać los wielu ludzi,

zwłaszcza  młodych,  wychowywanych  przez  wysiłki  ateistów  w duchowej  nędzy  –  bez

znajomości Bożych spraw, a nawet w nienawiści do Boga998. Wrogowie Kościoła usiłowali

988Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 517.
989Tamże.
990Tamże.
991Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 8.
992Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 778.
993Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 8.
994Tamże.
995Tamże, s. 10.
996Tamże, s. 7.
997Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 585.
998Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 227.

225



zwieść tych, którzy są pełni obaw lub prostolinijni999. Komunistom łatwo było pozyskać dla

swojej  sprawy  ludzi  prostych  i niewykształconych1000.  Choć  marksizm  jest  błędny,  nie

zmienia to faktu, że pracownicy żyli w nieludzkim systemie, sprzecznym z naturą człowieka

i planem Bożym1001, z czego może też wynikać prostota z jaką komuniści pozyskiwali swoich

wyznawców. Nowym zagadnieniem jest rekrutacja popleczników ideologii  komunistycznej

z osób,  które  żyły  w systemie,  w którym brakowało  norm Kościoła,  a więc  był  to  system

nieoptymalny dla człowieka, zatem nie może dziwić, że bodźce informacyjne komunistycznej

propagandy mówiące o poprawie losu robotnika były skuteczne.

Przykładem poruszanym wielokrotnie w encyklikach Piusa XII było prześladowanie

Kościoła  w Chinach,  które  papież  potępiał  w swoich  encyklikach1002.  Papież  zauważył,  że

Jego  sytuacja  się  pogorszyła,  a pomimo  to  pocieszała  go  niezachwiana  postawa  wiary

i miłości  chińskich katolików wobec Kościoła  i Chrystusa1003.  Wrogowie religii  w Chinach

szczególnie skoncentrowali się na walce z katolicyzmem1004. Postulowali potrójną autonomię

– autonomię rządzenia, aby odrzucać polecenia z Rzymu, autonomię administracji i finansów,

aby  odrzucić  pomoc  materialną  z Europy  i autonomię  nauczania,  aby  nie  dopuścić

zagranicznych misjonarzy do głoszenia Ewangelii1005. Ojciec Święty jednoznacznie potępił tę

doktrynę,  postulowaną  przez  komunistów  chińskich1006.  Upominał  również  zwiedzionych

katolików chińskich koncepcją trzech autonomii i wzywał ich do opamiętania i powrotu na

drogę  zbawienia1007.  Powyższa  koncepcja  miała  na  celu  stworzenie  podsystemu,  który

imitowałby  jedynie  Kościół  Katolicki,  ale  były  sterowalny  przez  komunistów,  przy

jednoczesnym zablokowaniu możliwości sterowania z Rzymu.

Komuniści  chińscy  powołali  Patriotyczne  Stowarzyszenie  Katolików  Chińskich,

zmuszając  katolików  do  wstąpienia  w jej  szeregi.  Jako  swój  rzekomy  cel  podając

zjednoczenie wiernych i duchowieństwa w duchu miłości do religii i Ojczyzny, promowanie

patriotyzmu, pokoju między narodami i systemu socjalistycznego, a także wspieranie władz

w utrzymaniu  wolności  religijnej  i politycznej1008.  Choć  organizacja  powoływała  się  na

wartości  takie  jak  miłość  i pokój,  to  były  one  jedynie  przykrywką  dla  jej  rzeczywistej

999Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 12.
1000Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 517.
1001Tamże, s. 518.
1002Por. Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 602.
1003Tamże, s. 603.
1004Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 6.
1005M. Banaszak, Historia..., dz. cyt., s. 198.
1006Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.
1007Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 12-13.
1008Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 604.

226



działalności1009. Patriotyczne Stowarzyszenie Katolików Chińskich mogło swoimi oficjalnymi

celami  wprowadzać  ludzi  prostych  w błąd,  a w rzeczywistości  promowało  stopniowe

zaszczepianie  ateistycznego  materializmu,  odrzucającego  religię  i Boga1010.  Jako  jedną

z metod  wrogowie  Kościoła  wykorzystywali oskarżenia  wobec  Rzymu  i wiernych  wierze

katolickiej1011.  Do  osiągnięcia  swoich  celów  Patriotyczne  Stowarzyszenie  Katolików

Chińskich  stosowało  przemoc,  ucisk,  propagandę  w drukowanych  publikacjach,  a także

organizowało  zgromadzenia  i spotkania,  do  których  przymuszało  oszustwami,  groźbami

i naciskami.  Osoby  broniące  prawdy  były  na  nich  stygmatyzowane  jako  wrogowie

społeczeństwa i Ojczyzny oraz łatwo uciszane1012. Organizacja ta, pod pretekstem wolności

religijnej, dążyła do podporządkowania Kościoła państwu. Jej członkowie byli zmuszani do

popierania przepisów dotyczących wygnania misjonarzy,  więzienia  wiernych, zakonników,

zakonnic, kapłanów i biskupów, a także działań utrudniających posługę biskupią. Dodatkowo

nakłaniano  ich  do  akceptacji  zasad  sprzecznych  z hierarchiczną  strukturą  Kościoła,  Jego

jednością  i powszechnością,  aby  zachęcić  wiernych  i duchownych  do  nieposłuszeństwa

Rzymowi1013.  Władze  stosowały  przymusowe  wyznania,  zatrzymania  i reedukację

w specjalnych  ośrodkach,  a także  organizowały  trybunały  ludowe,  w których wzywało  się

i poniżało nawet biskupów1014. Członkowie Stowarzyszenia oskarżali duchowieństwo, w tym

biskupów i samą Stolicę Apostolską, o chęć światowej dominacji,  wyzyskiwanie ludzi oraz

wrogość wobec chińskiego narodu, wynikającą z uprzedzeń1015 i oskarżali  katolików o brak

miłości do Ojczyzny, co Ojciec Święty uznawał za nieprawdę, ponieważ chińscy katolicy nie

ustępowali innym w wierności i miłości do swojego kraju1016. Wrogowie Kościoła próbowali

oszukać wiernych, głosząc, że prawdziwą miłość do Ojczyzny wykazują jedynie ci, którzy

należą  do tzw.  kościoła  autonomicznego1017.  Jedność Kościoła  była atakowana za pomocą

podstępnych opinii, jak i innych środków1018. Inna forma prześladowań polegała na tym, że

uczniowie,  seminarzyści,  kapłani,  zakonnicy,  zakonnice  i świeccy  byli  przymuszani  do

uczestnictwa  w programach  szkoleniowych  i kursach,  podczas  których  propagowano

zwodnicze doktryny. Nawet długotrwałe debaty i wykłady mogły prowadzić do psychicznego

1009Tamże, s. 607.
1010Tamże, s. 604.
1011Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 6.
1012Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 605.
1013Tamże, s. 604-605.
1014Tamże, s. 605-606.
1015Tamże, s. 604.
1016Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 7.
1017Tamże, s. 12.
1018Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 453.

227



wyczerpania  i wymuszonej  na  nie  zgody1019.  Z kolei  znajdowali  się  autorzy,  którzy

publikowali swoje dzieła, aby szerzyć oszczerstwa, kłamstwa i oskarżenia oraz obrażać to, co

szlachetne,  piękne  i święte1020,  a poprzez  szerzenie  zła  w publikacjach  uderzano  zarówno

w społeczeństwo,  jak  i w Kościół1021.  Pojawiały  się  również  pewne zachowania  pośrednie,

które również były nieakceptowalne. Dla przykładu niektórzy Chińczycy twierdzili, że chcą

być posłuszni Rzymowi, ale odrzucają niektóre jego decyzje, uważając je za polityczne1022.

Były również  osoby,  nawet  pośród duchownych,  które oskarżały  Rzym o wrogość wobec

Chin.  Uważały  one,  że  Magisterium  nie  ma  autorytetu  w niektórych  kwestiach

ekonomicznych i społecznych, w których to katolik może rzekomo ignorować nauki Rzymu.

Papież potępiał takie poglądy, gdyż władza Kościoła nie ogranicza się tylko do spraw ściśle

religijnych,  ale  również  do  ustanawiania,  interpretowania  i stosowania  prawa  naturalnego

w zakresie  moralności1023.  Chińscy  komuniści  stosowali  dodatkowo  metody  takie  jak

publiczne ośmieszanie, które odwołuje się do norm witalnych ze względu na aspekt grupowy.

Co więcej  doprowadzali  do  utraty  równowagi  funkcjonalnej  katolików przez  długotrwałe

wykłady  i dyskusje  przez  co  system  nie  działał  jak  powinien  (utracił  równowagę

funkcjonalną) i można było łatwiej uzyskać pewne deklaracje.

W  niektórych  miejscach  łamano  wyłączne  prawo  Rzymu  do  mianowania

i konsekrowania biskupów, jak gdyby Kościół był własnością jednego Narodu, zależnego od

świeckiej władzy1024. Komuniści zastępowali prawowitych biskupów, których prześladowali,

fałszywymi pasterzami, by buntować przeciwko Rzymowi i niszczyć hierarchiczny porządek

Kościoła1025. Następnie władze argumentowały o konieczności konsekrowania biskupów bez

zgody  Rzymu w celu  obsadzenia  diecezji.  Nie  odnosiło  się  to  do  diecezji  pozbawionych

biskupa, lecz tych, w których prawowici biskupi oraz wskazani przez nich duchowni zostali

wygnani,  uwięzieni  lub  pozbawieni  możliwości  sprawowania  posługi1026.  Papież  pisał,  że

doszło  do bezprawnych i niemoralnych  wyborów i pomimo upomnienia  ze  strony Rzymu

udzielono  święceń  biskupich  tym  kandydatom1027.  Ci  którzy  starali  się  usprawiedliwić

z niegodnie przyjętych funkcji powoływali się na praktyki dawnych wieków, które już wtedy

nie  obowiązywały.  Tym  samym  sami  potwierdzali,  że  są  nieposłuszni  aktualnym

1019Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 605.
1020Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 451-452.
1021Tamże.
1022Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 609.
1023Tamże, s. 608.
1024Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 453.
1025Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 613.
1026Tamże.
1027Tamże, s. 609.

228



ustanowieniom, które nie dotyczyły tylko Chin, ale całego Kościoła1028.  Część Chińczyków

obarczała  winą  za  prześladowania  sam  Rzym,  twierdząc,  że  utrudniona  komunikacja  ze

Stolicą Apostolską uniemożliwiała odpowiednią weryfikację kandydatów do sakry biskupiej,

zatem Stolica Apostolska powinna zmniejszyć swoje wymagania1029. Zastępowanie biskupów

lojalnymi  sługami  systemu  sprawiał,  że  podsystem  wspólnoty  kościelnej  przestawał  się

sterować zgodnie ze swoim interesem i nie dochodziło do usuwania zakłóceń w systemie,

a przynajmniej takie usuwanie było mniej skuteczne. Dany rejon odpowiedzialności biskupa

zaczynał być sterowany przez komunistów a nie Stolicę Apostolską.

Część wiernych uległa  zgubnym naukom wrogów Kościoła  – ze strachu,  w dobrej

wierze lub będąc zwiedzonymi fałszem1030. Papież szczególnie wzywał do wierności tych, na

których wywierany był nacisk – jawnie lub podstępem – aby zerwali jedność z Rzymem1031.

Wielu kapłanów, zakonników, biskupów i świeckich zostało uwięzionych, cierpiało ubóstwo

lub doświadczyło innych form prześladowania1032. Prześladowani pasterze zostali usunięci ze

swoich stanowisk, pozbawieni możliwości sprawowania funkcji, wygnani lub uwięzieni1033.

Liczni misjonarze, do których należeli biskupi, arcybiskupi, a nawet papieski internuncjusz,

zostali  wygnani  z Chin1034.  Usunięto  również  nuncjusza  apostolskiego1035.  Papież  otaczał

troską duchownych i wiernych katolików chińskich,  wśród których próbowało się  szerzyć

niezgody  i błędne  doktryny.  Motywował  ich  do  niezłomnego  trwania  w wierze,  która

jednoczy i jako jedyna daje możliwość zbawienia1036. Zachęcał chrześcijan do niezłomności

w niej i do ufności1037. Ojciec Święty chwalił wierność chińskich katolików1038 i zaznaczał, że

wykazali  się  niezłomną  postawą  w różnych  formach,  choć  tylko  niektóre  z nich  zostały

ujawnione  opinii  publicznej1039.  Zachęcał,  aby  prześladowani  w Chinach  mężnie  wytrwali

w wierze,  gratulując  im,  że  okazali  się  godni  cierpieć  za  Chrystusa1040.  Ojciec  Święty

skierował pismo do narodu chińskiego, aby wyrazić współczucie i zachęcić do wypełniania

obowiązków  religii,  które  wymagają  szczególnego  bohaterstwa1041.  Codziennie  składał  na

1028Tamże, s. 611.
1029Tamże, s. 613-614.
1030Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 6.
1031Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 453.
1032Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 602.
1033Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 452.
1034Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 602.
1035Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 6.
1036Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 614.
1037Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 455.
1038Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 6.
1039Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.
1040Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 13.
1041Tamże, s. 5.

229



ołtarzu cierpienia chińskich katolików wraz z modlitwami i cierpieniami Kościoła1042 i modlił

się  o pokój  i wolność  dla  chińskiego  Kościoła1043.  Papież  wyrażał  nadzieję,  że  święci

męczennicy z Chin będą wspierać swoich współbraci w prześladowaniach1044. Przypominał,

że święci męczennicy chińscy ponieśli śmierć z pogodą ducha, ponieważ prawdziwie kochali

swoją  ziemską  Ojczyznę,  co  było  też  oznaką  ich  patriotyzmu1045.  Ojciec  Święty  wyrażał

nadzieję,  że Bóg będzie  wspierał  prześladowanych w Chinach,  by mogli  zachować wiarę,

a Matka  Boża  otoczy  ich  swoją  opieką1046.  Zapewniał,  że  przeszłe  i obecne  cierpienia

chińskich katolików pozwolą – za wstawiennictwem Niepokalanej – na odrodzenie Kościoła

w Chinach w czasach pokoju1047. Papież zaznaczył, że biskupów i wiernych w Chinach czeka

trudna  walka,  ale  ci,  którzy  cierpią  dla  sprawiedliwości,  są  błogosławieni  i powinni  się

cieszyć oraz radować, gdyż czeka ich wielka nagroda w niebie1048. Prześladowani za katolicką

wiarę Chińczycy otrzymają od Boga wieczną nagrodę1049. Ojciec Święty również wskazywał,

że wszyscy chrześcijanie i ludzie rozumni powinni wyrazić swój sprzeciw wobec naruszania

sumień  obywateli  chińskich,  którzy  byli  prześladowani  za  wiarę1050.  Zmarli  męczennicy

będący  częścią  Kościoła  Triumfującego  mogą  wspierać  swoich  współbraci.  Ważnym

aspektem jest  nauczanie  papieża,  iż  męczennicy  chińscy  zginęli  służąc  swojej  Ojczyźnie

i wypełnili  swój  patriotyczny  obowiązek.  Wybrzmiewa  w tym  prawda,  że  działalność

Kościoła służy również systemowi państwowemu i narodowemu i jest wyrazem miłości do

nich.

Istotnym  dla  papieża  byli  również  katolicy  we  Wschodniej  Europie.  Pius  XII

przyznawał,  że  czerpał  informację  o prześladowaniach  np.  z otrzymanego  listu

duchowieństwa  unickiego  do  władz  świeckich,  w którym  kapłani  skarżyli  się  na

prześladowania1051.  Stwierdzał,  że  katolicy  obrządków  łacińskiego  i wschodniego  byli

prześladowani i przymuszani do zaprzestania publicznego wyznawania i szerzenia wiary pod

groźbą cierpień1052. Wielu ludzi było prześladowanych wyłącznie za to, że bronili zasad i praw

religii1053. Katolicy byli celem oszczerstw1054, odbierano im prawa, które przysługują z samej

1042Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 614.
1043Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 5-6.
1044Tamże, s. 14.
1045Tamże.
1046Tamże.
1047Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 614.
1048Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 13-14.
1049Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 603.
1050Tamże, s. 606.
1051Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 59.
1052Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 452.
1053Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 14.
1054Tamże, s. 9.

230



natury  –  poprzez  strach,  przemoc  i inne  formy  prześladowań1055.  W ich  czasie  kościoły

wschodnich  chrześcijan  były zamieniane  na miejsca  świeckie  lub pozostawały  całkowicie

opuszczone1056. Pius XII mówił wprost o prześladowaniach katolików na Ukrainie1057. Potępiał

również  prześladowania  katolików  w Bułgarii1058,  gdzie  komuniści  zamordowali  biskupa

Eugeniusza Bossiłkoffa i wielu innych duchownych, uznając ich za wrogów państwa, mimo

ich  lojalności  wobec  prawa1059.  Podobne  represje  dotknęły  Rumunów,  Ukraińców  i inne

narody,  w których  żyli  wierni  obrządków  wschodnich,  niezłomnie  trwający  w jedności

z Kościołem  Katolickim1060.  Ojciec  Święty  z bólem  przyznawał,  że  jego  nadzieje  na

zaprzestanie prześladowań religijnych, o których zapewniali przedstawiciele państw jeszcze

podczas II wojny światowej, zostały zniweczone przez sytuację unitów na Ukrainie1061 i że te

prześladowania mogą się nasilać1062. Papież zachęcał unitów do wytrwania w wierze, nawet

jeśli mieliby zginąć lub zostać wygnani1063, a także do czynnego oporu wobec tych, którzy

knują przeciwko prawdziwej wierze1064. Motywował ich do wytrwałości1065. Przypominał, że

papieże od zawsze wspierali wschodnich chrześcijan, gdy ci byli prześladowani lub nękani

przez  herezje1066.  Nie  mogąc  materialnie  pomóc prześladowanym chrześcijanom obrządku

wschodniego, zapewniał o aktach pokutnych1067 i swojej modlitwie1068. Ojciec Święty modlił

się do Boga o oświecenie umysłów odpowiedzialnych za prześladowania oraz o zakończenie

cierpień  wiernych1069.  Również  przypominał  prześladowanym  o modlitwie  za  wrogów1070.

Wypowiadał  słowa  pochwały,  mające  umacniać  i wspierać  ich  wytrwałość1071.  Odwaga

prześladowanych  budziła  jego  podziw,  który  wyrażał  w duchu  ojcowskiej  pochwały1072.

Pocieszał unitów, że obecne prześladowania są niczym wobec nagrody w niebie1073 i zachęcał

ich,  aby  cierpienia  i trudy  ofiarować  za  Kościół1074.  Wzywał  unitów  do  posłuszeństwa

1055Tamże.
1056Tamże, s. 7.
1057Tamże, s. 10.
1058Tamże, s. 9.
1059Tamże.
1060Tamże.
1061Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 59-60.
1062Tamże, s. 61-62.
1063Tamże.
1064Tamże, s. 62.
1065Tamże.
1066Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 6.
1067Tamże., s. 13.
1068Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 13. Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 63.
1069Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 10-11.
1070Tamże, s. 13.
1071Tamże, s. 11.
1072Tamże.
1073Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 60-63.
1074Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 13.

231



kapłanom  i biskupom,  gdy  ci  udzielają  wskazówek  zgodnych  z nauczaniem  Kościoła1075.

Wydaje się, że komuniści mieli niskie normy prawne, gdyż jeśli katolicy przestrzegali norm

prawnych, to nie uchroniło ich to od prześladowań. Zatem prawo dla komunistów było tylko

metodą i przykrywką zmierzającą do innego celu. Komuniści ograniczali również możliwość

przekazywania energii do prześladowanych przez nich podsystemów.

Ojciec Święty w swoim nauczaniu zwracał szczególną uwagę na biskupów unickich

w dobie prześladowań.  Komuniści aresztowali po II wojnie światowej biskupów i licznych

księży  unickich  zabraniając,  aby  ktokolwiek  przejął  ich  funkcje,  jak  i nakłaniali  siłą  do

przystąpienia do prawosławia1076. Biskupi ukraińscy zostali przeniesieni i sądzeni w Kijowie,

gdzie zostali skazani na różne kary, w tym karę śmierci1077.  Biskupi obrządku wschodniego

byli zabijani, wygnani lub uniemożliwiano im pracę, np. przez brak możliwości rozmawiania

ze swoimi wiernymi1078. Ojciec Święty wskazywał, że prześladowani biskupi powinni opierać

się na niebiańskiej pomocy i niczego się nie obawiać1079. Motywował ich, aby trwali pomimo

prześladowań1080. Przypominał, że biskupi, podobnie jak papież, powinni z ojcowską miłością

modlić  się  do  Maryi  za  prześladowanych1081.  Pius  XII  namawiał  ich  do  modlitwy  do

Chrystusa  i Maryi  o pomoc  dla  cierpiących,  odwagę  i świadomość,  że  walka  toczy  się

o zbawienie  dusz1082.  Ojciec  Święty  przypominał  im,  że  powinni  bardziej  troszczyć  się

o swoich  wiernych  niż  o własne  bezpieczeństwo1083.  Przypominał  jako  wzór  biskupów

ruskich, którzy po unii brzeskiej trwali w jedności z Kościołem, mimo prześladowań, poprzez

nauczanie  ludu,  podnoszenie  wykształcenia  kapłanów  i wprowadzanie  dyscypliny  wśród

mnichów1084.  Wskazywał,  że  biskupi-męczennicy  z nieba  wstawiają  się  za  swoimi

wiernymi1085.  Przypominał,  że  mimo  ucisku  biskupi  uniccy  trudzili  się  modlitwą,  pracą

i wysiłkiem intelektualnym, by przywrócić rosyjskie prawosławie do jedności z Rzymem oraz

zapewnić  bezpieczeństwo  wiernym1086.  Ze  smutkiem  zauważał,  że  nawet  biskupi  wiernie

spełniający  obowiązki  byli  prześladowani  wraz  ze  współpracownikami,  wiernymi

i zakonnicami, a krzywda ta uderzała w samego papieża – jak pisał św. Grzegorz Wielki, że

1075Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 62.
1076Tamże, s. 58-59.
1077Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 10.
1078Tamże, s. 7.
1079Tamże, s. 12.
1080Tamże.
1081Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
1082Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 12.
1083Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 60.
1084Tamże, s. 40.
1085Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 10.
1086Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 55.

232



honor papieża jest honorem całego Kościoła1087. Ojciec Święty nawoływał biskupów całego

katolickiego świata i ich wiernych do modlitwy i pokuty w intencji Rusinów1088, a co istotne

apelował  również  do  prawosławnych,  aby  prosili  Matkę  Bożą  o wstawiennictwo  za

prześladowanych chrześcijan1089. Atakowanie biskupów jest szczególnie niebezpieczne, gdyż

pełnią  oni  w Kościele  funkcję  homeostatu,  a więc  bez  nich  utrudnione  jest  pozostawanie

w stanie równowagi funkcjonalnej danego podsystemu Kościoła.

Przedstawiony  materiał  potwierdza  tezę  o niemożności  pokonania  Kościoła

zbudowanego  na  Chrystusie  oraz  o pierwszeństwie  informacji  nad  przemocą  w procesach

historycznych. Wrogowie ograniczają nauczanie, komunikację i obronę (efektory), posługując

się  przymusem,  cenzurą  i dezinformacją,  lecz  Kościół  kompensuje  te  straty  przez

intensyfikację  relacji  informacyjnych:  świadectwo  męczeństwa,  wierność  pasterzom,

modlitwę,  ofiarowanie  cierpień  i solidarność  całego  Ciała  Chrystusowego.  Analizy

przypadków (Chiny, Europa Wschodnia) ukazują mechanizmy rozbijania jedności z Rzymem

(fałszywi  pasterze  i fałszywe  autonomiczne struktury  imitujące  Kościół),  którym Pius  XII

przeciwstawiał  normy  jedności,  posłuszeństwa  i powszechności.  W ujęciu  systemowym

prześladowania nie zmniejszają potencjału Kościoła, lecz przemieszczają socjomasę między

Kościołem Walczącym a Triumfującym,  wzmacniając  zdolność  sterowania  przez  przykład

świętości.  Ostatecznie  papieska  odpowiedź  –  łącząca  realizm  co  do  zagrożeń  z wiarą

w skuteczność  łaski  –  wyznaczała  program: wytrwałość  kapłanów i wiernych,  pogłębienie

życia modlitwy i pokuty, obronę prawdy z poszanowaniem drugiego człowieka oraz wiarę, że

prawda  i miłość  Chrystusa  przywrócą  równowagę  tak  wspólnotom  kościelnym,  jak

i systemom państw i narodów wraz z ich podsystemami.
1087Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 212.
1088Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 60.
1089Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 590-591.

233



ROZDZIAŁ IV:

Metody działania Kościoła w aspekcie wewnętrznego działania systemu

4.1. Badanie i rola Pisma Świętego w Kościele

Niniejszy podrozdział będzie koncentrował się na miejscu i znaczeniu Pisma Świętego

w życiu Kościoła  w świetle  nauczania papieskiego.  Analiza obejmie zagadnienia związane

z boskim natchnieniem i nieomylnością  Pisma,  jego funkcją normatywną w zakresie  wiary

i moralności,  a także  rolą  w działalności  duszpasterskiej  i naukowej  Kościoła.  Szczególna

uwaga  poświęcona  zostanie  kwestiom  egzegezy,  tłumaczeń  i rozwoju  studiów  biblijnych,

które  Kościół  prowadzi  w trosce  o właściwe  rozumienie  i przekazywanie  Słowa  Bożego.

Ukazane  zostaną  również  znaczenie  instytucji  kościelnych,  duchowieństwa  i wiernych

w dziele  upowszechniania  i obrony  Pisma  Świętego,  rozumianego  jako  źródło  norm

informacyjnych i duchowych.

Pismo Święte, jako słowo Boże natchnione, wolne jest od wszelkiego błędu, a jego

interpretacja domaga się wierności Objawieniu i ustrzeżenia przed współczesnymi błędami

hermeneutycznymi. Autorem Pisma Świętego jest sam Bóg1, natomiast księgi Pisma Świętego

były  pisane  przez  świętych  autorów  pod  natchnieniem  Ducha  Świętego2.  Pismo  Święte

zostało przekazane ludziom przez Boga3 jako dar4. Kościół od samego początku w sposób

niezmienny wierzy, że boskie natchnienie Pisma Świętego wyklucza jakikolwiek błąd, gdyż

najwyższa prawda nie może prowadzić do błędu pod żadną postacią5. Dlatego księgi Pisma

Świętego  są  święte  i wolne  od  błędów  w całości  i w każdej  swej  części6.  Ojciec  Święty

podkreślał,  że uznanie, że księgi Pisma Świętego są święte i należą do kanonu, gdyż jako

czysto ludzkie dzieła zostały uznane przez Kościół lub powodem tego było, że bezbłędnie

opisują  Prawdy  Objawione,  jest  błędne7.  Przytaczał  orzeczenia  Soboru  Watykańskiego  I,

w których napisane jest, że księgi Pisma Świętego należą do kanonu i są święte, gdyż zostały

napisane  pod natchnieniem Ducha  Świętego8.  Podobnie  opierał  się  na  orzeczeniu  Soboru

Trydenckiego, wedle którego księgi Pisma Świętego są święte w całości i w każdej swojej

części. Dodatkowo sobór nauczał, że każda księga należy do kanonu zgodnie ze zwyczajem
1Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 298.
2PiTamże, s. 297.
3Tamże, s. 298, 324.
4Tamże, s. 297, 308.
5Tamże, s. 299-300.
6Tamże, s. 298.
7Tamże.
8Tamże.

234



Kościoła i zawartością Wulgaty9.  Pismo Święte nie zawiera błędów także w odniesieniu do

faktów  historycznych  czy  nauk  przyrodniczych  –  przeciwne  twierdzenia  zostały

jednoznacznie potępione przez papieża Leona XIII10. Twierdzenie, że nieomylność dotyczy

wyłącznie kwestii  religijnych i moralnych,  a nie wszystkich treści zawartych w Biblii,  jest

również błędne11. W obliczu różnic w manuskryptach i trudności interpretacyjnych nie można

zakładać błędów autorów natchnionych – błędy przepisujących nie podważają natchnienia

i nieomylności12. W interpretacji Pisma nie wolno też twierdzić, że jedynie sens boski ukryty

pod  ludzkim  jest  nieomylny,  ignorując  analogię  wiary  i tradycję13.  Błędem  jest  też

przedkładanie sensu duchowego nad dosłowny, który przez wieki był wiernie przekazywany

pod czujnym okiem Kościoła14.  Pismo Święte  jako źródło norm informacyjnych Kościoła

powstało  w wyniku  procesu  sterowania  autorami  natchnionymi  przez  Ducha  Świętego.

Zgodnie z nauką Świętego Kościoła  nie było możliwości,  aby w tym procesie  pojawił  się

jakikolwiek  błąd15.  Podważenie  wiarygodności  tekstów Pisma  Świętego  jest  jednocześnie

podważeniem norm informacyjnych Kościoła.

Szczególne  miejsce  w Piśmie  Świętym  zajmują  Ewangelie.  Chrystus  tak  pomagał

z nieba Ewangelistom, że działali jakby pod Jego dyktando16. Księgi Dobrej Nowiny zgodnie

z nakazem  Chrystusa,  są  prawowicie  interpretowane  przez  Kościół17.  Pozostają  wciąż

aktualne, wskazując na drogę do cnót, sprawiedliwości i prawdy18. Ojciec Święty podkreślał,

że  światło  Ewangelii  nieskończenie  przewyższa  mądrość  ludzką19.  Są  podstawą  życia

zbiorowego,  gdyż  dają  solidne  fundamenty  pod  wspólnoty,  prawa  i instytucje20,  a także

przynoszą  pokój  i zgodę21.  Brak  znajomości  prawd  Ewangelii  staje  się  dla  człowieka

zagrożeniem22.

9Tamże.
10Tamże.
11Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 569.
12Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 299.
13Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 569.
14Tamże, s. 570.
15Zagadnienie powstawania Pisma Świętego jest związane z problemami jakościowej teorii informacji Mazura 
lub ogólnej jakościowej teorii informacji Kosseckiego. Dotyczy zagadnienia paratransinformowania, a więc 
możliwości wiernego przekazywania informacji w ramach parainformowania, które zostało już wspomniane w 
kontekście łaciny. Jest to kolejny możliwy kierunek dalszych badań wykorzystania cybernetyki w teologii. Por. 
M. Mazur, Jakościowa..., dz. cyt., s. 153-159.
16Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 216.
17Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 328.
18Tamże.
19Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 7.
20Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 328.
21Tamże.
22Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 505.

235



Pismo Święte zajmuje centralne miejsce w życiu i działalności  Kościoła.  Mistyczne

Ciało Chrystusa przyjęło Pismo Święte w sposób nienaruszony od Apostołów i je strzeże23.

Nie  zostało  ono  dane  dla  zaspokojenia  ciekawości,  lecz  dla  uświęcenia  człowieka  i jego

zbawienia24, aby pouczyć, napominać, przekonywać, zaprawiać w sprawiedliwości ludzi, by

stali się doskonali25. W innym miejscu Ojciec Święty odwołuje się do słów św. Augustyna,

który twierdził, iż Pismo nie opisuje rzeczy zmysłowych dla ich samych, ale dla zbawienia

duszy26.  Właśnie  przez  Pismo Święte  wszyscy poznają  Chrystusa27.  Kościół  wykorzystuje

Pismo Święte w swojej pracy w celu walki o dusze ludzkie28. Papież przytaczał Benedykta

XV, który stwierdził,  że głównym zastosowaniem Pisma Świętego jest sprawowanie przez

Kościół urzędu kaznodziejskiego29. W Piśmie Świętym Kościół posiada również swoje źródło

i normę nauki obyczajów i wiary30. Obowiązkiem Mistycznego Ciała Chrystusa jest również

bronienie  Pisma Świętego,  która  polega  na czuwaniu nad jego poprawnym tłumaczeniem

i niwelowaniem wszelkiego fałszu31.  W czasach podważania boskiego podchodzenia Pisma

Świętego, jak i niewłaściwej interpretacji Prawd Biblijnych Kościół intensyfikował wysiłki

i szczególniej  bronił  Pisma  Świętego32.  Obowiązkiem  Mistycznego  Ciała  Chrystusa  jest

obrona  norm  informacyjnych  związanych  z Pismem  Świętym,  które  wykorzystuje  do

sterowania  w otoczeniem w celu  jego nawrócenia.  Im bardziej  normy związane  z Pismem

Świętym są atakowane, a co za tym idzie – dochodzi do zaburzeń równowagi funkcjonalnej,

tym bardziej Kościół musi te zaburzenia niwelować.

Kościół ma prawo i obowiązek strzec i wyjaśniać sens Pisma Świętego33, które jest

tekstem  natchnionym,  danym  od  samego  Boga34.  Ojciec  Święty  przytaczał  encyklikę

Providentissimus Deus, która regulowała zasady badań biblijnych i potwierdzała,  że studia

biblijne  są  chlubną  i potrzebną  pracą35.  Jednak  tylko  nieliczne  fragmenty  zostały

autorytatywnie objaśnione przez Kościół36 i niewiele zyskało konsensus Ojców, który również

jest wiążący wierzących37. Egzegeci muszą kierować się nie tylko naukową rzetelnością, ale

23Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 297.
24Tamże, s. 320.
25Tamże, s. 297.
26Tamże, s. 299.
27Tamże, s. 323.
28Tamże, s. 297.
29Tamże, s. 303.
30Tamże, s. 297.
31Tamże.
32Tamże, s. 297-298.
33Tamże, s. 310.
34Tamże.
35Tamże, s. 298-299.
36Tamże, s. 319.
37Tamże.

236



także  orzeczeniami  Magisterium,  wykładnią  Ojców  Kościoła  i analogią  wiary38.

W komentarzach powinni skupiać się na treści teologicznej dotyczącej wiary i obyczajów39,

która przynosi pożytek teologom, kapłanom i wiernym40, aby nie było wątpliwości, że zarzut,

że  komentarze  biblijne  nie  mają  wartości  duchowej,  jest  nieprawdziwy41.  Możliwość,  że

niektóre tajemnice nie będą do końca zgłębione, nie powinna zniechęcać do podejmowania

wysiłków42. Pismo Święte powinno być dla egzegety także pokarmem duchowym43. Egzegeci

powinni modlić się o jego głębsze zrozumienie44, dawać wiernym światło, radość i zachętę45,

a także  znajdować  w nim pociechę  i spodziewać  się  nagrody  za  wierną  posługę  Słowu46.

Ojciec Święty winszował wzniosłego zadania dzieła biblijnego tym, którzy zostali do niego

wybrani  i powołani47,  zachęcał  biblistów  do  ich  pracy48 i motywował  zaangażowanych

w dzieła biblijne do dalszego trudu49. Podobnie jak w przypadku teologów i filozofów praca

egzegetów musi być zgodna z normami informacyjnymi i prawnymi Kościoła. Badanie Pisma

powinno wzmacniań jego normy informacyjne, a więc wiarę i katolicką moralność. Egzegeza

Pisma Świętego jest również zaliczana przez Ojca Świętego jako metoda dochodzenia do celu

Kościoła, a więc jest formą działalności apostolskiej,  która prowadzi dobrze wykonującego

swoje obowiązki egzegetę do zbawienia.

Zadaniem  egzegety  jest  dotarcie  do  sensu  dosłownego  (łac.  litteralem)  Pisma

Świętego i jego wyłożenie50. Podstawową zasadą jego interpretacji jest rozpoznanie tego, co

autor  natchniony  zamierzał  przekazać51,  z uwzględnieniem  jego  sytuacji  życiowej,  źródeł

i zdolności intelektualnych52, a obowiązkiem egzegety jest uchwycenie nawet najmniejszego

szczegółu,  który  został  zapisany  pod  natchnieniem Ducha  Świętego53. Teksty  w językach

oryginalnych  mają  większy  autorytet  od  tłumaczeń54,  dlatego  istotna  w egzegezie  jest

znajomość języków oryginalnych tekstów55, czego przykładem są Ojcowie Kościoła, którzy

38Tamże, s. 310.
39Tamże.
40Tamże.
41Tamże, s. 311.
42Tamże, s. 319.
43Tamże, s. 324.
44Tamże.
45Tamże.
46Tamże, s. 324-325.
47Tamże, s. 324.
48Tamże, s. 299.
49Tamże, s. 324.
50Tamże, s. 310.
51Tamże, s. 314.
52Tamże.
53Tamże, s. 307.
54Tamże.
55Tamże, s. 306.

237



odwoływali się do źródeł w językach oryginalnych56. Również św. Hieronim, jak i wybitni

egzegeci XVI i XVII wieku dali wzór znajomości starożytnych języków w celu tłumaczeni

Pisma,  co  pozostaje  obowiązkiem dla  współczesnych  komentatorów57.  Komentator Pisma

Świętego nie może więc zaniedbać nauki języków, w których napisano oryginalne teksty58.

Sama wiedza filologiczna jednak nie wystarcza – konieczne jest zintegrowane podejście do

tekstu59,  z wykorzystaniem  historii,  archeologii  i innych  nauk60.  Egzegeta  powinien  obok

znajomości języków korzystać również z krytyki tekstu61, która była zalecana już przez św.

Augustyna, jako że należy wyżej cenić nieskażone manuskrypty62. Papież przytaczał również

Akwinatę,  który  twierdził,  że  autorzy  natchnieni  posługiwali  się  językiem  obrazowym

i stylem odpowiadającym ich epoce63,  co również wskazuje na potrzebę wykorzystania  tej

metody. Krytykę tekstu należy stosować z takim samym szacunkiem, jakiego wymaga Pismo

Święte64,  jej  celem  jest  jak  najdokładniejsze  oddanie  treści  natchnionego  tekstu  poprzez

usuwanie błędów kopistów i innych zniekształceń65. Choć w przeszłości bywała nadużywana,

Ojciec  Święty  twierdził,  że  w jego  czasach  istniały  już  sposoby  pozwalające  rozpoznać

wszelkie nadużycia tej metody66, a Kościół od początku ją szanował i popierał jako pomocną

dla badań nad Pismem Świętym67. Postęp egzegezy możliwy był również dzięki badaniom

nauk  pomocniczych,  jak  archeologia,  które  umożliwiły  dokładniejsze  tłumaczenia  Pisma

Świętego  oraz  dzieł  Ojców  Kościoła68.  Sam  rozwój  nauki,  który  sprzyja  głębszemu

zrozumieniu Biblii, należy widzieć jako owoc Bożej Opatrzności69. Właśnie encyklika Divino

Afflante  Spiritu wytaczała  kierunki  dalszego rozwoju  egzegezy  i dyscyplin  wspierających,

zachęcając  uczonych  do wytrwałej  pracy70.  Praca  egzegetów  ma na  celu  dojście  do  tych

informacji, które pierwotnie przekazał sam Duch Święty bezpośrednio autorom natchnionym.

Odwoływanie się do Pisma Świętego w oryginale pozwala na uniknięcie części transformacji

komunikatów związanych z tłumaczeniem, co sprawia, że unika się przekształceń i błędów,

56Tamże.
57Tamże, s. 307.
58Tamże, s. 306-307.
59Tamże, s. 314.
60Tamże, s. 314-315.
61Tamże, s. 307.
62Tamże.
63Tamże, s. 299.
64Tamże, s. 307.
65Tamże, s. 307-308.
66Tamże, s. 308.
67Tamże.
68Tamże, s. 305.
69Tamże.
70Tamże, s. 306.

238



które mogły być w trakcie  nich popełnione71.  Egzegeta  powinien  dbać o rozwój własnych

norm poznawczych  nie  tylko  w zakresie  samej  teologii,  ale  również  nauk  świeckich  jak

archeologia, języki starożytne i inne dyscypliny.

Katoliccy  egzegeci  skutecznie  posługiwali  się  naukowymi narzędziami  używanymi

przez  przeciwników,  dając  odpowiedzi  zgodne  z nauką  Kościoła  i dawną  tradycją  oraz

rozwiązując problemy trudne do rozwikłania w starożytności72. Egzegeza nie powinna jednak

ograniczać się do odpierania zarzutów, ale także proponować pozytywne rozwiązania zgodne

z nauką  Kościoła73.  Dzięki  wysiłkom  egzegetów  wzrosło  zaufanie  wiernych  do  Pisma

Świętego74,  choć  wcześniej  wiele  osób  ulegało  wątpliwościom  pod  wpływem  krytyki75.

Działalność egzegetów wpłynęła także na niekatolików, którzy – zapoznawszy się z owocami

ich  pracy  –  zmienili  swoje  poglądy76.  Papież  wyrażał  nadzieję,  że  nauka  nadal  będzie

wspierać  wyjaśnianie  trudnych  fragmentów  Pisma  Świętego77,  choć  zaznaczał,  że  pewne

trudności  zostały  przez  Boga  celowo  pozostawione,  by  pobudzać  pokorę  i zachęcać  do

głębszych badań78. Niektóre pytania mogą nigdy nie doczekać się pełnej odpowiedzi, co nie

umniejsza  wartości  wiary,  ale  ukazuje  granice  każdej  dziedziny  wiedzy79.  Badanie  Pisma

Świętego nie tylko pogłębia normy informacyjne samego Kościoła. Propagowanie wyników

badań jest oddziaływanie informacyjnym również na otoczenie. Ojciec Święty stwierdzał, że

nie  jest  możliwe  ukończenie  procesu  przetwarzania  informacji  związanych  z Pismem

Świętym.

W Piśmie  Świętym zawierają  się  wszystkie  używane ówcześnie formy literackie80,

które – mimo paradoksów czy hiperbol – nie sprzeciwiają się prawdomówności Boga, lecz

harmonizują  ze  świętością  objawienia81.  Sami  autorzy  natchnieni  będący  rozumnymi

i ożywionymi narzędziami Ducha Świętego, pozostawili w tekście ślady swojej osobowości82.

Tak jak Logos przyjął postać ludzką, tak i Boże słowo zostało przekazane w ludzkiej formie

językowej, wolnej jednak od jakiegokolwiek błędu83. Papież podkreślał, że zarzuty o błędy

historyczne lub nieścisłości wynikają najczęściej z braku zrozumienia tych form, które były
71Również to zagadnienie odnosi się do jakościowej teorii informacji lub ogólnej jakościowej teorii informacji. 
Por. J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 33-34. M. Mazur, Jakościowa..., dz. cyt., s. 33-117.
72Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 317-318.
73Tamże, s. 319.
74Tamże, s. 317-318.
75Tamże.
76Tamże, s. 318.
77Tamże.
78Tamże, s. 318-319.
79Tamże, s. 319.
80Tamże, s. 315.
81Tamże, s. 315-316.
82Tamże, s. 314.
83Tamże, s. 315-316.

239



powszechnie stosowane w starożytności84, dlatego ich uważna analiza pomaga lepiej odczytać

intencje  pisarzy  natchnionych85.  Ojciec  Święty  zauważył,  że  Pismo  Święte  stawało  się

obiektem  błędnych  ujęć:  teksty  biblijne,  choć  mogą  zawierać  nawiązania  do  dawnych

narracji, zostały wybrane z natchnienia Bożego i nie są mitami stworzonymi z wyobraźni86.

Badania  potwierdziły,  że  Izraelici  wyróżniali  się  na  tle  innych  ludów  starożytnością

i wiernością opisów, co papież przypisywał celowi religijnemu tych tekstów i charyzmatowi

Bożemu87. Święte Teksty mogą przekazywać prawdy historyczne w formie przystosowanej do

prostego odbiorcy, czego przykładem są pierwsze rozdziały Księgi Rodzaju88. Zagadnienie

form literackich  jest  powiązane  z parainformowaniem analogicznie  do  języka.  Znajomość

i języka i form literackich starożytnych może pomóc w wydobyciu informacji, które zostały

zamierzone przez Ducha Świętego.

Dziedzictwo Ojców Kościoła  stanowi niewyczerpane źródło duchowe i teologiczne.

Pomocą  dla  egzegetów  są  właśnie  Ojcowie  i Doktorzy  Kościoła.  Papież  przyznawał,  że

brakowało im wiedzy świeckiej i znajomości języków, ale ich przenikliwość umysłu i intuicja

rzeczy  Bożych  wydobywała  wszystko,  co  może  przysłużyć  się  wyjaśnieniu  nauki  Bożej

i zmotywować  do  świętego  życia89.  Ówcześnie  papieżowi  egzegeci  mogli  brać  przykład

i korzystać  ze  starożytnych  pisarzy  chrześcijańskich90,  a ich  studiowanie  metodami

naukowymi pozwala doprowadzić do łączności między starożytną nauką i duchową wymową

a współczesną  wiedzą  i dojrzałą  metodą,  co  może  przynieść  trwałe  owoce  na  gruncie

biblistyki,  która  może  być  zgłębiana  bez  końca91.  Choć  egzegeci  dawnych  czasów  nie

zakończyli procesu zgłębiania Pisma Świętego92, ich dziedzictwo stanowi nieoceniony wkład

w rozwój nauki Kościoła. Stan wiedzy w czasach Ojca Świętego pozwolił nie tylko rozwiązać

pewne  problemy,  ale  także  postawić  nowe  pytania,  umożliwiając  lepsze  poznanie

przeszłości93.  Egzegeci  powinni  współzawodniczyć  z mistrzami  przeszłości  dla  dobra

Kościoła94,  a jednak  w czasach  Ojca  Świętego  nieznajomość  i nienależyte  zbadanie

starożytnych pisarzy chrześcijańskich przez ówczesnych było godne pożałowania95, dlatego

84Tamże, s. 316.
85Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 316.
86Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 577.
87Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 315.
88Pius XII, Humani Generis, dz. cyt., s. 576-577.
89Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 312.
90Tamże, s. 312-313.
91Tamże, s. 313.
92Tamże.
93Tamże.
94Tamże, s. 324.
95Tamże, s. 312.

240



papież wyrażał nadzieję, że znajdzie się wielu ich badaczy96. Kościół przechowuje w swoim

korelatorze  informacje  dotyczące  wyników  rozważań  Ojców  i Doktorów  Kościoła,  które

mogą być również użyteczne dla współczesnych badaczy w ramach procesu przetwarzania

informacji.

Jak  najszybsze  przygotowanie  krytycznych  opracowań  Pisma  Świętego  i dawnych

przekładów papież uznawał za niezbędne dla głębszego rozumienia tekstu97. Zalecenia te nie

znoszą  jednak  przepisów  Soboru  Trydenckiego  dotyczących  Wulgaty,  a więc  jej

uprzywilejowanej  pozycji  w Kościele98.  Według  Ojców  Soboru  Trydenckiego  posiadała

szczególny autorytet ze względu na posługiwanie się nią przez Kościół przez całe wieki99.

W sprawach  wiary  i obyczajów  Wulgata  jest  wolna  od  błędów100,  dlatego  można  z niej

bezpiecznie  korzystać101.  Jej  autentyczność  ma  charakter  prawny,  a nie  wyłącznie

krytyczny102.  Uznanie  Wulgaty  przez  Kościół  łaciński  nie  umniejszało  znaczenia  tekstów

oryginalnych103.  Kościół  dopuszczał  tłumaczenia  bezpośrednio  z języków  oryginalnych104.

Podczas Soboru Trydenckiego przewodniczący prosili  papieża  o nowe,  poprawione wersje

łacińskie,  greckie  i hebrajskie  Pisma  Świętego,  jednak  przeszkodziły  temu  ówczesne

trudności105. Pius XII przypominał, że św. Pius X zgodził się i zaakceptował przeprowadzanie

badań  przez  benedyktynów  w celu  opracowania  nowego  wydania  Wulgaty106,  a Pius  XI

założył  w Rzymie  klasztor  św.  Hieronima,  którego  wyłącznym celem  miało  być  właśnie

opracowanie jej nowego wydania107. Dodatkowo wyposażył go w bibliotekę i zapewnił mu też

inne  środki  potrzebne  do badań108.  Mimo pierwszeństwa nadanego  Wulgacie  przez  Sobór

Trydencki,  Pius  XII  nie  wykluczał  posługiwania  się  tekstami  pierwotnymi  oraz

tłumaczeniami  na  języki  nowożytne  w pracy teologicznej109.  Tłumaczenia  te  miały  służyć

lepszemu rozumieniu  słowa Bożego110.  Ojciec  Święty  przypominał  biskupów,  że powinni

wręcz  zalecać  tłumaczenie  Pisma  Świętego  na  języki  nowożytne  i opatrywać  je  aprobatą

96Tamże, s. 312-313.
97Tamże, s. 308.
98Tamże.
99Tamże, s. 309.
100Tamże.
101Tamże.
102Tamże.
103Tamże.
104Tamże, s. 309-310.
105Tamże, s. 308-309.
106Tamże, s. 302.
107Tamże, s. 302-303.
108Tamże, s. 303.
109Tamże, s. 309.
110Tamże.

241



kościelną, aby można było je wykorzystywać tam gdzie zezwala na to prawo liturgiczne 111.

Kościół pomimo zatwierdzenia w ramach norm prawnych Wulgaty jako uprzywilejowanego

i wiążącego  tłumaczenia  Pisma  Świętego  pozwala  w ramach  procesu  przetwarzania

informacji związanych z Pismem Świętym na jego tłumaczenie z języków oryginalnym czy to

znów na łacinę (w ramach poprawionego wydania Wulgaty) czy języki narodowe. Do tego

celu papiestwo tworzyło specjalne  podsystemy,  które zaopatrywało  energomaterialnie  (np.

w bibliotekę i odpowiednie inne środki potrzebne do pracy).

Znajomość i umiłowanie Pisma Świętego powinny być powszechnym obowiązkiem

wszystkich wiernych112, gdyż – jak przypominał Hieronim – nie zna Chrystusa, kto nie zna

Pisma  Świętego113.  Rozważanie  i znajomość  Pisma  Świętego,  a zwłaszcza  Nowego

Testamentu,  skłania  do  naśladowania  Jezusa  Chrystusa,  do  mocniejszego  kochania  Go

i pozwala  lepiej  Go  poznać114.  Papieże,  na  przestrzeni  lat,  zalecali  studiowanie  Pisma

Świętego, czytanie go i rozważanie, jak i posługiwanie się nim w kaznodziejstwie115. Katolicy

lepiej  posługiwali  się  Pismem Świętym właśnie dzięki  napomnieniom i zachętom papieży

i tym,  którzy  zastosowali  się  do  papieskich  zaleceń116.  Ojciec  Święty  przytoczył  słowa

Benedykta  XV,  w których  zawarł  myśl,  że  w Piśmie  Świętym należy  szukać  umocnienia

w doskonaleniu się117. Benedykt XV również upominał wszystkich członków Kościoła, aby

szanowali, czytali i rozważali Pismo Święte118. Papież wspominał także życzenie Leona XIII,

aby wielu ludzi w Kościele w sposób stały broniło Pisma Świętego, a szczególnie kapłani –

przez codzienne czytanie, rozważanie i wyjaśnianie ksiąg Pisma Świętego119. Papież życzył

wszystkim członkom Kościoła,  aby rozważając  Pismo Święte  mogli  odczuć z tego radość

i słodycz,  i udzielił  w tym celu swojego błogosławieństwa120.  Papieże  sterowali  katolikami

w celu pobudzenia ich do przetwarzania informacji związanych z Pismem Świętym. Miało to

na celu pogłębienie relacji z Chrystusem i wzmocnienie norm informacyjnych, które Kościół

do przyjęcia podaje.

Papież  wyróżniał  również  odpowiedzialność  i zadania  biskupów  w kontekście

rozszerzania  miłości  i wiedzy  o Piśmie  Świętym.  Biskupi  powinni  wzmacniać  u wiernych

111Tamże, s. 321.
112Tamże, s. 319.
113Tamże, s. 323.
114Tamże.
115Tamże, s. 303.
116Tamże, s. 304.
117Tamże, s. 303.
118Tamże.
119Tamże, s. 300.
120Tamże, s. 325.

242



poszanowanie  do  Pisma  Świętego121,  a także  udzielać  poparcia  wszelkim  inicjatywom,

w których dokłada się starań w szerzeniu i umiłowaniu Pisma Świętego122. Mogli to czynić

samodzielnie lub korzystając z pomocy osoby obeznanej, wygłaszając wykłady i konferencje

biblijne123,  jak  również  popierając  i rozpowszechniając  czasopisma  wśród  wiernych,  aby

naukowa wiedza biblijna mogła się rozszerzać124. Gorliwość apostolska i umiłowanie Pisma

Świętego  będą  w tym  wszystkim  pomocą  dla  biskupów125.  Biskupi  mają  za  obowiązek

oddziaływać  informacyjnie  w celu  intensyfikowania  w Kościele  procesu  przetwarzania

informacji związanego z Pismem Świętym.

Papiestwo  na  przestrzeni  lat  wprowadzało  odpowiednie  instytucje  i prawo,  aby

usprawnić  proces  nauczania,  strzeżenia  i badania  Pisma  Świętego.  Papież  zatwierdził

i popierał Komisję Biblijną, powstałą z inicjatywy Leona XIII, skupiającą uczonych, których

zadaniem jest, aby katolicy odpowiednio obchodzili się z Pismem Świętym126, oraz korzystał

z niej, aby przypominano tłumaczom zasady egzegezy katolickiej przekazane przez papieży,

Ojców i Doktorów Kościoła127. Ojciec Święty przytaczał także inicjatywę św. Piusa X, który

ustanowił stopnie licencjatu i doktoratu z wiedzy biblijnej, udzielane właśnie przez Komisję

Biblijną, w celu zwiększenia liczby poważanych mistrzów (łac. magistrorum), wykładających

Pismo  Święte  w szkołach  katolickich128.  Święty  Papież  założył  również  Papieski  Instytut

Biblijny,  aby Rzym uczynić ośrodkiem wyższych studiów biblijnych,  skutecznie  wspierać

wiedzę biblijną i studia w duchu katolicyzmu, co miało być urzeczywistnieniem słów papieża

Leona XIII129. Orzeczenia dotyczące programu studiów z egzegezy w seminariach ogłoszone

przez św. Piusa X miały na celu zapewnienie, aby seminarzyści posiadali dokładną wiedzę

i znajomość  nauki  Biblii,  sprawowali  odpowiednio  służbę  słowa Bożego i potrafili  bronić

ksiąg natchnionych przed zarzutami130. Pius XI stworzył odpowiedni fundusz dla alumnów

posyłanych do Instytutu Papieskiego na studia biblijne i zobowiązał się do jego corocznego

zasilania131,  a także  zachęcał  biskupów  i przełożonych  generalnych,  aby  posyłali  tam

najzdolniejszych  kandydatów132.  Zakazał  wykładania  w seminariach  Pisma  Świętego  bez

121Tamże, s. 321.
122Tamże.
123Tamże.
124Tamże.
125Tamże.
126Tamże, s. 300-301.
127Tamże.
128Tamże, s. 301.
129Tamże, s. 301-302.
130Tamże, s. 301.
131Tamże, s. 302.
132Tamże.

243



odpowiednich  studiów  i stopnia  akademickiego  nadanego  przez  Komisję  Biblijną133 oraz

zabronił udzielania beneficjum osobom, które nie posiadały licencjatu lub doktoratu z nauk

biblijnych,  jeśli  miały  nauczać  lud  Pisma  Świętego134.  Biskupi  powinni  ułatwiać,  aby

seminarzyści  mogli  rozmiłować  się  w Piśmie  Świętym135,  gdyż  kapłani  już  na  poziomie

seminarium  powinni  nabyć  do  niego  miłość136,  a dobrze  przekazana  wiedza  i właściwy

stosunek do Pisma Świętego w seminarium stają się dla nich źródłem życia duchowego oraz

mocą  i pokarmem  kaznodziejstwa137.  Profesorowie  egzegezy  w seminariach  powinni

przekazywać  wiedzę  i miłość  do  Pisma,  koncentrując  się  na  sensie  dosłownym

i teologicznym,  unikając  zbędnych  wywodów138.  Jeśli  dobrze  wypełnią  swoje  zadanie,

przyczyniają  się  do  chwały  Bożej,  zbawienia  dusz  i dzieła  apostolskiego139.  Powinni

tłumaczyć  Pismo  Święte  z takim  oddaniem,  z jakim  Chrystus  objaśniał  je  uczniom

w Emaus140,  a ich  zadaniem  jest  również  nauczanie,  obrona  i głoszenie  Pisma  wiernym

i niewierzącym141.  Papieże  wprowadzali  odpowiednie  normy  prawne,  aby  chronić  proces

przetwarzania  informacji  związany  z Pismem  Świętym.  Tworzyli  do  tego  odpowiednie

podsystemy,  zaopatrywali  je w odpowiednią  energomaterię.  Papiestwo osobiście  lub przez

podległe sobie instytucje sprawowało nadzór nad procesem wdrażania norm informacyjnych

związanych z Pismem Świętym np. w seminariach. Wykonywanie zaleceń papieskich w tym

zakresie przyczynia się do rozszerzania norm informacyjnych w Kościele.

Nie mniej istotne w dziele wykorzystywania i rozpowszechniania Pisma Świętego do

zbawienia  ludzi  były  różne  organizacje,  ale  też  pojedynczy  ludzie.  Papież  wspominał,

chwalone  przez  św.  Piusa  X,  Towarzystwo  św.  Hieronima,  które  działało  na  rzecz

upowszechnienia  Ewangelii  i Dziejów  Apostolskich,  by  wyrobić  w chrześcijanach  nawyk

codziennego czytania i rozważania Pisma142. Już Benedykt XV zachęcał je do dalszej pracy143.

Wysokiej  jakości  wyższe  szkoły  wydały  licznych  gorliwych  czcicieli  Pisma  Świętego144,

a dobrze wykształceni  w nich miłośnicy  Biblii  przyczynili  się do rozwoju egzegezy przez

publikacje, wydania z komentarzami, tłumaczenia na języki nowożytne i zachęcanie wiernych

133Tamże.
134Tamże.
135Tamże, s. 321.
136Tamże.
137Tamże, s. 322.
138Tamże, s. 321-322.
139Tamże, s. 322.
140Tamże.
141Tamże, s. 324.
142Tamże, s. 303-304.
143Tamże.
144Tamże, s. 304.

244



do lektury145. Rozmaite inicjatywy – stowarzyszenia biblijne, tygodnie biblijne, kongresy czy

biblioteki  –  budziły  wielką  nadzieję  papieża  na  przyszły  rozwój  wiedzy  biblijnej,  o ile

zaangażowani katolicy będą wierni wskazaniom Stolicy Apostolskiej146. Znajomość Świętych

Ksiąg szerzono poprzez badania,  rozważania,  nauczanie,  kaznodziejstwo, tłumaczenia oraz

samo  rozpowszechnianie  tekstów  biblijnych147.  Różne  podsystemy  w Kościele  mogą  się

również przyczynić do optymalnego przetwarzania informacji o Piśmie Świętym w Kościele

i jego otoczeniu.

Przedstawione rozważania wskazują, że Pismo Święte pozostaje fundamentem życia

Kościoła,  który  strzeże  jego natchnionego  charakteru,  nieomylności  oraz  pełni  w zakresie

przekazywania  prawd  wiary  i moralności.  Egzegeza,  tłumaczenia  i studia  biblijne,

prowadzone pod nadzorem Magisterium, stanowią nie tylko narzędzia pogłębiania poznania,

ale także środki obrony przed błędnymi interpretacjami.  Kościół poprzez swoje instytucje,

papieskie  inicjatywy  i działalność  duszpasterską  czuwa  nad  tym,  aby  Pismo  Święte  było

źródłem  uświęcenia  wiernych  i skutecznym  narzędziem  oddziaływania  na  otoczenie.

Centralne miejsce Biblii w nauczaniu i praktyce Kościoła dowodzi, że jej rola nie ogranicza

się  do przeszłości,  lecz  wciąż kształtuje  życie  wspólnoty wierzących i umacnia  jej  normy

informacyjne.

4.2. Liturgia w życiu wierzących

4.2.1. Ogólna rola liturgii

Rozważania  w niniejszym  podrozdziale  dotyczyć  będą  liturgii  i Eucharystii

w perspektywie  doktrynalno-pastoralnej,  z uwzględnieniem  odniesień  do  kategorii  norm

informacyjnych oraz równowagi funkcjonalnej systemu kościelnego. Przedstawiony materiał

uporządkuje zasadnicze tezy dotyczące istoty liturgii jako wykonywania kapłańskiego urzędu

Kościoła,  jej  celu (chwała Boża, zjednoczenie z Chrystusem, uświęcenie wiernych), relacji

między kultem zewnętrznym i wewnętrznym, miejsca modlitwy prywatnej wobec modlitwy

liturgicznej,  natury  i skuteczności  sakramentów  (zwłaszcza  Eucharystii)  oraz  sposobów

uczestnictwa wiernych. Omówiony zostanie także wymiar społeczny i eklezjalny kultu, rola

władzy kościelnej w strzeżeniu i regulowaniu form liturgicznych, znaczenie sztuki sakralnej

i muzyki,  funkcja  roku  liturgicznego  i brewiarza,  a wreszcie  zadania  biskupów

w kształtowaniu ducha liturgicznego. Podrozdział zmierzać będzie do ukazania, że liturgia –

145Tamże.
146Tamże, s. 304-305.
147Tamże, s. 304.

245



ze  szczytem  w Najświętszym  Sakramencie  –  stanowi  bezpośrednie  wypełnienie  misji

Kościoła:  oddawania chwały  Bogu i uświęcania  wiernych,  aby mogli  osiągnąć  zbawienie.

Równocześnie  umacnia  wewnętrzną  równowagę  życia  kościelnego,  kształtując  sumienia

i przekonania wiernych.

Liturgia  zaczęła  się  wraz  z założeniem  Kościoła148 i od  samego  początku  stanowi

przygotowanie  oraz  zapowiedź  liturgii  niebiańskiej149.  Jak  zauważa  Pałęcki,  teologiczna

definicja  liturgii  przedstawiona  przez  Piusa  XII  stawia  na  pierwszym  miejscu  Chrystusa

i Jego dzieło. Papież odchodzi w niej od rubrycystycznego ujmowania liturgii, wskazując, że

w jej  centrum  znajduje  się  obecny  w liturgii  Zbawiciel150.  Liturgia  jest  wykonywaniem

kapłańskiego urzędu Kościoła151. Jej podstawowymi normami powinny być nieskazitelność

moralna i czystość doktryny152. Obejmuje kult publiczny Kościoła – Chrystusa jako Głowy

oraz Jego członków153. W każdej jej czynności uczestniczy Chrystus154, a ona ukazuje Jego

życie jako przedmiot  rozważania i przykład do naśladowania155,  będąc weselnym hymnem

Chrystusa  i chrześcijan156.  Asysta  Pana  Jezusa  jest  niezbędna,  gdyż  tylko  Chrystus  może

godnie  dziękczynić  Bogu  Ojcu157 będąc  rzecznikiem  u Ojca158.  Święta  liturgia  jest

zwierciadłem nauki  wyznawanej  przez wiernych i przekazywanej  przez przodków w ciągu

wieków159.  Według  Pałęckiego,  zarówno  interpretacja  Piusa  XII,  wskazuje  na  zarówno

nadprzyrodzony,  jak  i interpersonalny  charakter  liturgii  chrześcijańskiej160.  Wiara,  która

otwiera  na  Boże  tajemnice,  daje  nadzieję  na  zbawienie,  umacnia  jedność  chrześcijan161

znajduje swój wyraz w liturgii162, która cała ją zawiera stając się publicznym świadectwem

wiary  Mistycznego  Ciała  Chrystusa163.  Liturgia  jest  także  wyznaniem  prawd  niebieskich,

może być źródłem argumentów i świadectw o niemałej  wadze164,  dlatego papieże i sobory,

definiując  prawdy  objawione,  wykorzystywali  teksty  liturgiczne  jako  źródła  teologiczne,

148Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 529.
149Tamże, s. 594-595.
150W. Pałęcki, Encyklika papieża Piusa XII „Mediator Dei et hominum” a teologia misteriów, „Roczniki 
Teologiczne”, 2008, z. 8, s. 212-213.
151Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 529.
152Tamże, s. 524.
153Tamże, s. 528-529.
154Tamże, s. 528.
155Tamże, s. 577-579.
156Tamże, s. 589.
157Tamże, s. 549.
158Tamże, s. 527.
159Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 631.
160W. Pałęcki, Encyklika..., dz. cyt., s. 213.
161Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 225.
162Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 540.
163Tamże.
164Tamże, s. 541.

246



formując na ich podstawie argumenty165. Z drugiej strony Ojciec Święty zaznaczał, że liturgia

nie jest niezależnym źródłem dogmatu i nie może być traktowana jako ostateczny probierz

wiary.166.  Jej  celem  jest  uwielbienie  Boga  przez  ludzi  poprzez  pochwalną  modlitwę,

zjednoczenie  z Chrystusem i uświęcenie  przez  Niego167.  Papież  wymieniał  jako środek do

osiągnięcia świętości u ludzi oddawanie czci Bogu w Kościele w łączności z Chrystusem168,

szczególnie  w ramach  liturgii,  która  zapewnia  i ożywia  świętość  wierzących169.  W innym

miejscu  stwierdził,  że  kult  Kościoła  dąży  do  uświęcania  ludzi  i oddania  Bogu  chwały170.

Uświęcenie ludzi w liturgii mszy świętej i sakramentach dokonuje się  ex opere operato, zaś

w przypadku  modlitw,  uświetniania  obrzędów  i sakramentaliów  –  ex  opere  operantis

Ecclesiae, czyli dzięki świętości Kościoła i jego zjednoczeniu z Chrystusem171. Ojciec Święty

zaznaczał, że nie jest celem liturgii tłumić uczucia chrześcijan wobec Boga, lecz przeciwnie,

rozgrzewać  je  i pobudzać172.  Sama  liturgia  stanowi  również  lekarstwo  na  zło173,  pociesza

i podnosi  umysły  ludzi174. Nie  jest  jednak dobrowolna.  Obowiązek  kultu  Bożego dotyczy

zarówno  pojedynczego  człowieka,  jak  i całej  wspólnoty  która  jest  powiązana  relacjami

społecznymi175.  Pius XII przypominał,  że niedziele  i święta mają być poświęcone Bogu176.

Stwierdzał, że konieczne jest, aby ludzie uczęszczali do kościołów, aby nauczyć się wiary

katolickiej i sławić Boga177. Liturgia jest bezpośrednim wypełnianiem celu Kościoła, gdyż jej

istotnym elementem jest  wychwalanie  Boga.  Dodatkowo umacnia  wierzących  w normach

informacyjnych  Kościoła  i pogłębia  ich  relację  z samym Boskim Zbawicielem.  Co więcej

każda czynność liturgia musi się odbywać z udziałem i przez Chrystusa.

Autentyczny  kult  Boży  łączy  zewnętrzną  formę  z wewnętrzną  postawą  serca,

prowadząc  wiernych  do  jedności  z Chrystusem.  Kult  sprawowany  Bogu  musi  być

wewnętrzny  i zewnętrzny178.  Zewnętrzny  wynika  z duchowo-cielesnej  natury  człowieka,

z faktu,  że  znamy  Boga  w sposób  widzialny  –  Pana  Jezusa  Chrystusa  –  oraz  z potrzeby

społecznego  wymiaru  liturgii,  która  przez  zewnętrzne  znaki  ujawnia  jedność  Kościoła,

wzmacnia  gorliwość  i pozwala  odróżnić  chrześcijan  od  fałszywych  wiernych  i heretyków
165Tamże, s. 540.
166Tamże.
167Tamże, s. 583.
168Tamże, s. 532.
169Tamże, s. 545.
170Tamże, s. 539.
171Tamże, s. 532.
172Tamże, s. 567.
173Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 8.
174Tamże, s. 7-8.
175Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 525-526.
176Tamże, s. 576.
177Tamże, s. 576.
178Tamże, s. 530.

247



(łac. viri heterodoxis)179. Mimo to kult wewnętrzny stanowi główny element kultu Bożego180.

Skuteczne  oddawanie  chwały  Bogu  wymaga  zjednoczenia  z Chrystusem,  co  daje  mu

pierwszeństwo181. Co więcej obrzędy pozbawione wewnętrznego oddania są puste182. Liturgia

wymaga zatem połączenia pierwiastków zewnętrznych i wewnętrznych183. Błądzą ci, którzy

sądzą,  że  kult  chrześcijański  to  wyłącznie  zewnętrzna  ceremonia  lub  zbiór  przepisów184,

natomiast zewnętrzny aspekt mszy musi wyrażać kult wewnętrzny185. Liturgia nie jest tylko

wykonywaniem przepisów, a więc nie odwołuje się jedynie do norm prawnych, gdyż takowe

też występują ze względu, chociażby na jej skodyfikowanie, ale przede wszystkim do norm

informacyjnych, a szczególnie etycznych.

Modlitwa  liturgiczna  i prywatna,  choć  różne  w formie,  wypływają  z tego  samego

źródła i prowadzą do tego samego celu – pełni zjednoczenia z Chrystusem, o ile pozostają

zakorzenione  w wierze  i właściwym  usposobieniu  serca.  Modlitwy  liturgiczne  i prywatne

mają ten sam cel, ożywia je ten sam duch i są przepełnione Chrystusem. Nie przeczą sobie186,

podobnie  jak  nie  ma  rozbieżności  pomiędzy  publicznymi  nabożeństwami  a prywatnymi

modlitwami187 lub  rozbieżności  pomiędzy  ascezą  a pobożnością  liturgiczną188,  ani

sprzeczności  pomiędzy  aktami  religijnymi  i liturgią189.  Mimo  że  modlitwa  liturgiczna  ma

wyższą godność od modlitw prywatnych190, a publiczne nabożeństwa Kościoła przewyższają

wszystkie inne191, to jednak żadna z tych form nie powinna być przeciwstawiana sobie, ani

lekceważona.  Jednak  Ojciec  Święty  podkreśla,  że  pobożność  prywatna,  przez  którą

zaniedbuje się mszę świętą i sakramenty, jest szkodliwa i godna potępienia192. Równie błędne

i zgubne  jest  przekonanie,  że  tylko  obiektywna pobożność,  realizowana  w publicznej

działalności Kościoła, ma znaczenie, gdyż choć cała łaska pochodzi od Chrystusa, to może

być skutecznie przyjęta tylko wtedy, gdy dusza jest odpowiednio usposobiona – uzbrojona

w wolę  i rozum  –  co  wiąże  się  z pobożnością  subiektywną lub  osobistą193.  Skuteczność

179Tamże, s. 530-531.
180Tamże, s. 531.
181Tamże.
182Tamże.
183Tamże.
184Tamże, s. 532.
185Tamże, s. 556.
186Tamże, s. 537.
187Tamże.
188Tamże.
189Tamże, s. 583.
190Tamże, s. 537.
191Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 236.
192Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 534.
193Tamże, s. 532-534.

248



przyjętych łask od Chrystusa zależy of tego jak bardzo dana osoba ma zakorzenione normy

informacyjne194.

Sakramenty, ustanowione przez samego Chrystusa, są żywymi kanałami łaski, przez

które Kościół  rodzi,  karmi  i prowadzi  wiernych do świętości,  włączając  ich coraz głębiej

w misterium życia Bożego. Zostały ofiarowane przez samego Pana Jezusa195, w których też

jest  obecny196.  Wspomagają  członków  Kościoła  od  kołyski,  aż  po  grób197,  służąc  duszy

i ciału198. Kościół jest święty i bez skazy właśnie w swoich sakramentach199. Ciało ludzkie ma

narządy,  dzięki  którym  żyje,  rośnie  i zachowuje  zdrowie  –  tak  samo  Kościół,  dzięki

sakramentom200,  które  rodzą  i karmią  chrześcijan201,  dając  im  udział  w życiu

nadprzyrodzonym202. Skuteczność sakramentów jako znaków łaski Bożej nie zależy od zasług

tego, kto je przyjmuje lub sprawuje (ex opere operato), choć zasługi te (opus operantis) mają

także swoje znaczenie203. Kościół, jak Chrystus, obecny jest przy swoich członkach poprzez

liturgię: chrzci ich, włączając do wspólnoty, zradza ich jakby ponownie, umacnia Duchem

Świętym w bierzmowaniu do walki z nieustającym wrogiem, zwołuje na Eucharystię, karmiąc

je  niebieskim  chlebem,  odpuszcza  grzechy  w sakramencie  pokuty,  wyświęca  kapłanów,

umacnia  małżonków,  pokrzepia  Wiatykiem  i ostatnim  namaszczeniem,  chowa  zmarłych

z należnym  szacunkiem,  błogosławi  zakonników  i modli  się  za  dusze  w czyśćcu204.

Sakramenty są najściślej złączone z tajemnicą krzyża205. Wiara otrzymana na chrzcie206 jest

początkiem nowego życia, które poprzez sakramenty zostaje rozwijane i umacniane. Podczas

mszy  świętej  na  ołtarzu  odbywa  się  nieustannie  Ofiara,  różniąca  się  jedynie  sposobem

ofiarowania207. Eucharystia, jako najlepszy lek na żądze208, jest jednym z tych sakramentów,

które  są  strumieniami  życia209,  z których  wierni  czerpią  życie  wieczne210.  Po  grzechu

pierworodnym żądze wpływają nie tylko na ciało, lecz i na duszę, osłabiając wolę – ale dzięki
194Jeśli są one wysokie, to Chrystus może łatwo sterować daną osobą odwołując się do tych norm. Wydaje się, że
otrzymywanie łask można ująć jako poddawanie się procesowi sterowania Boga, ale ten temat wymaga dalszych
analiz na gruncie cybernetyki i charytologii.
195Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
196Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 528.
197Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
198Tamże.
199Tamże, s. 225.
200Tamże, s. 201.
201Tamże, s. 225.
202Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 522.
203Tamże, s. 537.
204Tamże, s. 529-530.
205Tamże, s. 580.
206Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 248.
207Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 522.
208Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 187.
209Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 594.
210Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 333.

249



łasce Bożej, szczególnie udzielanej przez sakramenty, możliwe jest ujarzmienie ciała i jego

popędów211.  Sakrament  pokuty,  jeśli  jest  regularnie  praktykowany,  jest  środkiem

leczniczym212, służy odzyskaniu zdrowia213, zabezpiecza zbawienie214, ma wymiar społeczny,

ponieważ  oddala  niebezpieczeństwo  zarażenia  grzechem  innych  członków  Kościoła215

i motywuje  do  życia  cnotliwego216.  Bez  obmycia  się  z grzechu  nie  ma  zbawienia217.

Sakrament  bierzmowania  daje  wiernym  nową  siłę,  aby  mogli  bronić  Kościoła  i wiary

świętej218,  a sakrament  ostatniego  namaszczenia,  zgodnie  z wolą  Bożą,  może  przywrócić

zdrowie ciała lub duszy219. Przez sakramenty Kościół stwarza nowych obywateli (łac.  novi

cives)220 i pozyskuje nowych opiekunów w niebie221. Podczas sprawowania sakramentów to

sam Chrystus działa w duszach ludzkich222, udzielając łaski przez nie i przez świętych223. Tej

łaski,  która  wypłynęła  z Jego  zranionego  Serca224.  Sakramenty  wydaje  się,  że  służą

zachowywaniu  równowagi  funkcjonalnej  wiernego  służąc  jednocześnie  pod  kątem

informacyjnym, jak i energomaterialnym. Pojawia się problem jak w języku cybernetyki ująć

np.  grzech.  Analizując  jego  skutki,  to  jest  on  pewnym wytrąceniem ze  stanu  równowagi

funkcjonalnej,  która  może  zostać  przywrócona  przez  działanie  homeostatu  Kościoła  –

Chrystusa  w sakramencie  pokuty.  Idąc  dalej,  za  stan  równowagi  funkcjonalnej  każdego

człowieka należałoby uznać życie w stanie łaski uświęcającej, w którym utrzymuje wiernego

życie  sakramentalne.  Powyższe  wytłumaczenie  nie  rości  sobie  jednak  prawa  do  bycia

ostateczną odpowiedzią w tym zagadnieniu, gdyż możliwe, że na gruncie cybernetyki da się

ten problem ująć lepiej. Wymaga to dalszych badań. Poza tym sakramenty umacniają normy

informacyjne  wiernego,  ale  też  chronią  takie  w całym Kościele,  gdyż,  jak  Ojciec  Święty

stwierdził, grzech jest zaraźliwy.

211Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 175.
212Tamże, s. 187.
213Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
214Tamże.
215Tamże, s. 201-202.
216Tamże, s. 202.
217Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 551.
218Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 201.
219Tamże, s. 202.
220Tamże, s. 202.
221Tamże.
222Tamże, s. 217.
223Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 636.
224Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 333.

250



4.2.2. Msza Święta i adoracja Najświętszego Sakramentu

Centralnym  punktem  chrześcijaństwa  jest  Najświętszy  Sakrament.  W czasach

pierwotnego Kościoła, gdy tam, gdzie tylko pasterze mogli zgromadzić wspólnotę wiernych,

stawiali  ołtarz,  by  sprawować  mszę  i inne  obrzędy225.  Eucharystia  została  ustanowiona

z miłości  Chrystusa226 i jako  najwspanialsza  modlitwa227,  należy  się  Bogu228.  Wyraża

najwyższy hołd Bogu przez  Chrystusa229 i stanowi główną czynność  kultu  Bożego230.  Jest

sakramentem  pobożności,  znakiem  jedności  i związkiem  miłości231,  a także  kontynuacją

nowej paschy232.  Jako ośrodek i szczyt chrześcijaństwa233,  Eucharystia  została  ustanowiona

przez  Chrystusa,  by  stale  była  odnawiana  w Kościele234.  Jest  Jego  Ciałem  i Krwią  pod

postacią chleba i wina235, którymi sam Chrystus karmi Kościół236. Dzięki niej łaski wynikające

z ofiary krzyża są rozdzielane wiernym237. Nie jest ona tylko wspomnieniem ofiary Chrystusa,

ale realnym jej złożeniem, różniącym się jedynie sposobem ofiarowania238. Stanowi pamiątkę

ofiary  krzyżowej  Chrystusa239.  Na  krzyżu  Chrystus  dobrowolnie  ofiarował  siebie  i swoje

cierpienia, natomiast na ołtarzu ofiarowanie to ukazane jest przez zewnętrzne znaki śmierci,

choć  On sam już  nie  umiera,  będąc  w stanie  chwały240.  Eucharystia  ma  te  same cele  co

właśnie  Ofiara  Krzyża241,  czyli oddanie  chwały  Bogu242,  zadośćuczynienie243,  prośba244

i dziękczynienie245. Eucharystia  ma również  na  celu  uświęcenie  wiernych uczestniczących

w niej, zjednoczenie ich z Chrystusem oraz pomnażanie Bożej chwały246.  Chrystus również

chciał, aby cała ludzkość złączyła się, szczególnie przez sakramenty i Eucharystię, z Bogiem

Ojcem247.  W Eucharystii  zadośćczyni  za  żywych  i umarłych248,  a także  gładzi  codzienne
225Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 529.
226Tamże, s. 547.
227Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 239.
228Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 552.
229Tamże, s. 556.
230Tamże, s. 592.
231Tamże.
232Tamże, s. 527.
233Tamże, s. 547.
234Tamże.
235Tamże.
236Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 217.
237Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 551-552.
238Tamże, s. 548.
239Tamże, s. 547.
240Tamże, s. 548-549.
241Tamże, s. 549.
242Tamże.
243Tamże.
244Tamże, s. 550.
245Tamże, s. 549.
246Tamże, s. 562.
247Tamże, s. 551.
248Tamże, s. 549-550.

251



grzechy249 i odpuszcza te, które ludzie popełniają250. W Najświętszym Sakramencie wyraża się

wiara  w to,  że  nie  ma  różnicy  między  Chrystusem  historycznym,  eucharystycznym

i chwalebnym251. W Eucharystii Pan Jezus jest zarówno kapłanem, jak i Hostią252, a kapłani są

Jego  zastępcami,  reprezentując  również  Kościół  i wszystkich  wiernych253.  W czasie

Eucharystii Chrystus ofiarowuje nie tylko siebie, lecz także wszystkich wiernych Kościoła,

którym  przewodzi254,  gdyż  gdy  Kościół  składa  ofiarę  Eucharystii,  sam  również  zostaje

złożony  w ofierze255.  Z samej  swojej  natury  Eucharystia  jest  dziełem  całego  Kościoła256.

Najświętszy  Sakrament  jest  bezpośrednim  wypełnieniem  celu  Kościoła.  Łączy  wiernych

relacjami  z Chrystusem i z Bogiem i wprowadza,  jako  sakrament,  w stan  równowagi.  Jest

samym Chrystusem, który udziela się wiernemu.

Udział  wiernych  w Eucharystii  nie  jest  biernym  obserwowaniem,  lecz  pełnym

zaangażowania  współuczestnictwem w ofierze  Chrystusa – poprzez  modlitwę,  ofiarowanie

siebie, jedność z kapłanem i wspólnotą oraz wewnętrzne pragnienie zjednoczenia z Bogiem.

Wierni  nie  powinni  milczeć  ani  mruczeć  podczas  liturgii,  ale  aktywnie  odpowiadać

i śpiewać257.  Powinni  być  przepełnieni  pięknem  liturgii,  między  innymi  poprzez  chorał

gregoriański258.  Ich  uczestnictwo  w Eucharystii  powinno  odbywać  się  w sposób  gorliwy,

czynny, bez opieszałości i roztargnienia259, ofiarowując się razem z Chrystusem Bogu podczas

sprawowania Najświętszej Ofiary260. W czasie mszy świętej wierni powinni składać w ofierze

siebie, swoje bóle, troski i potrzeby261, uczestnicząc w tajemnicach Chrystusa tak, aby On sam

mógł w nich zamieszkać262. Pełna skuteczność Eucharystii domaga się, by wierni jednoczyli

się  z czynnościami  liturgicznymi  umysłem  i składali  siebie  jako  ofiarę  Bogu263.  Celem

przepisów  liturgicznych  i rubryk  jest  właśnie  wzmaganie  ich  pobożności  oraz  głębsze

zjednoczenie  z Chrystusem264,  a przepisy  kościelne,  wykłady  z liturgii,  homilie,  lekcje,

obrzędy, szaty liturgiczne i ich okazałość mają prowadzić umysły wiernych ku kontemplacji

249Tamże, s. 550.
250Tamże, s. 547.
251Tamże, s. 570-571.
252Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 236-237.
253Tamże, s. 232-233.
254Tamże.
255Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 559.
256Tamże, s. 560-561.
257Tamże, s. 589.
258Tamże.
259Tamże, s. 552.
260Tamże.
261Tamże, s. 560.
262Tamże, s. 577.
263Tamże, s. 557-558.
264Tamże, s. 560.

252



tajemnicy Eucharystii265. Ponieważ wierni różnią się zdolnościami umysłowymi, charakterem

i wrażliwością,  nie  każdy  poruszany  jest  przez  te  same  formy  śpiewu,  modlitwy  czy

obrzędów, dlatego  nie  istnieje  jeden,  uniwersalny  sposób przeżywania  Eucharystii266.  Lud

może uczestniczyć w Eucharystii na różne sposoby267. Ci, którzy nie mogą fizycznie przyjąć

Komunii  Świętej,  powinni  ją  przyjmować  przez  pragnienie  i zjednoczenie  z Chrystusem

w miłości268. Mimo że wierni biorą udział w Eucharystii, nie posiadają oni tej samej władzy

kapłańskiej co hierarchia269, nie są pośrednikami między Bogiem a ludźmi ani nie zastępują

Chrystusa270.  Ofiarowują  oni  Eucharystię  w sposób  różny niż  kapłani271,  czyniąc  to  przez

modlitwy,  jałmużnę  oraz  –  szczególnie  dawniej  –  przez  przynoszenie  chleba  i wina

kapłanom272. Co więcej lud nie musi zatwierdzać tego, co czyni kapłan, aby było to ważne273.

Wierni  ofiarowują  Chrystusa  Bogu przez  ręce  kapłana  i z kapłanem,  nie  jako dopełnienie

kapłańskich czynności, lecz przez jedność modlitw i intencji – co również zalicza się do kultu

liturgicznego274.  Dodatkowo papież  zalecał  transmisje  telewizyjne  Eucharystii  jako środek

przynoszący owoce duchowe, umacniający wiarę i świętość tych, którzy nie mogą fizycznie

uczestniczyć  w liturgii275.  Ojciec  Święty  jednocześnie  podkreślił,  że  uczestnictwo

w Eucharystii przez transmisję telewizyjną lub radiową nie może być traktowane na równi

z rzeczywistym,  sakramentalnym  udziałem  w liturgii276.  Zachęcał  do  modlitwy  po  mszy

świętej277 i ofiarowywania się wiernych Bogu również poza liturgią278. Wzywał wiernych, by

łączyli się z kapłanami i Najwyższym Kapłanem w czynnościach liturgicznych279. Upominał

kaznodziejów, aby zachęcali wiernych do gorliwszego uczestnictwa w mszy świętej280. Papież

również wspominał Piusa X określanego mianem papieża Eucharystii281, który kładł nacisk na

właściwe  sprawowanie  mszy,  nalegając,  by  zgodnie  z ówczesnym  kan.  813  prawa

kanonicznego przy każdej mszy obecny był ministrant, choć nawet bez niego Eucharystia nie

265Tamże, s. 558-559.
266Tamże, s. 561.
267Tamże, s. 562.
268Tamże, s. 563.
269Tamże, s. 553.
270Tamże, s. 553-554.
271Tamże, s. 554.
272Tamże, s. 555.
273Tamże, s. 556-557.
274Tamże, s. 555-556.
275Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 800.
276Tamże.
277Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 567-568.
278Tamże.
279Tamże, s. 559-560.
280Tamże, s. 523.
281Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 610.

253



traciła swojej owocności282. Liturgia powinna oddziaływać bodźcami (motywacjami) na różne

rodzaje norm, gdyż wierni mogą posiadać ich różne konfiguracje o różnym natężeniu – dla

przykładu inne normy poznawcze, gdyż mają inny poziom wykształcenia teologicznego lub

interesowali  się  innymi  pozycjami  książkowymi  lub  wykładami.  Podobnie  zachęcić  do

udziału w liturgii  mogą bodźce (motywacje)  estetyczne,  szczególnie  na osoby, które mają

szczególnie  wysokie  normy  estetyczne.  Co  więcej  wierni  również  ofiarowują  Chrystusa

i ofiarowują się sami Bogu podczas liturgii, ale w inny sposób, niż kapłani. Powinni również

dążyć do tego, aby zamieszkał w nich Chrystus. Co ciekawe jałmużna, a więc przekazywanie

energomaterii jest formą udziału w ofierze Eucharystii wiernych. Interesującym jest również

fragment  dotyczący  transmisji  mszy,  zatem  optymalizacja  toru  informacyjnego  (relacji

informacyjnej  polegającej  na  przesyle  informacji)  może  zapewnić  na  dalekie  odległości

uczestnictwo w największym misterium wiary. Oczywiście nie oznacza to, że wysłuchanie

transmisji mszy jest równoznaczne z uczestnictwem w niej, ale z pewnością jest owocne.

Eucharystia  jest  źródłem  duchowej  przemiany,  wewnętrznej  ofiary  i głębokiego

zjednoczenia  z Chrystusem,  który  w niej  udziela  swej  miłości,  siły  i pokoju  –  prowadząc

wiernych  do  świętości  przez  uczestnictwo  w Jego  krzyżu.  Zasługi  Eucharystii  są

nieskończone283.  W niej  zawiera się moc, która przekracza ludzkie pragnienia i daje duszy

słodycz  oraz  siłę  prowadzącą  do  zwycięstwa284.  Jako źródło  duchowej  mocy,  może  także

kształtować męstwo wychowujące bohaterów chrześcijańskich285. Wierni, będąc przy ołtarzu,

powinni tak odmienić swoją duszę, aby wyzbyć się wszystkiego, co jest grzeszne, a co Boże,

aby wzmacniało, by stali się miłą ofiarą Bogu286. Wszystkie elementy liturgii mają skłaniać

ludzi do odtworzenia w sobie obrazu Chrystusa w tajemnicy krzyża, by stali się z Nim jedną

hostią287,  uczestnicząc  w Jego  ofierze  w sposób,  który  ich  do  Niego  upodabnia288.

Chrześcijanie  powinni  przybrać  postawę  ofiary,  zapierając  się  siebie,  oddając  pokucie,

nienawiści do grzechu i zadośćuczynieniu289, a nawet ponieść mistyczną śmierć na krzyżu290.

Najświętszy  Sakrament  daje  siły  wiernym i jednoczy  ich  ze  sobą  oraz  z Panem Jezusem

niewysłowioną  i boską  więzią  (łac.  ineffabili  ac  divino  copulantur  vinculo)291.  Dusze

wiernych  stają  się  podczas  Eucharystii  jakby  ołtarzami,  przez  ofiarowanie  się  Bogu,  łzy

282Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 557.
283Tamże, s. 550.
284Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 14.
285Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233.
286Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 558.
287Tamże, s. 559.
288Tamże, s. 551.
289Tamże, s. 552-553.
290Tamże, s. 553.
291Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 202.

254



pokuty,  modlitwę  i zjednoczenie,  które  wyrażają  się  w oddaniu  wszystkich  spraw  Bogu

i odpoczynku w Nim292. Przez Eucharystię czyste dusze jednoczą się z Chrystusem293, który

w Najświętszym  Sakramencie  jest  źródłem  miłości  i przemiany  życia294.  Ojciec  Święty

wierzył, że Eucharystia może stać się źródłem gorliwości wiernych i dlatego życzył sobie, aby

jak najwięcej mszy świętych było odprawianych w intencji misji295. Chciał też, aby biskupi

dążyli do tego, aby Eucharystia stała się źródłem gorliwości ludu296. Sakrament Eucharystii

wymaga  od  wiernego  wysokich  norm etycznych.  Dzięki  niemu  wierny  wiąże  się  relacją

z samym Chrystusem.

Eucharystia  ma  zawsze  charakter  społeczny297,  ponieważ  sprawowana  jest  przez

kapłana za wiernych, nawet jeśli  nie są oni obecni298, i składana jest za cały Kościół – za

żywych  i umarłych299.  Podczas  mszy  świętej  Kościół  jednoczy  się  z Chrystusem  i wraz

z aniołami  śpiewa  pieśń  nieśmiertelną  Bogu300,  a wierni  w tym  czasie,  złączeni  wspólną

modlitwą  i prośbami,  przedstawiają  Bogu  Najświętszy  Sakrament  przez  ręce  kapłana301.

W rzeczywistości, Kościół walczący w śpiewie liturgii  łączy się z Kościołem triumfującym

i chórami anielskimi302. Eucharystia daje jedność303 i stanowi żywy obraz jedności Kościoła304,

w którym  zjednoczenie  z Chrystusem  osiąga  na  ziemi  swój  szczyt305.  Podczas  jej

sprawowania  Chrystus  obecny  jest  zarówno  w osobie  kapłana,  w samej  Ofierze306,

w uwielbieniach i błaganiach Kościoła307.  Przez kult eucharystyczny i składanie hołdu Bogu

możliwy jest  prawdziwy pokój  między ludźmi308.  Ojciec  Święty  zauważył,  że  w trudnych

czasach  drugiej  wojny  światowej  wierni  z nową  gorliwością  powrócili  do  przyjmowania

Eucharystii  i szczególnego  nabożeństwa  wobec  Niej309.  Zwracając  się  do  wszystkich

chrześcijan, zaapelował, aby z uległością przyjęli głos Ojca i przystąpili do ołtarza, wyznając

w jedności  tę  samą  wiarę,  będąc  pod  tym  samym  prawem  i uczestnicząc  w tej  samej

292Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 577.
293Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 187.
294Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233.
295Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 239.
296Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 592.
297Tamże, s. 557.
298Tamże, s. 556-557.
299Tamże, s. 557.
300Tamże, s. 549.
301Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 232-233.
302Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 589-590.
303Tamże, s. 565.
304Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233.
305Tamże, s. 232.
306Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 528.
307Tamże.
308Tamże, s. 571-572.
309Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 233.

255



Ofierze310. Co więcej nakazywał modlić się za tych chrześcijan, którzy nie mogą uczestniczyć

w Eucharystii z powodu prześladowań311 i pragnął również, aby kapłani modlili się w czasie

mszy świętej za biskupów i kapłanów rozdzielonych od swych wiernych, którzy nie mogą

celebrować  mszy  świętej312.  Eucharystia  jest  życiem  całego  Kościoła  i znakiem  jedności

i spójności  systemu.  Podczas  niej  wspólnie  działają  Kościół  walczący,  pokutujący

i triumfujący.  Eucharystia  jest  również  źródłem  pokoju  pomiędzy  ludźmi,  a więc  łagodzi

wszelkie zakłócenia w homeostazie systemów. Dodatkowo Najświętszy Sakrament przynosi

korzyści zarówno żywym, jak i umarłym. Ojciec Święty nakazywał, aby Kościół modlił się za

tych chrześcijan, którzy są pozbawieni Najświętszego Sakramentu, jak i kapłanów, którzy nie

mogą jej sprawować.

Eucharystia  jest  potrzebna  każdemu  człowiekowi313,  a co  więcej  jest  największym

obowiązkiem i zaszczytem dla wiernego314. Im dusza jest czystsza, tym jej bardziej pragnie315.

Częsta Eucharystia powinna być pokarmem dla małżonków, aby mieli siły na wychowywanie

dzieci w miłości Chrystusa316, a także dla pracowników, by uzyskali siły do pracy i nagrodę

w niebie317.  Samo  pragnienie  jej  przyjęcia  nie  wystarcza318;  poza  chęcią  powinno  iść

rzeczywiste przyjęcie tego sakramentu319. Komunia święta jest dopełnieniem ofiary ołtarza320,

a msza święta jako ofiara Chrystusa znajduje swoje dopełnienie we wspólnej uczcie,  która

choć jest obowiązkowa dla kapłana, nie jest obowiązkowa dla wiernych321. Aby ofiara mszy

świętej  była  pełna,  komunię  musi  przyjąć  kapłan  sprawujący  Eucharystię,  choć  również

przyjęcie  przez  wiernych  jest  wielce  pożądane322.  Po  Eucharystii  należy  dziękować  Bogu

i modlić  się  do  Niego,  nawet  po  zakończeniu  publicznego  obrzędu,  gdyż  potrzeba

dziękczynienia  wynika  z samej  istoty  sakramentu323.  Ojciec  Święty  zachęcał  do  jak

najliczniejszego i najpobożniejszego przystępowania do Eucharystii324 oraz wyraził nadzieję,

że  każdy  członek  Kościoła  będzie,  jeśli  tylko  może,  codziennie  przystępował  do

310Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 524-525.
311Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 14.
312Tamże, s. 13-14.
313Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 565.
314Tamże, s. 552.
315Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 187.
316Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 565.
317Tamże.
318Tamże, s. 563.
319Tamże, s. 564.
320Tamże, s. 562.
321Tamże, s. 563.
322Tamże, s. 562-563.
323Tamże, s. 566-567.
324Tamże, s. 557.

256



Eucharystii325.  Eucharystia  jest  potrzebna,  aby system mógł optymalnie  działać  i dążyć do

swojego celu – zbawienia i wychwalania Boga.

Kościół  od  początku  adorował  Najświętszy  Sakrament,  uznając,  że  Eucharystia  to

prawdziwe Ciało i Krew Boga-Człowieka, Jezusa Chrystusa326. Ojciec Święty przypomniał,

że  przechowywanie  Eucharystii  dla  chorych  i umierających  doprowadziło  do  powstania

zwyczaju adoracji327, która jest wyrazem wiary w realną obecność Chrystusa w Eucharystii328

oraz  oznaką  służby  Bogu  i zażyłości  z Nim329.  Adoracje  Najświętszego  Sakramentu

przyczyniły  się  do wzrostu wiary i życia  nadprzyrodzonego Kościoła  walczącego330,  który

przez  nie  jakby  wtóruje  Kościołowi  triumfującemu331,  nieustannie  wznoszącemu  hymny

pochwalne Bogu332. Ojciec Święty uważał, że wydaje się, że podczas adoracji i modlitw do

Najświętszego Sakramentu Kościół wojujący odpowiada Kościołowi triumfującemu na jego

nieustanne  uwielbienie  Boga333.  Kościół  przyjął  adorację  Najświętszego  Sakramentu  jako

swoją praktykę i zalecił ją wiernym334, a św. Augustyn wręcz nauczał, że grzeszy ten, kto nie

adoruje Eucharystii335. Nie może zatem dziwić, że Kościół nakazuje otwierać świątynie dla

wiernych,  aby  mogli  adorować  Najświętszy  Sakrament336.  Adoracja  wzmacnia  normy

informacyjne  wiernego  i wiąże  relacjami  z Chrystusem.  Możliwe,  że  również  podczas

adoracji dochodzi do wspólnego działania Kościoła triumfującego i walczącego.

Pogłębiona  znajomość  liturgii  i przepisów z nią  związanych  uzdalnia  wiernych  do

bardziej świadomego i owocnego uczestnictwa w Eucharystii,  pozwalając im jednoczyć się

z całym  Kościołem.  Rzym  zawsze  starał  się  umożliwić  ludowi  pogłębianie  wiedzy

o liturgii337.  Znając  teologię  mszy  świętej,  mogą  oni  gorliwiej  zanosić  wraz  z papieżem,

pasterzami i całym Kościołem modlitwy do Boga, aby wypraszać łaski Ducha Świętego dla

całego  świata338.  Zgłębianie  liturgii  prowadzi  również  do  zrozumienia,  że  chrześcijanie

stanowią jedno Ciało z Chrystusem jako Głową339. Zainteresowanie się liturgią zarówno przez

świeckich,  jak  i duchownych,  a szczególnie  przez  benedyktynów,  przyczyniło  się  do  jej

325Tamże, s. 564-565.
326Tamże, s. 568-569.
327Tamże, s. 569.
328Tamże.
329Tamże.
330Tamże, s. 570.
331Tamże.
332Tamże.
333Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 237.
334Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 570.
335Tamże, s. 569.
336Tamże, s. 571.
337Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 523.
338Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 239-240.
339Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 523.

257



głębszego poznania i przebadania,  co z kolei zaowocowało częstszym przystępowaniem do

sakramentów i większym zaangażowaniem wiernych w modlitwie340. Lepsze poznanie liturgii

skutkowało  tym,  że  kult  Eucharystii  został  uznany  za  ośrodek  i źródło  pobożności

chrześcijańskiej341.  Ojciec Święty zalecał wiernym pragnącym głębiej wniknąć w tajemnice

Eucharystii encyklikę  Mediator Dei, która wyjaśnia istotę liturgii i jej znaczenie342. Z kolei

błędy  dotyczące  rozumienia  udziału  ludu  w mszy  świętej  zostały,  zdaniem  Papieża,

wyjaśnione dzięki pracy wielu badaczy liturgii343. Refleksja nad liturgią bardzo cieszyła Piusa

XII,  jednak  nie  zmieniało  to  jego  przekonania  o potrzebie  przypominania  wszystkim

odpowiedzialnym osobom o zachowaniu  słusznej  miary344.  Ojciec  Święty  potępił  postawę

polegającą  na  nadmiernym  skupianiu  się  na  drugorzędnych  szczegółach  liturgii  przy

jednoczesnym zaniedbaniu  spraw istotnych,  co  może  prowadzić  do  ośmieszenia  religii345.

Stwierdzał też, że źle jest, gdy niektóre środowiska cechują się brakiem wiedzy o liturgii, ale

równie  niedopuszczalne  jest  nowinkarstwo  i pogoń  za  nowościami346.  Często  postulaty

odnowy liturgii służyły przemycaniu zasad niezgodnych z doktryną i ascezą347. Z kolei wierni

mają  obowiązek  uczestniczyć  w liturgii  we  właściwy  sobie  sposób348.  Wiedza  liturgiczna

pozwala im przystępować do niej w sposób bardziej godny i świadomy349. Papież stwierdził,

że słuszne jest, aby korzystali z mszału rzymskiego, co sprzyja głębszemu uczestnictwu we

mszy świętej350. Zlecił też nowy przekład księgi Psalmów z języków oryginalnych na łacinę,

by  modlitwy  stały  się  lepiej  rozumiane  i bardziej  umiłowane351.  Również  zgłębianie

starożytnej liturgii jest rozsądne i pożyteczne, ponieważ pozwala lepiej zrozumieć ceremonie

i stosowane formuły352. Wierni nie powinni też lekceważyć zaleceń liturgicznych, ponieważ to

właśnie  one  pomagają  objawić  jedność  Kościoła  przy  ołtarzu353.  Uczestniczenie  w mszy

świętej przez odpowiadanie na modlitwy kapłana i śpiew jest godne, o ile odbywa się zgodnie

z przepisami Kościoła354. Ojciec Święty nakazywał biskupom, aby dbali w swoich diecezjach

o przestrzeganie  przepisów  liturgicznych  zgodnych  z mszałem,  prawem  kanonicznym

340Tamże.
341Tamże.
342Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 239.
343Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 556.
344Tamże, s. 524.
345Tamże, s. 588.
346Tamże, s. 524.
347Tamże.
348Tamże, s. 523.
349Tamże, s. 587.
350Tamże, s. 560.
351Tamże, s. 523.
352Tamże, s. 545.
353Tamże, s. 565-566.
354Tamże, s. 560.

258



i zarządzeniami  Kongregacji  Obrzędów355,  aby  przeciwdziałali  wszystkiemu,  co  godzi

w porządek i prawdę, oraz wspierali działania zwiększające znajomość liturgii wśród ludu356.

Ponadto  biskupi  mają  obowiązek  dbać  o przestrzeganie  zaleceń  Soboru  Trydenckiego,

papieży, ksiąg liturgicznych i Kongregacji Świętych Obrzędów, zwłaszcza w odniesieniu do

zewnętrznej sfery publicznego kultu Kościoła357. Aby godnie uczestniczyć w liturgii wierni

muszą mieć informacje (rejestraty) o samej liturgii, jak i prawie jej dotyczącym, co może być

przyczynkiem do wytworzenia  norm prawnych i etycznych.  Postulowanie zmian w liturgii

może  się  odbywać  ze  szkodą  dla  norm  etycznych,  jeśli  osoby  je  postulujące  nie  mają

odpowiedniej  wiedzy.  Wszelkie  odchylenia  od  równowagi  systemu  w zakresie  liturgii

powinny być niwelowane przez biskupów.

4.2.3. Rozwój liturgii i związane z tym problemy

Władza  nad  liturgią  należy  wyłącznie  do  hierarchii  Kościoła,  która  w trosce

o wierność  Chrystusowi,  autentyczność  kultu  i duchowe  dobro  wiernych,  czuwa  nad  jej

formą,  rozwojem  i przestrzeganiem  przepisów.  Kościół  posiada  prawo  dostosowywania

liturgii do nakazów katolickiej wiary, aby chronić nieskazitelność religii358.  Żadna prywatna

osoba nie ma prawa wydawać ani narzucać innym norm dotyczących liturgii359, nawet jeśli

jest duchownym360. Liturgia Kościoła sprawowana jest w pierwszym rzędzie przez kapłanów,

dlatego jej forma, układ i kierownictwo muszą być podporządkowane władzy kościelnej, co

wynika z samej natury kultu i znajduje potwierdzenie w historii361. Kościół od zawsze dbał,

aby do liturgii nie wkradły się żadne elementy obce kultowi lub świeckie362. Zawsze poprzez

swoją hierarchię ustanawiał i organizował kult Boży, zmieniając to, co było nieodpowiednie,

a dodając to, co mogło przynieść pożytek wiernym i oddawaniu chwały Bogu, nigdy jednak

nie ingerując w istotę sakramentów ani mszy świętej363. Korzystał z praw dotyczących liturgii,

aby ją chronić przed nadużyciami ludzi prywatnych bądź kościołów, które godziły w wiarę

świętą  ułatwiając  rozszerzanie  się  herezji.  Z tego powodu w 1588 roku papież  Sykstus  V

ustanowił  Kongregację  Obrządków364. Sam  rozwój  liturgii  Ojciec  Święty  określał  jako

355Tamże, s. 561-562.
356Tamże, s. 587.
357Tamże, s. 587–588.
358Tamże, s. 540.
359Tamże, s. 546-547.
360Tamże, s. 544.
361Tamże, s. 539.
362Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 8.
363Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 541.
364Tamże, s. 543.

259



rozmowę  Kościoła  z Chrystusem365.  Podkreślał,  że  liturgia  zawiera  elementy  Boskie

i ludzkie366.  Pierwiastki  boskie,  ustanowione  przez  samego  Chrystusa,  nie  mogą  podlegać

żadnej zmianie367, natomiast to, co ludzkie w liturgii, może być dostosowane do czasów, o ile

zostanie  zatwierdzone przez  kościelną  hierarchię368.  Właśnie obecność elementu  ludzkiego

tłumaczy  mnogość  obrządków  oraz  rozwój  kultu  i praktyk  pobożnościowych369.  Nowe

obrzędy, które zrodziły się z natchnienia Ducha Świętego370, są częścią tego dynamicznego

procesu  rozwoju,  w którym  dostosowywano  liturgię  do  rozwoju  doktryny,  by  lepiej

przemawiała  do  wiernych371.  Rozwój  liturgiczny  widać  już  w historii  Kościoła.  Pierwsi

chrześcijanie  jako  najważniejsze  obrzędy  uznawali  siedem  sakramentów,  następnie

wychwalanie Boga, czytanie Ewangelii,  Prawa, Proroków, listów Apostolskich,  a wreszcie

homilie  lub  kazania372.  Z czasem –  od czasów apostolskich  kult  się  rozwijał  przez  nowe

obrzędy, dodatkowe ceremonie i formuły, aby przez symbole członkowie Kościoła mogli się

sami  upominać,  uświadamiać  swój  stan,  ale  i pobudzać  do  dalszej  pracy,  aby  ludzie

skuteczniej mogli zwracać się ku Bogu373. Wśród przykładów takich zmian można wymienić:

zniesienie katechumenatu,  zmianę sposobu udzielania sakramentu pokuty czy też praktykę

udzielania  Eucharystii  pod jedną postacią  w Kościele  łacińskim374.  Na liturgię  miały także

wpływ zmiany w prawie kościelnym375 oraz inicjatywy, które choć nie były ściśle liturgiczne,

jak rozwój kultu Najświętszego Sakramentu, nabożeństwa do Męki Pańskiej, Najświętszego

Serca Jezusowego czy Matki Bożej, a także pielgrzymki do grobów męczenników i modły

stacyjne376.  Kościół  również  dodawał  do  rodzimych  zwyczajów  na  terenach  misyjnych

znaczenie  religijne,  a nawet  przekształcał  je  w święta  męczenników  i tajemnic  wiary377.

Papież przytaczał też zmianę liturgii  w postaci fragmentu Pieśni nad Pieśniami: „Powstań,

przyjaciółko  ma,  piękna  ma  i pójdź!  Gołąbko  ma,  [ukryta]  w zagłębieniach  skały,

w szczelinach przepaści” (PnP 2, 13-14), który został użyty w nowym kontekście w liturgii

mszy ku czci Objawienia Najświętszej Maryi Panny Niepokalanej378. Na rozwój liturgii miały

365Tamże, s. 542.
366Tamże, s. 541.
367Tamże.
368Tamże, s. 541-542.
369Tamże, s. 542.
370Tamże, s. 545.
371Tamże, s. 542.
372Tamże, s. 529.
373Tamże.
374Tamże, s. 542.
375Tamże.
376Tamże, s. 543.
377Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 522.
378Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 609: „Léon XIII, en 1892, accorde l’Office propre et la Messe 
de la fête «in apparitione Beatae Mariae Virginis Immaculatae», que son successeur étendra bientôt à l’Eglise 

260



wpływ sztuki  piękne,  takie  jak muzyka, malarstwo i architektura,  które wzbogacały formę

kultu379.  Ojciec  Święty  jednak  zaznaczał,  że  tylko  papież  ma  prawo  do  zmieniania

i ustanawiania  przepisów  dotyczących  kultu  Bożego  i wprowadzania  zmian  w liturgii380.

Biskupi mają obowiązek przestrzegać dekretu o zakazie wprowadzania nowych form kultu

i pobożności381.  Pius  XII  również  podkreślał,  że  zakonnicy  powinni  trzymać  się  swoich

przepisów  liturgicznych  i niczego  nie  wprowadzać  bez  ówczesnej  aprobaty  swoich

przełożonych382. Stwierdził też, że liczne ryty zdobią Kościół Katolicki383, podkreślił równość

liturgii  Kościoła  łacińskiego  i Wschodniego384 oraz  zaznaczył,  że  czuje  się  w obowiązku

interweniować w sprawach liturgii łacinników385. Jednocześnie przestrzegał przed fałszywym

mistycyzmem, kwietyzmem, humanizmem, fałszowaniem wiary i dążeniem do przywracania

starożytnych  obrzędów  za  wszelką  cenę386.  W ramach  liturgii  Ojciec  Święty  wymieniał

właściwości  sztywne  (dokładniej  stałe)  i niesztywne.  Do  właściwości  stałych  należą

pierwiastki boskie, a do właściwości niesztywnych ludzkie. Wydaje się, że duża część, a być

może  wszystkie  właściwości  liturgii  są  sterownicze,  gdyż  nawet  szaty  liturgiczne  mają

sterować  wiernym.  Tylko  papież  może  zatwierdzać  zmiany  metod  sterowania  w aspekcie

liturgii,  a więc  pełni  rolę  optymalizatora,  a sam  proces  optymalizacji  został  przez  Ojca

Świętego przedstawiony jako wymiana informacji Kościoła z Chrystusem.

Ojciec  Święty  potępiał  samowolne  przywracanie  niebyłych  obrządków  lub

wprowadzanie  do  liturgii  elementów  sprzecznych  z obowiązującymi  normami,  takich  jak

użycie  języka  potocznego  w mszy  świętej,  wprowadzanie  ołtarza  na  kształt  stołu  lub

odrzucenia czarnych szat liturgicznych387. Ojciec Święty stwierdzał, że niezdrowy entuzjazm

do  starożytności,  który  ujawnił  się  podczas  synodu  w Pistoi  i został  potępiony  przez

Kościół388, nie może być podstawą do cofania się w rozwoju liturgii389. Fakt, że jakiś zwyczaj

czy  obrzęd  jest  starożytny,  nie  oznacza,  że  będzie  on  lepszy  i odpowiedni  na  aktualne

czasy390. Papież przypominał, że nie można odrzucać orzeczeń soborowych, obowiązujących

universelle; l’antique appel de l’Ecriture y trouvera désormais une application nouvelle : «Surge, arnica mea, 
speciosa mea, et veni: columba mea in foraminibus petrae, in caverna maceriae!»”.
379Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 543.
380Tamże, s. 544.
381Tamże, s. 588.
382Tamże, s. 562.
383Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 14.
384Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 524.
385Tamże.
386Tamże, s. 593.
387Tamże, s. 544.
388Tamże, s. 546.
389Tamże, s. 545-546.
390Tamże, s. 545.

261



przepisów ani liturgii na rzecz tego, co było, lecz zostało zmienione391. Wszelkie zmiany –

nawet te, które mogą okazać się przydatne,  jak wprowadzanie języka potocznego – mogą

zostać  zatwierdzone  wyłącznie  przez  Rzym392.  Biskupi  mogą  dopuścić,  jeśli  jest  to

uzasadnione, zachowanie długoletnich zwyczajów, np. śpiewania pieśni w języku ojczystym

pomiędzy  tekstami  łacińskimi,  o ile  tych  zwyczajów  nie  da  się  rozsądnie  usunąć393.

Obowiązkiem  biskupów  jest  także  czuwanie,  aby  przepisy  dotyczące  liturgii  były  ściśle

przestrzegane394. Do zadań papieża należy pilnowanie, aby przetwarzanie informacji o liturgii

w korelatorze Kościoła nie doprowadziła do wyprowadzenia go ze stanu równowagi.

Stolica Apostolska nieustannie dbała, aby obrzędy święte zawsze wyglądały godnie395.

W liturgii  szczególną  wagę  przykładać  do  świętości,  poprawnych  form  i obrazów  oraz

powszechności396.  Sztuka,  pomaga  kształtować  odpowiednie  obrazy  i formy  liturgiczne397,

a powszechność  polega  na  poszanowaniu  zwyczajów  poszczególnych  narodów.  Jest

jednocześnie  znakiem jedności  Kościoła398.  Dbałość  o liturgię  objawia  się  np.  w aspekcie

muzyki,  której  użycie  w liturgii  powinno być  zawsze  uzależnione  od  jej  godności,  braku

świeckiego charakteru i niezależności od dążenia do nowinek399. W przypadku wykonywania

śpiewów polifonicznych należy unikać przesady i nadmiaru, ponieważ mogą one zaciemniać

teksty liturgiczne, przekraczać możliwości wykonawcze śpiewających lub przerywać przebieg

obrzędu400. W tym kontekście chorał gregoriański jest wyjątkowy, gdyż dodaje liturgii piękna

i czyni  ją  bardziej  uroczystą401.  Papież  potwierdził  znaczenie  tego  rodzaju  śpiewu,

zatwierdzając  zalecenia  Piusa  X  i Piusa  XI  dotyczące  chorału  gregoriańskiego402,  ale

jednocześnie nakazał biskupom popierać śpiew ludowy podczas liturgii, ponieważ skutecznie

wzmaga  on  pobożność  wiernych403.  Wśród  instrumentów  pierwsze  miejsce  przysługuje

organom, ale inne – zwłaszcza smyczkowe – które nie mają cech świeckości lub hałaśliwości,

również  mogą  wspomóc  liturgię404.  Nie  mniej  istotna  jest  sama  świątynia,  która  jako

przestrzeń  liturgii,  jest  miejscem  wyśpiewywania  hymnu  chwały  Bogu  i godną  siedzibą

391Tamże, s. 546.
392Tamże, s. 545.
393Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 16-17.
394Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 544.
395Tamże, s. 523.
396Tamże, s. 588.
397Tamże.
398Tamże.
399Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 19-20.
400Tamże, s. 19.
401Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 589.
402Tamże.
403Tamże, s. 590.
404Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 19.

262



Najświętszego  Sakramentu405.  Liturgia  związana  jest  z bodźcami  (motywacjami)

estetycznymi, które również muszą być odpowiednio dobrane, aby sterować wiernymi w celu

pogłębienia ich relacji z Chrystusem i wzmocnienia ich norm informacyjnych.

Rok  liturgiczny  prowadzi  wiernych  przez  całe  misterium  Chrystusa,  nie  tylko  je

wspominając,  ale  uobecniając,  by  kształtować  duchowość,  rozpalać  gorliwość i jednoczyć

Kościół  wokół  Króla i Zbawiciela.  Nie ogranicza  się  jedynie do przypominania  wydarzeń

z przeszłości.  Jego celem jest  pobudzanie wiernych do działania  poprzez  zbliżanie  ich do

tajemnic  wiary,  ukazywanie  przykładów do naśladowania  i udzielanie  łaski  Bożej406.  Rok

liturgiczny  jako  magnificus  laudis  hymnus –  wspaniały  hymn  chwały  –  ukazuje  piękno

i bogactwo tego rozwijającego się porządku407. W liturgii przedstawiany jest cały Chrystus –

nie tylko historyczny, ale i uwielbiony, we wszystkich aspektach Jego życia408, dlatego błędne

jest twierdzenie, że Kościół w liturgii nie docenia Chrystusa uwielbionego przez skupienie się

na  Jego  ziemskim  życiu409.  Liturgia  zarówno  Wschodu,  jak  i Zachodu  również  zgodnie

wychwala Jego Najświętszą Matkę410. Prezentuje też przykłady świętych, aby pobudzić ludzi

do  ich  naśladowania  i upodobnienia  się  do  Chrystusa411,  których  kult  ma  także  na  celu

wypraszanie u nich pomocy412.  Papież określał, iż pożytecznym jest, aby wybitne przykłady

świętości były rozpowszechniane, aby pobudzały do naśladowania413. Jak podkreśla Pałęcki,

Pius XII akcentował chrystocentryczną interpretację kultu świętych w liturgii Kościoła414. Pan

Jezus powołuje kobiety i mężczyzn do świętości życia, aby były przykładami dla Kościoła415,

a co wybitniejsze osoby obdarza darami rady, męstwa, pobożności i bojaźni dla rozwoju ku

Jego świętości416. Święci są narzędziami zbawienia dusz417 i w żadnym wieku Kościoła ich nie

brakowało418.  Owocne  może  być  nie  tylko  wspominanie  świętych,  gdyż  czasem  same

przykłady wybitnych czynów z historii mogą i powinny rozbudzić gorliwość419. Błędem jest,

potępionym już przez Innocentego XI, twierdzenie, że nie należy czcić świętych, gdyż tylko

405Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 571.
406Tamże, s. 580-581.
407Tamże, s. 579.
408Tamże, s. 580-581.
409Tamże, s. 579.
410Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 631.
411Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 581.
412Tamże, s. 582.
413Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 337.
414W. Pałęcki, Encyklika..., dz. cyt., s. 213.
415Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 210.
416Tamże, s. 216-217.
417Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 636.
418Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 337.
419Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 251-252.

263



Bóg chce być czczony420.  Podobnie Ojciec Święty odpowiadał  na zarzut,  że kult  obrazów

Chrystusa sprzeciwia się kultowi uwielbienia (łac. cultus latriae). Tłumaczył, iż kult obrazów

nie zatrzymuje się na obrazie, ale odnosi się do tego co jest na nim przedstawione. Podobnie

kult obrazów przedstawiających świętych jest prawowiernym kultem421. Co więcej Kościół

modli się i śpiewa Bogu o każdej godzinie psalmy, które zostały ułożone pod natchnieniem

Ducha Świętego422.  Zarówno brewiarz, jak i Eucharystia zostały tak ułożone, by przez cały

rok  ukazywać  Chrystusa423.  Brewiarz  jest  modlitwą  Kościoła  zanoszoną  za  wszystkich

chrześcijan  przez  kapłanów,  zakonników  i innych  sług  Kościoła424,  w którym  szczególne

miejsce mają psalmy425, które w dużej mierze składają się na modlitwy Kościoła zajmując

istotne miejsce w kulcie426. Brewiarz został ustanowiony na wszystkie godziny, dni, tygodnie,

okoliczności  życiowe  i czasy,  aby  dać  zadość  słowom  Pana  Jezusa,  aby  nieustannie  się

modlić427.  Choć prawo kościelne nie nakazuje wiernym udziału w godzinach kanonicznych,

Kościół jednak je zaleca428.

Ojciec  Święty  zobowiązywał  biskupów  do  troski  o rozwój  ducha  liturgicznego,

szczególnie wśród wiernych i młodych kapłanów429, oraz polecał, aby przez wykłady, kazania

i rozprawy  pouczali  wiernych  o liturgii430 i wykorzystywali  Akcję  Katolicką  do  szerzenia

wiedzy  o liturgii  wśród  ludu431.  Biskupi  powinni  dbać,  by  jak  najwięcej  wiernych

uczestniczyło  w liturgii  i przez  nią  się  uświęcało  oraz  oddawało  Bogu  chwałę432.  Papież

nakazywał biskupom, aby dbali  o jedność podczas liturgii  przez to,  że wierni będą w niej

aktywnie  uczestniczyć433.  Wzywał,  by  biskupi  doprowadzili  do  tego,  aby wszyscy  wierni

uczestniczyli  w Eucharystii434.  Chciał  również,  aby  odnowili  zwyczaj  udziału  wiernych

w godzinach  kanonicznych435,  nie  zamykali  kościołów  poza  czasem  nabożeństw,

umożliwiając  adorację  Najświętszego  Sakramentu436 i nie  odradzali  spowiedzi

420Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 342-343.
421Tamże, s. 343.
422Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 522.
423Tamże, s. 577.
424Tamże, s. 573.
425Tamże, s. 574-575.
426Tamże, s. 523.
427Tamże, s. 572.
428Tamże, s. 575.
429Tamże, s. 591.
430Tamże, s. 593.
431Tamże.
432Tamże.
433Tamże, s. 592.
434Tamże.
435Tamże, s. 575.
436Tamże, s. 584.

264



z pobożności437.  Przypominał  o obowiązku  biskupów,  aby  nieustannie  zanosili  prośby  do

Boga, szczególnie w ofierze mszy świętej438. Zalecał biskupom stosowanie metod opisanych

w encyklice  Mediator  Dei,  aby  skutecznie  zachęcali  wiernych  do  uczestnictwa

w Eucharystii439.

Analizowany  fragment  nauczania  Pius  XII  ukazuje  liturgię  jako  rzeczywiste

uobecnienie  działania  Chrystusa  w Kościele,  w której  prymat  należy  do  wewnętrznego

oddania, wyrażanego i kształtowanego przez znaki zewnętrzne. Sakramenty – skuteczne  ex

opere operato, przy współdziałaniu dyspozycji przyjmującego – są stałymi kanałami łaski,

a wśród nich Eucharystia jest ośrodkiem i szczytem życia chrześcijańskiego: ofiarą i ucztą,

źródłem jedności, pokoju i przemiany, mającą cele identyczne z Ofiarą Krzyża. Uczestnictwo

wiernych  ma  charakter  czynny  i zróżnicowany,  obejmuje  ofiarowanie  siebie  wraz

z Chrystusem i może owocować także przez pragnienie komunii.  Kult  ma zawsze wymiar

społeczny i eklezjalny; obejmuje Kościół walczący, pokutujący i triumfujący, a jego piękno –

wspierane  przez  chorał,  muzykę  i sztukę  –  jest  podporządkowane  prawdzie  i godności

obrzędu.  Rozwój  liturgii,  zawierającej  pierwiastki  Boskie  (nienaruszalne)  i ludzkie

(podlegające zatwierdzanym zmianom), pozostaje pod wyłączną pieczą hierarchii; samowola

i nowinkarstwo  są  odrzucane  tak  samo,  jak  entuzjazm  do  nieuzasadnionego  powrotu  do

starożytnych praktyk. Rok liturgiczny i brewiarz dopełniają formacji wiernych, prowadząc do

integralnego  upodobnienia  do  Chrystusa.  W ujęciu  systemowym  liturgia  podtrzymuje

równowagę  Kościoła:  leczy  skutki  grzechu,  wzmacnia  normy informacyjne,  optymalizuje

relacje wiernych z Chrystusem oraz kieruje cały organizm eklezjalny ku jego ostatecznemu

celowi – chwale Boga i zbawieniu ludzi.

4.3. Kult Najświętszego Serca Pana Jezusa jako szczyt pobożności katolickiej

Niniejszy podrozdział obejmować będzie szczególnie ważne zagadnienie w nauczaniu

Ojca  Świętego jakim jest  kult  Najświętszego  Serca  Pana Jezusa.  Zostanie  określona  jego

istota,  znaczenie  i rozwój  w świetle  nauczania  Kościoła  oraz  świadectwa  tradycji

chrześcijańskiej.  Analiza  tego  zagadnienia  pozwoli  uchwycić  teologiczne  podstawy kultu,

jego  zakorzenienie  w objawieniu  Bożym  oraz  rolę,  jaką  odgrywa  w życiu  duchowym

wiernych i wspólnot. Przedstawienie zarówno genezy, jak i historycznego rozwoju tej formy

437Tamże, s. 584.
438Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 452.
439Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 592.

265



pobożności ukaże jej trwałą wartość dla Kościoła, a zarazem odsłoni jej życiodajny wpływ na

osobistą i wspólnotową drogę do Chrystusa.

Jedną z zasad będących podstawą kultu Najświętszego Serca Jezusa jest to, że Serce

Chrystusa jest symbolem i wskaźnikiem ogromnej miłości Pana Jezusa do ludzkości440. Jest

Ono nie tylko znakiem Jego miłości – jest także jej pełnią: wszystkoobejmującą pełnią Boga,

który  objawił  się  ludziom  w Jezusie  Chrystusie441.  Przedstawia  całkowitą  miłość  Syna  –

zarówno  Boską,  jak  i ludzką  –  dlatego  kult  Najświętszego  Serca  może  być  uznany  za

najdoskonalsze  wyznanie  religii  chrześcijańskiej442.  Miłość,  która  wypłynęła  z tego  Serca,

objawiła się na wiele sposobów. W czasie Pięćdziesiątnicy Duch Święty rozlał ją w sercach

uczniów,  a jej  źródłem było  właśnie  Serce  Jezusa443.  To  właśnie  w tajemnicy  tego  Serca

odnajdujemy Maryję,  Odkupienie  i Najświętszy  Sakrament  jako szczególne  dary – owoce

Najświętszego Serca Jezusa444. Nie można też zrozumieć męki Chrystusa ani ustanowienia

Najświętszego  Sakramentu  bez  uczczenia  Jego  Najświętszego  Serca,  co  potwierdzają

objawienia  św.  Gertrudy  i św.  Małgorzaty  Marii  Alacoque445.  Eucharystia  jest  owocem

właśnie tego Serca446, jak i rany Chrystusa są szczególnym świadectwem tej nieskończonej

miłości447.  Serce Chrystusa jest  przepełnione niezliczonymi łaskami zdobytymi  przez Jego

życie, mękę i śmierć448. Najcenniejszym darem zarówno Ducha Świętego, jak i samego Serca

Chrystusa jest Boża miłość449. Nadal rozlewa się ona na Kościół przez Ducha Jezusa450. Nie

ustała  po  Wniebowstąpieniu  –  Chrystus  nadal  kocha  swój  Kościół  prawdziwą,  cielesną

miłością451, gdyż posiada w niebie emocje452. W Jego Sercu miejsce znajduje każdy katolik,

nawet  słaby  i grzeszny453.  Serce  Zbawiciela  stanowi  najwznioślejszą  część  Jego  ludzkiej

natury,  przez  co  staje  się  godne  adoracji  i czci  jako  Serce  samego  Boga-Człowieka454.

Adorowanie tego Serca oznacza zatem adorowanie Miłości samego Słowa – zarówno w Jego

naturze boskiej, jak i ludzkiej455. Kontemplacja fizycznego Serca Chrystusa nie oddziela więc

440Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 316-317.
441Tamże, s. 342.
442Tamże, s. 344.
443Tamże, s. 335.
444Tamże, s. 332.
445Tamże, s. 351.
446Tamże.
447Tamże, s. 340.
448Tamże, s. 336.
449Tamże, s. 335.
450Tamże, s. 336.
451Tamże, s. 334.
452Tamże, s. 328-329, 334, 336.
453Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 232-233.
454Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 316, 319-320.
455Tamże, s. 336.

266



wiernych  od  duchowego  wymiaru  miłości  –  przeciwnie,  przez  wiarę  prowadzi  do

zjednoczenia  z Jego  Boską  i ludzką  miłością456.  Powodem  łask,  które  Chrystus  użyczył

i użycza  światu,  jak  i całego  dzieła  Odkupienia  jest  jego  głęboka  relacja  miłości  do

wszystkich elementów systemu ludzkości, jak i Kościoła.

Kult  Najświętszego  Serca  Jezusa  nie  jest  zarezerwowany  dla  wybranych  –  jest

pożyteczny  dla  wszystkich,  ponieważ  dotyka  samej  istoty  religii:  prowadzi  do  głębszego

poznania  Chrystusa  i wewnętrznego  ku  Niemu  zwrócenia457.  Zajmuje  centralne  miejsce

w duchowości chrześcijańskiej,  ponieważ to przez Serce Chrystusa wierni mają dostęp do

Boga, a nie ma innej drogi, która prowadziłaby ku Niemu458. Niektórzy uważali błędnie kult

Najświętszego Serca Jezusa za tożsamy z pewnymi dodatkowymi, drugorzędnymi formami

pobożności  –  co  jest  zdaniem  Ojca  Świętego  poważnym  uproszczeniem

i nieporozumieniem459. Nie jest to pobożność drugorzędna czy dowolna – kult Najświętszego

Serca Jezusa nie może być traktowany jako opcjonalna forma duchowości, lecz jako jeden

z najskuteczniejszych  środków  do  osiągnięcia  doskonałości  chrześcijańskiej460.  Jego

ostatecznym celem jest bowiem doprowadzenie wiernych do doskonałości miłości względem

Boga i bliźnich461.  Potwierdzają  to  duchowe owoce,  jakie  przynosi:  kult  ten prowadził  do

licznych nawróceń, odnowy gorliwości w wierze oraz zbliżenia się wiernych do Chrystusa462.

Jego rozważanie  i praktykowanie  pozwala  wiernemu osiągnąć  głęboką  znajomość  miłości

Chrystusa, która stanowi samą podstawę chrześcijaństwa463. Kult Najświętszego Serca Jezusa

oczyszcza  dusze  wiernych,  udziela  pociechy  i pobudza  do  praktykowania  cnót464.  Dzięki

niemu  możliwe  jest  nie  tylko  duchowe  oczyszczenie,  ale  również  rozbudzenie  w sercu

człowieka  autentycznej  miłości  do  Boga465.  Jest  on  najskuteczniejszym  sposobem

kształtowania miłości Bożej w sercach wiernych466. Co więcej w czasach pełnych niepokoju

i zagrożeń jawi się jako szczególny dar od Boga467. To właśnie dzięki tej mocy przemiany

serca  i życia,  kult  ten  przyniósł  w historii  Kościoła  wiele  owoców  –  powstały  dzieła

miłosierdzia  i dobroczynności,  publikacje  poświęcone  ascezie,  mistyce  i historii,  a także

456Tamże, s. 342-344.
457Tamże, s. 313-314.
458Tamże, s. 344-345.
459Tamże, s. 312.
460Tamże, s. 346.
461Tamże, s. 345.
462Tamże, s. 348.
463Tamże, s. 341-342.
464Tamże, s. 309.
465Tamże, s. 310.
466Tamże, s. 351-352.
467Tamże, s. 310.

267



wielkie inicjatywy duchowe, takie jak Apostolat Modlitwy468. Wpływ kultu Serca Jezusa objął

nie tylko pojedynczych wiernych, lecz również całe społeczności. Dzięki jego promowaniu

i wspieraniu, wiele rodzin, stowarzyszeń, szkół, a nawet państw dokonało aktu poświęcenia

się Najświętszemu Sercu Jezusa469.  Nawet jeśli  Kościół  walczący i wspólnoty cywilne nie

osiągnęły jeszcze pełni doskonałości, to właśnie kult Serca Jezusa pozostaje środkiem, który

może tę drogę przyspieszyć i umocnić470. Ojciec Święty podkreślał jego wartość jako źródła,

znaku pokoju, zbawienia i jedności – szczególnie dla tych, którzy angażują się w rozszerzanie

Królestwa Chrystusa na ziemi471. Wyrażał również przekonanie, że głębsze poznanie zasad,

na których ten kult się opiera, pozwoli nie tylko lepiej go docenić, ale również skuteczniej

z niego  korzystać,  doświadczając  jego  owoców  w życiu  osobistym  i wspólnotowym472,

a głębsze zrozumienie samego kultu, tak jak to zostało przedstawione w encyklice, przyniesie

liczne  duchowe owoce – większą pobożność,  rozkwit  kultu i rozrost  Królestwa Chrystusa

w świecie473.  Posiadanie  informacji  o kulcie  Najświętszego  Serca  Pana  Jezusa,  ich

przetwarzanie (rozmyślanie nad nim), jak i jego praktykowanie pozwala na umacnianie się

w relacjach do Chrystusa, Boga i bliźnich, jak i pogłębianie norm informacyjnych. Wpływa

również na wzrost socjomasy Kościoła. Dzięki temu korzyści uzyskują nawet całe systemy

państwowe i narodowe.

Ojciec Święty podkreślał,  że nie chodzi w kulcie Najświętszego Serca Pana Jezusa

przede  wszystkim  o obietnice  dane  w objawieniach  prywatnych,  gdyż  miały  one  jedynie

pobudzić wiernych do gorliwego wypełniania miłości, wynagrodzenia i troski o własne dobro

duchowe474.  Również  formy  zewnętrzne,  choć  ważne,  to  jednak  nie  stanowią  istoty  tego

kultu475. Najważniejsza jest postawa serca oparta na dziękczynieniu, miłości i adoracji – bez

nich  kult  ten  nie  odpowiada  autentycznemu  chrześcijaństwu476.  Chrystus  poprzez  te

objawienia chciał  skierować uwagę wiernych ku czci i kontemplacji nieskończonej miłości

Boga  do  człowieka.  Objawienia  te  stanowią  gwarancję  i znak  łask  oraz  miłosierdzia

udzielanego Kościołowi477. Wierny, oddając cześć temu Sercu, wypełnia swój podstawowy

obowiązek służenia Bogu i oddawania Mu wszystkiego, czym jest i co posiada478. W kulcie

468Tamże, s. 314.
469Tamże, s. 314.
470Tamże, s. 348.
471Tamże, s. 351.
472Tamże, s. 315-316.
473Tamże, s. 353.
474Tamże, s. 347.
475Tamże.
476Tamże.
477Tamże, s. 340.
478Tamże, s. 346-347.

268



Najświętszego  Serca  Jezusa  dokonuje  się  więc  wzajemna  wymiana:  człowiek  odpowiada

miłością na miłość, oddając siebie całkowicie Bogu479. Jest to najwyższy akt religijny, który

polega na całkowitym poświęceniu się i oddaniu miłości Chrystusa. To odpowiedź miłości

człowieka  na  Miłość  Boga480.  Kult  ten  nie  stoi  też  w sprzeczności  z innymi  formami

religijności – przeciwnie, powinien je wspierać i pogłębiać, tak jak kult Najświętszego Krzyża

czy miłość do Eucharystii481. Szczytem kultu Najświętszego Serca Pana Jezusa jest oddanie

się Boskiemu Zbawicielowi. Wydaje się, że to oddanie się polega na poddaniu się sterowaniu

Chrystusa.

Kościół  od  zawsze  darzył  kult  Najświętszego  Serca  Jezusa  głębokim  szacunkiem

i z zaangażowaniem  go  rozpowszechniał482.  Na  autorytet  i wartość  tego  kultu  wskazują

źródła,  takie  jak  Ewangelia,  nauczanie  Ojców  Kościoła,  liturgia,  przychylne  orzeczenia

papieży  oraz  jego  dawne,  zakorzenione  pochodzenie483.  Ma  on  swoje  źródło  przede

wszystkim w samym Chrystusie, który go zaproponował jako drogę do większej czci i miłości

Boga oraz do poddania się Jego nieskończonej miłości484.  Ojciec Święty zauważył,  że już

w zapowiedziach  Starego  Testamentu  ukazane  było  wcielenie  Boga  jako  wydarzenie

obejmujące również Jego Serce – zapowiedziane jako przyjście Boga w ciele485.  Sam kult

Najświętszego  Serca  Jezusa  w swojej  sformalizowanej  postaci  pojawił  się  natomiast

stosunkowo  niedawno,  to  jednak  nie  był  czymś  obcym  dla  chrześcijaństwa  od  jego

początków.  Już  pierwsi  wierni  wyrażali  swoją  adorację,  miłość  i dziękczynienie  wobec

ludzkiej  natury  Chrystusa.  Papież  przywoływał  przykład  św.  Tomasza  Apostoła,  który

poprzez  kontemplację  zranionej  ludzkiej  natury  Chrystusa  doszedł  do  wyznania  Jego

Boskości486.  Z czasem,  stopniowo,  zaczęto  uhonorowywać  Najświętsze  Serce  Pana  Jezusa

szczególnymi aktami kultu487. Początki tego kultu miały charakter prywatny – rozwijał się on

powoli wśród wiernych, by następnie przeniknąć do wspólnot zakonnych488. Wielu świętych

przyczyniło  się  do  jego  rozpowszechnienia  i pogłębienia.  Wśród  nich  znajdują  się  św.

Bonawentura, św. Albert Wielki, św. Gertruda, św. Katarzyna ze Sieny, bł. Henryk Suso, św.

Piotr Kanizjusz, św. Franciszek Salezy, św. Jan Eudes, bł. Klauziusz de la Colombière oraz

479Tamże, s. 345.
480Tamże, s. 311.
481Tamże, s. 351.
482Tamże, s. 311.
483Tamże, s. 347-348.
484Tamże, s. 346.
485Tamże, s. 317.
486Tamże, s. 338-339.
487Tamże, s. 339.
488Tamże.

269



św. Małgorzata Maria Alacoque489. To właśnie św. Małgorzata Maria Alacoque, kierowana

duchowo przez bł. Klaudiusza de la Colombière, wprowadziła w sposób szczególny elementy

miłości i wynagrodzenia do kultu Najświętszego Serca Jezusa. Wyróżniało to ten kult na tle

innych form religijnych ówczesnej  epoki490.  Warto jednak zaznaczyć,  że jego dynamiczny

rozwój  nie  był  skutkiem  objawień  prywatnych,  ale  wynikiem  jego  głębokiej  zgodności

z naturą religii chrześcijańskiej, która jest religią miłości. Objawienia św. Małgorzaty Marii

Alacoque nie wniosły niczego nowego do wiary katolickiej, lecz potwierdzały to, co już było

obecne  w Kościele491.  Ich  zgodność  z nauką Kościoła  potwierdza  również  fakt,  że  święto

Najświętszego  Serca  Jezusa  zostało  oficjalnie  ustanowione  przez  Rzym  jeszcze  przed

objawieniami św. Małgorzaty Marii, gdyż na prośbę wiernych, papież Klemens XIII udzielił

zgody  polskim  biskupom  i rzymskiemu  Arcybractwu  Najświętszego  Serca  Jezusa  na

obchodzenie tego święta492.  Bł. Pius IX na prośby wiernych493,  biskupów francuskich oraz

niemal  całego  katolickiego  świata  nakazał  jego  rozszerzenie  na  cały  Kościół.  Decyzję  tę

przypieczętował  dekret  Kongregacji  ds.  Obrzędów  z 1856  roku494.  Stolica  Apostolska

ustanowiła  święto  Najświętszego  Serca  Jezusa  jako symboliczną  pamięć  o Bożej  miłości,

która była motorem ofiary Chrystusa, gdyż to Serce, które wydało z siebie Ciało i Krew, jest

również tym, które ofiarowało się z miłości ku ludziom495. Ten akt ustanowienia święta jako

święta  ogólnokościelnego  stał  się  istotnym  momentem  w rozwoju  i upowszechnieniu  się

kultu496.

 Od  początku  był  on  również  chroniony  i promowany  przez  papieży497 którzy

wielokrotnie potwierdzali jego znaczenie, nie tylko zachęcając do tej formy pobożności, lecz

także  organizując  uroczyste  akty  oddania  i poświęcenia  się  Najświętszemu  Sercu

Chrystusa498.  W listach,  przemówieniach  i audycjach  radiowych  Ojciec  Święty  chwalił

wspólnoty,  które  poświęcały  się  Najświętszemu  Sercu  Jezusa499,  a także  szczególnie

błogosławił wszystkich, którzy ten kult szerzyli i wspierali500. Jako znak rozwoju i duchowej

dojrzałości Kościoła, dziękował Bogu za rozpowszechnienie się kultu Najświętszego Serca

489Tamże.
490Tamże.
491Tamże, s. 340.
492Tamże.
493Tamże, s. 309.
494Tamże, s. 341.
495Tamże, s. 340-341.
496Tamże, s. 341.
497Tamże, s. 346.
498Tamże, s. 348.
499Tamże, s. 314.
500Tamże, s. 353.

270



Jezusa oraz wyrażał wdzięczność duchownym i świeckim, którzy się do tego przyczynili501.

W duchu wdzięczności wzywał biskupów do dziękczynienia Bogu za to, że kult rozwijał się

coraz szerzej502,  oraz apelował,  aby go promować wśród powierzonych sobie wiernych503.

Zachęcał  także  do  samego  praktykowania  kultu504.  Wyrażał  też  pragnienie,  by  biskupi

i wszyscy  wierni  pogłębiali  rozumienie  jego  zasad,  czerpiąc  je  z Pisma  Świętego,  Ojców

Kościoła  i teologów505.  Ojciec  Święty  pragnął,  aby  stulecie  wprowadzenia  święta

Najświętszego  Serca  Jezusa  zostało  godnie  uczczone.  Wzywał  wiernych  do  publicznych

aktów dziękczynienia, wynagrodzenia i adoracji506, a sam modlił się o duchowe owoce, jakie

ten kult może przynieść Kościołowi507. Wyrażał nadzieję,  że zostaną one godnie uczczone

przez  cały  Kościół,  a szczególnie  przez  naród św.  Małgorzaty  Marii  Alacoque  –  wielkiej

orędowniczki  i propagatorki  tego  kultu508,  jak  i zachęcał  wiernych  do  kontemplacji

i medytacji nad darami, które z niego wynikły, aby z nową siłą powrócić do źródła miłości

i odnowy509.

Wobec  wielkości  i duchowego  znaczenia  kultu  Najświętszego  Serca  Jezusa,  jego

lekceważenie należy zdaniem Piusa XII uznać za szkodliwy występek510. W związku z tym

Ojciec Święty pochylał się również nad błędami narosłymi wokół Kultu Najświętszego Serca,

aby  je  sprostować.  Dla  przykładu  sądzono,  że  kult  ten  jest  uciążliwy  i nieprzydatny,

zwłaszcza  dla  osób  zaangażowanych  w obronę  wiary,  nauczanie  katolickiej  doktryny

społecznej  czy  wspieranie  dzieł  apostolskich  i religijnych511.  Papież zaprzeczył  temu

stwierdzając,  że  jeśli  ktoś  troszczy  się  o swoje  zbawienie  i sprawy  społeczne  powinien

przyjąć kult Najświętszego Serca Jezusa512. Papież spotykał się również z opinią, że kult Serca

Jezusa  jest  bardziej  odpowiedni  dla  kobiet,  gdyż  –  jak  twierdzili  niektórzy  –  ma  zbyt

emocjonalny charakter i nie przemawia do umysłu ludzi wykształconych513. Dalej, niektórzy

zarzucali temu kultowi, że promuje jedynie tzw. cnoty pasywne, które rzekomo nie przystają

do ówczesnych czasów wymagających działania i zaangażowania514. Tego rodzaju osądy były

zdaniem Papieża wyrazem głębokiego niezrozumienia istoty kultu,  który nie tylko nie jest
501Tamże, s. 348.
502Tamże, s. 314-315.
503Tamże, s. 345-346.
504Tamże, s. 347-348.
505Tamże, s. 315.
506Tamże, s. 352-353.
507Tamże, s. 353.
508Tamże.
509Tamże, s. 315.
510Tamże, s. 346.
511Tamże, s. 312.
512Tamże, s. 350-351.
513Tamże, s. 312.
514Tamże.

271



bierny,  ale  przeciwnie  –  pobudza  do  miłości,  poświęcenia,  czynnego  wynagrodzenia

i duchowego działania. Dlatego papież czuł się w obowiązku upomnieć tych, którzy fałszywie

pojmowali kult Najświętszego Serca Jezusa lub wręcz uznawali go za nieodpowiedni, a nawet

szkodliwy dla ludzi i Kościoła515. Ojciec Święty również odrzucił błąd, potępiany już przez

Innocentego XI, że nie należy czcić człowieczeństwa Chrystusa, jak i Matki Bożej, gdyż są

zmysłowe516.

Rozważania nad kultem Najświętszego Serca Jezusa prowadzą do wniosku, że stanowi

on jedną z najbardziej centralnych i owocnych form pobożności chrześcijańskiej. Związany

bezpośrednio z tajemnicą miłości Boga objawionej w Chrystusie, nie tylko wzmacnia życie

duchowe poszczególnych  wiernych,  ale  też  kształtuje  oblicze  całych  wspólnot  i narodów.

Jego  głębokie  zakorzenienie  w tradycji  Kościoła,  potwierdzone  przez  liturgię,  nauczanie

Ojców i papieży oraz przykład  świętych,  ukazuje,  że nie  jest  on formą drugorzędną,  lecz

drogą  prowadzącą  do  pełni  chrześcijańskiej  doskonałości.  Kult  ten,  będący  odpowiedzią

człowieka  na  nieskończoną  miłość  Boga,  pozostaje  źródłem  duchowej  odnowy,  jedności

i mocy  apostolskiej,  a jego  lekceważenie  oznaczałoby  poważne  zubożenie  życia  wiary

pojedynczej osoby, jak i całego życia wspólnotowego.

4.4. Kształtowanie cnoty i unikanie grzechu w życiu katolika

Niniejszy  podrozdział  poświęcony  będzie  przedstawieniu  wzajemnej  zależności

między  cnotą  a grzechem,  jak  i w aspekcie  dynamicznym – kształtowania  cnót  i unikania

grzechu,  w świetle  nauczania  Kościoła,  ukazanego w nauczaniu  Piusa XII.  Cnota jawi się

tutaj jako owoc podporządkowania wolnej woli prawu naturalnemu i rozumowi, umartwienia

popędów,  wyrzeczeń,  pobożności  i ćwiczeń  duchowych.  Jest  ona  wspierana  przez  łaskę

Ducha Świętego,  sakramenty,  modlitwę i dobre uczynki,  a jej  wzorem pozostaje  Chrystus

oraz Maryja Niepokalana. Grzech natomiast przedstawiony zostanie jako odwrócenie się od

Boga,  związanie  z księciem  ciemności  i osłabienie  Mistycznego  Ciała  Chrystusa.  W tej

perspektywie  konieczne  staje  się  unikanie  okazji  do  grzechu,  roztropne  panowanie  nad

zmysłami oraz częsta spowiedź, która oczyszcza sumienie i pomnaża łaskę.

Wolna wola,  prawo naturalne  i rozum stanowią podstawę kształtowania obyczajów

oraz  panowania  duszy  nad  ciałem,  co  ukazuje  konieczność  wyrzeczeń  i umartwienia  dla

podporządkowania popędów rozumowi. Wolna wola, choć dana człowiekowi jako dar, może

515Tamże, s. 311-312.
516Tamże, s. 342-343.

272



być także  nadużyta517.  Dobre  obyczaje  mają  swoją  trwałą  podstawę w prawie  naturalnym

zapisanym w sercach ludzkich518. Są istotne, gdyż bez jasnych zasad moralnych nie można

w pełni  zrozumieć  ani  cywilizowanego  życia  społecznego,  ani  prawdziwej  kultury

duchowej519.  Są powiązane  nie  tylko  z zagadnieniem dobra,  ale  też  i prawdy,  gdyż każda

wiadomość, jeśli zawiera tylko i jedynie prawdę, wpływa na wolę i sąd człowieka, kształtując

tym  samym  jego  obyczaje520.  Człowiek  posiada  rozum,  który  pozwala  mu  kontrolować

i kierować  popędami,  czyniąc  je  szlachetniejszymi521.  Dla  przykładu  wymienionym  przez

Ojca Świętego błędem było rozpowszechniane w jego czasach twierdzenie, że popęd płciowy

jest  nadrzędny  w ludzkiej  naturze,  a jego  kontrolowanie  prowadzi  do  zaburzeń  działania

organizmu522. Wolna wola, choć dana człowiekowi jako dar, może być także nadużyta523. Aby

dusza mogła rzeczywiście panować nad ciałem, nie wystarczy jedynie powstrzymywanie się

od czynów nieczystych – konieczne jest dobrowolne wyrzeczenie się wszystkiego, co choćby

pośrednio sprzeciwia się czystości524. W tym kontekście surowe życie i umartwianie ciała nie

są  przejawem  fanatyzmu,  lecz  drogą  do  podporządkowania  ciała  rządom  rozumu525.  Im

bardziej ludzie są odrywani od tego, co doczesne, tym łatwiej mogą dostrzec i zrozumieć to,

co  nadnaturalne526.  Jak  Papież  zauważył  –  świętość  z natury  stroni  od  wpływu  świata527.

Minimalizowanie  zaburzeń  wynikających  z popędów  ciała,  które  są  skutkiem  grzechu

pierworodnego  mogą  się  odbywać  przez  zwiększanie  norm  informacyjnych  Kościoła  –

zarówno  ideologicznych  i poznawczych  (wiedza  kształtująca  obyczaje),  jak  i etycznych

(obyczaje). Należy się wystrzegać wszelkich norm i bodźców (motywacji), które są przeciwne

normom Kościelnym.

W perspektywie teologicznej fundamentalnym obowiązkiem człowieka wobec Boga

jako  Stwórcy  jest  miłość,  oddanie  i nawrócenie,  które  możliwe  staje  się  dzięki  działaniu

Ducha  Świętego  i mądrości  prowadzącej  ku  zbawieniu.  Jako  że  Bóg  jest  Stwórcą,  to

z obowiązku  wszyscy  ludzie  powinni  Go  kochać,  kierować  się  ku  Niemu i oddawać  Mu

wszystko, co mają, jak i siebie samych528. Prawdziwa mądrość prowadzi wszystko właśnie ku

517Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244.
518Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 775.
519Tamże, s. 786.
520Tamże, s. 777-778.
521Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 175.
522Tamże, s. 174-175.
523Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244.
524Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 175.
525Tamże, s. 182.
526Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 195.
527Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 588.
528Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 152.

273



Bogu – swojemu źródłu529. Tym bardziej, że, jak Papież stwierdzał – ludzie ciągle potrzebują

Bożej pomocy530. Istotne zatem jest nawrócenie do Boga, które jest życiem531, gdyż odejście

od Niego jest śmiercią532. Każdy, nawet najmniejszy czyn, który dotyczy zbawienia, istnieje

w Duchu Świętym533, którego tchnienie jest początkiem wszystkiego, co prowadzi do życia,

a więc jest  zbawienne534.  Cokolwiek dzieje  się  w duszy człowieka  przez Ducha Świętego,

trzeba uznać również za działanie samego Pana Jezusa535, którego chrześcijanie potrzebują

pomocy,  gdyż  bez  Niego  nic  mogą  uczynić536.  Powyższy  fragment  ponownie  traktuje

o potrzebie  wysokich  norm  informacyjnych  zarówno  etycznych,  poznawczych

i ideologicznych. Człowiek musi zmierzać do Boga, oddawać mu wszystko, natomiast jest to

efekt mądrości, czyli wydaje się, że norm poznawczych.

W ujęciu duchowości chrześcijańskiej oddanie się Bogu jawi się jako akt dążenia do

jedności  z Nim,  który  przekracza  motywację  osobistej  korzyści  i staje  się  fundamentem

pogłębienia  cnót  oraz  norm  etycznych.  Samo  oddanie  Bogu  nie  powinno  wynikać

z pragnienia osobistego dobra537, lecz z autentycznego pragnienia jedności z Nim. Szczytem

życia chrześcijańskiego jest bowiem jednoczenie się z Bogiem538. Oddając Bogu swoje życie,

człowiek  dzięki  Jego  miłosierdziu  unika  tego,  co  niegodne,  jaśnieje  cnotą  i staje  się

uczestnikiem  Bożej  natury539.  Pożytecznym  aktem  codziennego  życia  duchowego  jest

ofiarowanie siebie Bogu każdego dnia540, co prowadzi do pogłębiania relacji z Chrystusem,

a człowiek może się bowiem naprawdę poprawić tylko przez zjednoczenie z Nim541. Choć nie

każdy  może  osiągnąć  szczyty  kontemplacji  i zjednoczenia  z Bogiem już  w tym życiu,  to

każdy jest wezwany, by miłować Boga i odrywać swój umysł od rzeczy ziemskich, kierując

go  ku  sprawom Bożym542.  Oddanie  się  Bogu  wzmacnia  normy etyczne  w wiernym,  a co

więcej jest jedyną możliwością na ich zwiększenie. Jeśli założy się, że istotnie oddanie się

Bogu jest poddaniem się Jego sterowaniu, to samo zwiększenie norm informacyjnych, które

Kościół do przyjęcia podaje sprawia, że człowiek łatwiej się daje sterować Chrystusowi, gdyż

taki wierny jest wysoce reaktywny na Jego bodźce, właśnie z powodu posiadania tych, a nie
529Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 371-372.
530Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 552.
531Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
532Tamże.
533Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 226.
534Tamże, s. 219.
535Tamże, s. 230.
536Tamże, s. 212-213.
537Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 347.
538Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 572.
539Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 627.
540Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 246.
541Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 577-578.
542Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 373-375.

274



innych norm. Sam akt oddania się Bogu jest  związany z przekazaniem informacji  o chęci

bycia sterowanym.

Religia w swoim zasadniczym wymiarze polega na naśladowaniu i wielbieniu Boga,

czego  najpełniejszym  wyrazem  jest  pobożność  kształtowana  poprzez  ćwiczenia  duchowe

i rozmyślania,  prowadzące  do  ugruntowania  norm  informacyjnych.  Istotą  religii  jest

naśladowanie Tego, którego się wielbi543, w której to cnocie zawiera się również sprawowanie

odpowiedniego kultu Boga544. Głównym aktem cnoty religii jest pobożność, która pozwala

człowiekowi  adekwatnie  odnosić  się  do  Boga,  a jej  rozwój  wymaga rozmyślań  i ćwiczeń

duchowych545. Za św. Tomaszem z Akwinu, Ojciec Święty przytaczał definicję pobożności,

którą  można  rozumieć  jako  wolę  oddania  się  temu,  co  odnosi  się  do  służby  Bogu546.

Prawdziwa pobożność powinna być szczera, skuteczna i prowadząca do cnoty, a nie być tylko

udawaną formą religijności i pustym słowem547. Dziełami pobożności można uspokoić nawet

Bożą  sprawiedliwość548.  Istotą  religii  w nauczaniu  Piusa  XII  jest  wychwalanie  Boga

i naśladowanie  Go.  Odpowiedni  stosunek  do Boga wymaga wysiłku  na  gruncie  bodźców

(motywacji) informacyjnych – ćwiczeń duchowych i rozmyślań, które owocują wyrobieniem

norm informacyjnych.

Chrystus  jako  Głowa Kościoła  stanowi  najdoskonalszy  wzór  cnót  i norm,  których

naśladowanie – zwłaszcza poprzez rady ewangeliczne ubóstwa, dziewictwa i posłuszeństwa –

wyznacza zasadniczy kształt  życia chrześcijańskiego. Jezus Chrystus jest najdoskonalszym

wzorem dla chrześcijan549.  Wszystkie  dary,  charyzmaty  i cnoty mieszczą  się  w Chrystusie

jako  Głowie550,  a cnoty  Chrystusa  są  wyrażane  w cnotach  świętych551.  Normy  Chrystusa

nawołują  do  prawdy,  miłości  i sprawiedliwości,  nakazują  trzymać  na  wodzy  swoje

pragnienia, poddają zmysły rozumowi, rozum uginają w posłuszeństwie Bogu i skłaniają do

uznania,  również przez  decydentów,  wolności  religii552.  Chrystus  oświeca  błądzących,  koi

urazy,  daje  miłość,  uczy  bogatych  hojności,  a biednych  pociesza,  prowadząc  ich  do

umiłowania rzeczy niebieskich553. Obdarza zamglone umysły jasnością, a leniwą wolę siłą554,

543Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 577.
544Tamże, s. 525.
545Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 534-535.
546Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 346.
547Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 584.
548Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 604.
549Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 214.
550Tamże, s. 230.
551Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 581.
552Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 515.
553Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 603-604.
554Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 221.

275



uspokaja  wzburzenia  duszy555 i toruje  drogę  dla  chwały  zarówno  duszy,  jak  i ciała

człowieka556. Jak nauczał św. Augustyn, Chrystus wstawia się za wiernymi, oczyszcza ich,

karze, pociesza, stwarza, przywołuje, naprawia i odradza557. To Boski Odkupiciel wyzwolił

ludzkość  z niewoli  demona  do wolności  Bożych  dzieci558,  a Ojciec  Święty  podkreślał,  że

należy pielęgnować tę kupioną przez Chrystusa wolność559.  Przez ofiarę  krzyża Pan Jezus

uczynił  doskonałymi  tych,  których  uświęcił560.  Dążenie  do  podobieństwa  do  Chrystusa

wyraża  się  przez  podążanie  za  radami  ewangelicznymi  –  ubóstwem,  dziewictwem

i posłuszeństwem561, co Kościół zaleca562. Aby naśladować Chrystusa, co jest istotą religii,

należy  posiadać  wysokie  normy informacyjne.  Szczególnie  interesujące  jest  wezwanie  do

życia w ubóstwie, dziewictwie i posłuszeństwie, gdyż są to zalecenia radykalnie uderzające

w normy witalne (dziewictwo i posłuszeństwo), jak i ekonomiczne (ubóstwo).

Zjednoczenie  Chrystusa  z wiernymi,  dokonujące  się  przez  wiarę  i obecność  Ducha

Świętego,  ma  charakter  rzeczywisty  i nadprzyrodzony,  lecz  nie  oznacza  równego  udziału

wszystkich  w łasce  ani  nie  nadaje  człowiekowi  boskich  przymiotów.  Pan  Jezus  jest

zjednoczony nie tylko z Kościołem jako wspólnotą, ale także z każdym wiernym z osobna563.

Chrystus przyjęty wiarą mieszka w człowieku564, a wierzący winni żyć i działać w Nim tak,

jak On żyje i przebywa w nich565. Jest On obecny w wiernych przez swojego Ducha, przez

którego działa  i którego udziela  ludziom566.  Choć nie  jest  możliwe w pełni  zrozumieć  ani

wyrazić prawdy o tym, że Boskie Osoby mieszkają w wiernych567, to jednak ta obecność jest

rzeczywista i dokonuje się w sposób przewyższający naturę – poprzez obecność i poznanie

sercem  oraz  rozumem568.  Do  tych,  którzy  kochają  Boga,  przychodzi  sam  Bóg  i w nich

mieszka569. Jak naucza encyklika Divinum Illud Munus Leona XIII, zamieszkiwanie Boskich

Osób w człowieku  można  określić  jako różniące  się  jedynie  stanem i okolicznościami  od

wizji uszczęśliwiającej570. Trzeba jednak pamiętać, że Duch Święty nie mieszka w osobach,

555Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 217.
556Tamże.
557Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 221.
558Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 220.
559Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 643.
560Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 550.
561Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 214.
562Tamże, s. 225.
563Tamże, s. 236.
564Tamże, s. 228.
565Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 568.
566Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 230.
567Tamże, s. 231.
568Tamże.
569Tamże, s. 228.
570Tamże, s. 232.

276



które odłączyły  się  od Kościoła571.  Co więcej  papież przestrzegał,  że  niektórzy  próbowali

wyprowadzić z jedności wiernych z Chrystusem kwietyzm. Jest to niebezpiecznym błędem572,

który  prowadzi  do  zguby  wiernych573.  Zjednoczenie  z Chrystusem,  choć  rzeczywiste

i głębokie,  nie  oznacza  jednak  identycznego  udziału  wszystkich  w łasce.  Ojciec  Święty

podkreślał, że błędem jest twierdzenie, że wszyscy członkowie Kościoła są złączeni z Nim

jedną i liczebnie  taką  samą łaską574,  podobnie jak błędnym jest  sąd,  że uwielbiona  natura

Chrystusa  mieszka  zawsze  i realnie  w usprawiedliwionych (łac.  iustificans)575.  Podobnie

błędne  jest  twierdzenie,  że  wierni  chrześcijanie,  jednocząc  się  z Chrystusem,  otrzymują

jakikolwiek Boży przymiot,  który można by uznać za im przynależny i właściwy, a który

przekraczałby porządek stworzony i naturalny576. Wydaje się, że mieszkanie w osobach jest

pewnego rodzaju relacją. Nie może być właściwością człowieka, gdyż Ojciec Święty jasno

wskazywał,  że  żaden  Boży  przymiot  nie  powstaje  w człowieku  w wyniku  zjednoczenia.

Istotne jest,  że relacja  tego typu nie  zachodzi,  zdaniem papieża,  w przypadku osób, które

opuściły Mistyczne Ciało Chrystusa.

Maryja  Niepokalana  jawi  się  w nauczaniu  Kościoła  jako  wzór  doskonałości

i przewodniczka  do Chrystusa,  którego naśladowanie  prowadzi  wiernych do kształtowania

cnót i norm etycznych zgodnych z Ewangelią. To Ona uczy, aby Go naśladować577 i pobudza

do przestrzegania chrześcijańskich zasad578.  Maryja uczy cnót579 i pragnie,  aby wszyscy je

naśladowali580.  Naśladowanie  Niepokalanie  Poczętej  powinno  polegać  na  unikaniu

najmniejszego nawet grzechu581. Każdy, niezależnie od stanu życia, lecz stosownie do niego,

powinien Ją naśladować582, bo dzięki temu możliwe jest zbudowanie wspólnoty opartej  na

miłości i jedności – wtedy wszyscy będą mogli poczuć się braćmi583. Niepokalana, jak każda

prawdziwa matka, cieszy się, gdy widzi w swoich dzieciach podobieństwo do siebie – nie tyle

zewnętrzne, co duchowe584. Ojciec Święty jednoznacznie wskazywał, że nie może być uznany

za dziecko Niepokalanej ten, kto nie jest łagodny, sprawiedliwy, czysty, a także nie niesie

571Tamże, s. 220.
572Tamże, s. 234.
573Tamże, s. 235.
574Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 593.
575Tamże.
576Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 231.
577Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 584-585.
578Tamże, s. 586.
579Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 582.
580Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 459.
581Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 584.
582Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 639.
583Tamże.
584Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 584.

277



pomocy  i pocieszenia  innym585.  Co  więcej  nikt  też  nie  może  uznać  się  za  zwolnionego

z oddawania hołdu miłości i wdzięczności Niepokalanej586, a wręcz oznaką zepsutego serca

jest  rzucanie  na  Nią  przekleństw587.  Naśladowanie  Niepokalanej  jest  dążeniem  do

wypracowania norm etycznych, które by były podobne do cnót Maryi Panny. Należy w tym

zadaniu unikać wszelkich norm i motywacji niezgodnych z nauczaniem Świętego Kościoła.

Co więcej silne relacje wierzącego do Niepokalanej nie są opcjonalne, ale są obowiązkiem

wiernego (normą etyczną),  tak że zaprzeczenie tej  normy w postaci  bluźnierstw na Matkę

Bożą jest oznaką braku norm etycznych.

Kościół jako Mistyczne Ciało Chrystusa obejmuje całe życie wiernych, kształtując je

duchem  Ewangelii  i normami  informacyjnymi,  które  prowadzą  do  odnowy  moralnej

i osiągnięcia  zbawienia.  Kościół  stara  się  przeniknąć  całe  życie  człowieka  –  prywatne,

rodzinne  i społeczne  –  duchem  Chrystusowym  wykorzystując  kapłanów  i wiernych588.

Przeniknięcie katolicyzmem każdej sfery życia ułatwia dojście do zbawienia589, a moralność

chrześcijańska  powinna  stanowić  fundament  odnowy  życia  prywatnego  i publicznego590.

Bycie chrześcijaninem to nie tylko godność, ale i zobowiązanie, aby wierzący nie zwracali się

ku  marności  grzechu  ze  względu  na  słowo  Mistyczny,  które  jest  przymiotem  Ciała

Chrystusowego591. Fakt, że Kościół jest Mistycznym Ciałem Chrystusa, pobudza tych, którzy

są  rządzeni  Bożym  Duchem,  do  zbawiennych  czynów  i oświeca  ich  umysły592.  Wszyscy

katolicy – jak cały Kościół – mogą powiedzieć za Apostołem: „żyję już nie ja, ale żyje we

mnie Chrystus” (Ga 2, 20)593. Pan Jezus podczas ofiary krzyża przekazał Kościołowi skarbiec

odkupienia, który wolą Zbawiciela ma być poszerzany przez Jego współpracę z Kościołem594.

Kościół  przez  nauczanie  wiary  katolickiej  i nakłanianie  do  posłuszeństwa  przykazaniom

przygotowuje  ludzi  do  rozmyślania  nad  życiem  Zbawiciela  oraz  do  głębszego  poznania

tajemnicy wiary – aby stała się ona siłą motywującą do świętości595. Ojciec Święty stwierdził,

że ludzie powinni cenić sobie takie rozmyślanie o rzeczach Bożych, gdyż również święci tak

czynili, a Kościół w swoich dokumentach tego nauczał596. Co więcej Papież odpowiadał na

niektóre zarzuty wobec Kościoła, twierdząc, że nie ma sprzeczności pomiędzy misją Ducha
585Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 639.
586Tamże, s. 640.
587Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 639.
588Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 536.
589Tamże.
590Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 98.
591Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 225.
592Tamże, s. 193.
593Tamże, s. 220.
594Tamże, s. 213.
595Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 536.
596Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 236.

278



Świętego a działalnością Kościoła597. Normy informacyjne Kościoła powinny dotyczyć każdej

sfery życia, aby ułatwić ludziom dojście do celu, jakim jest zbawienie.

Autorytet  Kościoła  obejmuje  również  sferę  prawa  naturalnego,  co  pozwala  mu

ustanawiać i interpretować normy moralne oraz prawne, wiążące wiernych w dążeniu do celu

nadprzyrodzonego.  Dotyczy  również  ustanawiania,  interpretowania  i stosowania  prawa

naturalnego, gdyż za pomocą niego człowiek zmierza do swojego nadprzyrodzonego celu598

Kościół  może  nakazywać  katolikom  słuchanie  jego  przepisów,  norm  obyczajowych,

umartwianie  się  oraz  powstrzymywanie  się  od  przyjemności,  które  niekoniecznie  są

grzeszne599. Za Piusem X z Singulari quadam, Ojciec Święty wskazywał, że działania – dobre

lub złe – podlegają jurysdykcji i osądowi Kościoła600. Dobry czyn to taki, który jest zgodny

z prawem naturalnym i Bożym; zły, to ten, który jest z nimi niezgodny601. Kościół zarządza

nie tylko normami etycznymi dotyczącymi prawa Bożego, ale również prawa naturalnego.

Może w tej materii wprowadzać normy prawne, które są obowiązujące.

Kościół, jako wspólnota Mistycznego Ciała Chrystusa, wzywa wiernych do miłości,

wdzięczności  i obrony jego honoru,  a także  do  wzajemnego  wspierania  się  w cnotach,  co

zapewnia  jedność  i duchową  homeostazę  całej  wspólnoty.  Pragnie,  aby  wierni  szczerze

wyznawali  Chrystusowi  miłość,  czcili  Go,  dziękowali  przez  śpiew  hymnów,  modlitwę,

błaganie  i uwielbienie602.  Członkowie  Kościoła  winni  wczuwać  się  w uczucia  Chrystusa

podczas  Jego ofiary  –  w posłuszeństwo,  cześć,  adorację  i dziękczynienie  Bogu603.  Katolik

powinien cieszyć się z chwały drugiego katolika, a smucić się z jego cierpienia604, żyjąc we

wspólnocie miłości, w której wzajemne napominanie i zachęta do dobrych uczynków tworzą

w niej  równowagę605.  Każdy  człowiek  –  niezależnie  od  wieku  i narodowości  –  jest

zobowiązany do przyjęcia Orędzia Kościoła, które ten ma obowiązek głosić606. Obowiązkiem

katolika  jest  także  wdzięczność  za  opiekę  Kościoła  i uszanowanie  jego  powagi607.

Chrześcijanie powinni obejmować Kościół jak najukochańszą matkę608. Katolicy powinni się

jeszcze bardziej cieszyć z Kościoła niż Żydzi starotestamentalni cieszyli się z Jerozolimy609,

597Tamże, s. 224.
598Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 608.
599Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238.
600Pius XII, Ad Apostolorum Principis, dz. cyt., s. 608-609.
601Tamże.
602Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 531-532.
603Tamże, s. 552.
604Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 240.
605Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 535-536.
606Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 766.
607Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238.
608Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 458.
609Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 237.

279



a każdy z nich ma obowiązek bronić jego honoru610. Papież życzył wiernym i biskupom, aby

zmierzali ku wyższym celom i wzmacniali się w cnotach611, bo tylko cnoty mogą zapewnić

zmianę historii na lepszą, by ludzie wraz z Bogiem budowali dobrobyt i osiągali zbawienie612.

Ludzie  powinni  poddać  swoje  zmysły  i poruszenia  wewnętrzne  rozumowi  oświeconemu

katolicyzmem,  aby  ich  dusze  mogły  pokutować,  oczyszczać  się  i jednoczyć  się

z Chrystusem613. W powyższym fragmencie poza aspektem norm informacyjnych pojawia się

potrzeba  wiązania  się  i umacniania  różnorakich  relacji  pomiędzy  członkami  Mistycznego

Ciała Chrystusa. Co więcej każdy katolik powinien wiązać się relacją miłości i wdzięczności

z systemem Kościoła jako takim i go bronić przed negatywnymi wpływami z otoczenia, ale

też tymi związanymi z oddziaływaniami wewnętrznymi. Homeostaza Kościoła jest również

utrzymywana przez wzajemne napominanie i zachęcanie się katolików.

Łaska, będąca darem Ducha Świętego i Chrystusa, rozlewa się na cały Kościół i jego

członków, stanowiąc źródło uświęcenia, wzrostu duchowego i uczestnictwa w pełni Bożego

życia. Bóg zsyła łaski dobrowolnie614 a Duch Święty jest ich jedynym źródłem, które rozlewa

się na cały Kościół i wszystkich jego członków z osobna615. To właśnie łaska Ducha Świętego

daje rozkwit życia wiernym616, karmi ich duchowo i nieustannie pobudza do świętości Swój

Kościół617.  Przez udzielanie  się  Ducha Świętego członkowie  Kościoła  otrzymują  wszelkie

dary,  charyzmaty  i cnoty  –  każdy  w zależności  od  swojego  miejsca  we  wspólnocie618.

Chrystus  jest  również  źródłem  i sprawcą  łaski619.  Ich  pełność,  którą  posiada,  jest

nierozerwalnie związana z unią hipostatyczną – tajemniczym zjednoczeniem natury Boskiej

i ludzkiej w jednej Osobie620. W Chrystusie Duch Święty przebywa z niewyobrażalną pełnią

łask621, a z tej właśnie pełni czerpie Kościół, dzięki czemu katolicy mogą stawać się świętymi

jak sam Zbawiciel622.  Chrystus nie  tylko pozyskuje łaski  dla ludzi  przez swoje prośby do

Ojca, ale sam je rozdziela, odpowiednio wybierając ich miarę i czas623. Chrystus rozdaje łaski

610Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 319.
611Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.
612Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
613Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 535.
614Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 245.
615Tamże, s. 234.
616Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 636.
617Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 142.
618Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 230.
619Tamże, s. 216.
620Tamże, s. 215.
621Tamże.
622Tamże, s. 215-216.
623Tamże, s. 217.

280



Kościołowi  wraz  z Duchem  Świętym624,  którego  udziela  według  miary  swojej  własnej

pełni625. Opatrzność, zgodnie z Bożym zamysłem, udziela tylko w części łask wysłużonych

przez Chrystusa626, jednak są one zawsze wystarczające do wzrostu duchowego. Chrystus sam

sprawia  wzrost  łaski  w człowieku627,  prowadząc  go  ku  świętości.  Każdy  żal  za  winy,

pragnienie pokuty i powrót do Boga – w bojaźni i ufności – wynika z działania łaski, chwały

i mocy Chrystusa628. On zechciał wylać swoje łaski na tych, których odkupiła Jego Krew629.

W powyższym fragmencie objawia się prawda, że wszelkie działania jednej Osoby Boskiej

jest  działaniem  wszystkich,  zatem  jednocześnie  Chrystus  w naturze  boskiej,  jak  i Duch

Święty mogą być jedynym źródłem łaski.

Wzrastanie w świętości dokonuje się poprzez współdziałanie łaski Bożej i ludzkiego

wysiłku,  zakorzenione  w modlitwie,  pokucie  i dobrych  uczynkach,  które  budują  zarówno

życie indywidualne, jak i wspólnotowe wiernych. Łaski można uzyskać w największej liczbie

przez  modlitwę,  codzienną  Eucharystię,  stawianie  wyżej  rzeczy  Bożych  od  ziemskich,

poskramianie  namiętności  przez  umartwienia,  przyjmowanie  cierpień  życia  codziennego,

pomoc  potrzebującym  oraz  inne  dzieła  miłosierdzia630.  W życiu  duchowym  nie  ma

sprzeczności  między działaniem Boga a działaniem człowieka,  który  z wiarą i gorliwością

odpowiada na Bożą łaskę631. Ludzkie wysiłki są wprawdzie nieskuteczne bez Bożej łaski632,

ale  jednocześnie  wzrastanie  wiernych  w cnocie  nie  dokonuje  się  tylko  dzięki  Duchowi

Świętemu – zależy również od wysiłku człowieka, który współpracuje z łaską633. Ilość łask

związana  jest  z dobrymi  uczynkami  wiernego634.  Wytrwanie  w łasce,  ochoczy  rozwój

duchowy i pociąganie innych ku doskonałości nie są darami udzielanymi mechanicznie – sam

Duch  Święty  nie  chce  ich  udzielać  tym,  którzy  nie  pragną  z gorliwością  pełnić  swoich

obowiązków635.  Jak przypomina św.  Ambroży,  to  osoby czynne otrzymują  łaski,  a nie  ci,

którzy  śpią636.  Dlatego  wielkie  dzieła,  podejmowane  z wiarą  i miłością,  rodzą  mocniejsze

cnoty  i dają  większe  zasługi637.  Nie  ma  również  rozbieżności  pomiędzy  kontemplacją

624Tamże, s. 220.
625Tamże, s. 219.
626Tamże, s. 245.
627Tamże, s. 217.
628Tamże, s. 216.
629Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 571.
630Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 245.
631Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 537.
632Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 220.
633Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 234.
634Tamże, s. 245.
635Tamże, s. 234.
636Tamże, s. 234-235.
637Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644.

281



a dobrym  działaniem638.  Aktywne  życie  chrześcijańskie  powinno  być  zakorzenione

w modlitwie i pokucie, gdyż bez nich nawet najlepsze uczynki stają się bezpłodne i czcze639.

Wzrastanie  w świętości  wymaga  więc  harmonii  modlitwy i działania.  W aspekcie  wzrostu

duchowego  występuje  element  wspólnotowy,  gdyż  ci,  którzy  otrzymali  dobrodziejstwa

Odkupienia, powinni z miłością dążyć do tego, aby inni również je otrzymali640. Co więcej

Ojciec Święty stwierdzał, że działanie powinno mieć swój złoty środek, gdyż ganienie zbyt

śmiałych  i błądzących  nie  jest  pochwałą  leniwych,  podobnie  jak  ganienie  leniwych

i niedbałych nie  oznacza  pochwały  nierozsądnych641.  Wzrost  w dobrym może występować

przez własne działanie katolika, jak i przy jednoczesnym poddawaniu się sterowaniu Ducha

Świętego,  który  udziela  swojej  łaski642.  Wierzący  powinni  jednocześnie  działać,  jak

i wchodzić w relacje modlitwy.

Grzech, będący odwróceniem się od Boga i związaniem z księciem ciemności, osłabia

życie wiernych i wspólnoty, lecz Kościół – kierując się macierzyńską troską – nie odrzuca

grzeszników,  lecz  prowadzi  ich  ku  nawróceniu  i odnowie  w łasce.  Grzechy  odwracają

człowieka  od Boga643.  Czynienie  zła  to  nie  tylko przekroczenie  Jego prawa,  ale  duchowe

jednoczenie  się  z księciem ciemności644.  Grzech plami  członków Kościoła645,  a jednak nie

wynika on z jego natury czy misji, lecz ze skłonności ludzkiej natury do złego646, ponieważ

ludzie z natury są skłonni do zła647. Chrystus, znając ludzką słabość, dał Ducha Świętego na

zgładzenie grzechów648. Człowiek bowiem roztrwonił dary Boże i doprowadził się do wielkiej

duchowej  nędzy,  dlatego  potrzebuje  prosić  Boga  o wszelkie  błogosławieństwa  i łaskę649.

Każdy powinien  zatem obawiać  się  grzechu650 i nienawidzić  go651.  Boga traci  się  właśnie

przez grzech, a odzyskuje przez wiarę i ufność652. Odrzucenie Boga i moralności prowadzi do

licznych  wynaturzeń,  takich  jak  egoizm,  pragnienie  przyjemności,  pijaństwo,  brak
638Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 537.
639Tamże, s. 578.
640Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 259-260.
641Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 524.
642Nie jest pewny stan łaski w kontekście języka cybernetyki – czy jest to relacja, właściwość, a jeśli ona, to 
która? Pobudzanie łaską do działania wydaje się, związane z procesem decyzyjnym, gdyż powoduje np. skruchę 
grzesznika, zatem dotyczyłaby parametrów homeostatu lub korelatora. Być może jest związana z niwelowaniem 
braku równowagi funkcjonalnej, a być może jest to moc korelacyjna, ale wymaga ten temat dalszych badań. Por.
M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 174-223.
643Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 98.
644Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 772.
645Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 203.
646Tamże, s. 225.
647Tamże.
648Tamże, s. 219.
649Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 550.
650Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 203.
651Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 553. Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 256.
652Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 525.

282



skromności,  przestępczość  (nawet  wśród  nieletnich),  zaniedbywanie  biednych,  pogoń  za

nieuczciwym bogactwem, rozpad rodzin, rozwody, lekkomyślność w małżeństwach, kontrola

urodzeń, osłabienie szacunku dla autorytetu, bunt, służalczość, czy zaniedbanie obowiązków

wobec społeczeństwa i Ojczyzny653. Pomimo tego, osoby, które zgrzeszyły śmiertelnie, nie są

wykluczane z Kościoła. Choć ich czyny nie są zasługujące i utraciły miłość oraz Bożą łaskę,

to pozostaje w nich chrześcijańska wiara i nadzieja. Duch Święty wciąż działa w ich sercach,

pobudzając  ich  do  żalu  za  grzechy,  modlitwy  i bojaźni  Bożej654.  Pan  Jezus  nie  chciał

wykluczenia  grzeszników  z Kościoła655;  toleruje  zło  w Kościele,  aby  cnoty  pasterzy

i wiernych mogły  się  umacniać,  być wypróbowane i zdobywać zasługi  z wiary656.  Kościół

chętnie i mężnie przystępuje do ratowania grzeszników z macierzyńskim sercem657.  Nie jest

więc hańbą dla Niego, że zawiera on w sobie grzeszników658. Co więcej Kościół każdego dnia

modli się za swoich grzesznych członków659 i wzywa do przyjęcia ich z należytą miłością –

jako  chorych  członków  Mistycznego  Ciała  Chrystusa.  Lepiej  bowiem,  aby  wyzdrowieli

w Kościele, niż by zostali z niego wyrzuceni i utracili szansę na nawrócenie660. Grzech jest

wchodzeniem  w relacje  z diabłem.  Kościół  nie  odrzuca  jednak  grzeszników,  nawet  tych,

którzy zgrzeszyli śmiertelnie661.

Unikanie okazji do grzechu oraz roztropne panowanie nad zmysłami stanowi istotny

wymiar  troski  Kościoła  o dobro  duchowe  wiernych,  szczególnie  ludzi  młodych,  których

należy  chronić  przed  szkodliwymi  bodźcami  i nadmiarem  przyjemności.  Grzechowi  nie

należy  ulegać  nawet  w myślach;  co  więcej,  należy  unikać  wszelkiej  okazji  do  jego

popełnienia662.  Ojcowie i Doktorzy  Kościoła  uczą,  że  pokusy łatwiej  przezwyciężyć  przez

ucieczkę  niż  przez  bezpośrednią  konfrontację  z nimi663.  Kościół,  kierując  się  troską

o duchowe  dobro  wiernych,  w ramach  cenzury  zakazał  części  widowisk  kinowych  oraz

niektórych  powieści  romantycznych,  umieszczając  je  na  Indeksie  Ksiąg  Zakazanych664.

Papież  z ojcowską  troską  apelował  szczególnie  do  ludzi  młodych,  przypominając  im

653Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
654Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 203.
655Tamże, s. 225.
656Tamże.
657Tamże.
658Tamże, s. 203, 225.
659Tamże, s. 225.
660Tamże, s. 203-204.
661Pojawia się problem w jaki sposób zapisać grzech jako taki i grzech śmiertelny w języku cybernetyki. Jeśli 
zostało przyjęte, że sakrament pokuty przywraca równowagę funkcjonalną, to w takim razie grzech byłby 
zaburzeniem w homeostazie. Pojawia się pytanie jak to się ma do norm społecznych. Być może są to tematy 
powiązane na gruncie socjocybernetyki i psychocybernetyki, co wymaga dalszych badań.
662Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 183.
663Tamże.
664Tamże, s. 184.

283



o obowiązku kontrolowania i powściągania wrodzonej ciekawości – zarówno w słuchaniu, jak

i oglądaniu czegokolwiek. Młodzi powinni kierować swoje myśli ku temu, co wyższe i starać

się zachować wolność umysłu od nadmiaru przyjemności665. Brak jakiegoś bodźca sprawia, że

nie pobudza on receptorów, a więc nie oddziałuje on również na korelator, który jest używany

do podejmowania decyzji, co minimalizuje ryzyko popełnienie grzechu666.

Wiara, będąca darem Chrystusa i podstawą jedności Kościoła, łączy się nierozerwalnie

z nadzieją i miłością, kształtując relacje wiernych z Bogiem, papieżem oraz całą wspólnotą

chrześcijańską.  Przyłącza człowieka na tej  ziemi do Boga667,  a przez nadzieję  kieruje  jego

serce ku Niemu668. Chrystus jest sprawcą wiary i jej wypełnieniem (łac.  consummator)669; to

On dzisiaj  także pozostaje  przewodnikiem wiary,  wylewając  ją  na wiernych670.  Wiara nie

tylko łączy człowieka z Bogiem, ale także jednoczy wszystkich wierzących między sobą oraz

z papieżem – widzialną głową Kościoła671. Kościół strzeże i przekazuje wiarę przez święte

przykazania672,  nauczając,  że  musi  być  ona  nierozerwalnie  połączona  z miłością,  która

jednoczy  wszystkich  ze  sobą  i z Chrystusem673.  To  właśnie  wiara  w to,  że  Chrystus  jest

Synem Boga, stanowi moc ku zbawieniu wierzących, przynosząc koronę apostolską, palmę

męczeństwa  i lilię  dziewic674.  Ojciec  Święty  wskazuje,  że  powinno  się  szczególnie

i nieustannie dziękować Bogu za dar wiary675, gdyż przynosi niezliczone dobra wiernym676.

Nadzieja  wydaje  się  być  związana  szczególnie  z normami  ideologicznymi,  które  głównie

właśnie dotyczą dążenia do Boga i oddawania Mu chwały. Natomiast wiara nie dotyczy tylko

norm poznawczych i ideologicznych, ale tworzy i wzmacnia relacje z Bogiem i wszystkimi

katolikami z papieżem na czele. Jest również połączona z miłością (normy etyczne).

Miłość,  będąca  istotą  życia  chrześcijańskiego  i darem  Ducha  Świętego,  jednoczy

człowieka  z Bogiem i bliźnimi,  domaga  się  poznania,  uczynków i wypełniania  przykazań,

a tym samym stanowi fundament wszystkich norm informacyjnych. W porządku naturalnym

665Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 782.
666Można to zagadnienie wytłumaczyć na gruncie usuwania potencjału receptorowego w korelatorze, którzy 
obniży finalnie potencjał efektorowy co może doprowadzić do braku złego działania, a sam brak potencjału 
receptorowego – w braku nawet myślenia o nim lub przynajmniej mniej intensywnym jego rozważaniu. 
Zagadnienie to wymaga jednak dalszych badań. Por. M. Mazur, Cybernetyka..., dz. cyt., s. 174-223.
667Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 228.
668Tamże.
669Tamże.
670Tamże, s. 216.
671Tamże, s. 227.
672Tamże, s. 225.
673Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 135.
674Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 625.
675Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 225.
676Tamże.

284



najszlachetniejszą formą miłości jest ta, z której powstaje prawdziwa przyjaźń677. Miłość jest

obok wynagrodzenia zasadniczym obowiązkiem katolika678, jeśli jest prawdziwa to ze swojej

natury przejawia się wciąż nowymi dowodami679, a spokój, który wprowadza, nie prowadzi do

apatii,  lecz  do  działania  i gorliwości,  które  służą  zbawieniu  –  zarówno  osobistemu,  jak

i innych680. Chrześcijanie powinni żyć na wzór Bożej miłości i ją adorować681. Jest ona istotą

chrześcijańskiego życia – to ona łączy człowieka z Bogiem, z innymi ludźmi i z samym sobą.

Miłość ma swoje źródło w Duchu Świętym682, który jest osobową Miłością Ojca do Syna683,

a w sercach wiernych zaszczepia tę miłość jako dar684. Nadprzyrodzoną miłość wlewa do dusz

sam Bóg685, a niezliczeni ludzie z różnych epok i narodów z pomocą Ducha Świętego dążą do

Jego  chwały686.  Duch  Święty  działa,  aby  katolicy  stawali  się  coraz  bardziej  podobni  do

Chrystusa687, który uczył miłować nie tylko ludzi innego pochodzenia, ale także wrogów688.

Miłości Boga powinna odpowiadać miłość bliźnich689, których również Chrystus odkupił na

Krzyżu690. Miłość bardziej niż jakakolwiek inna cnota wiąże z Nim691 i po niej poznaje się

Jego uczniów692. Zdarza się, że wierność Chrystusowi staje w sprzeczności z oczekiwaniami

ludzi i nie można podobać się obu jednocześnie693.  Człowiek może być bliżej  Boga przez

miłość do bliźniego, ale też będzie bliżej bliźniego przez miłość do Boga694. Musi ona iść

w parze z wypełnianiem Jego przykazań695. Aby kochać Boga, należy najpierw poznać Go –

zarówno  przez  osobiste  spotkanie  w wierze,  jak  i przez  zrozumienie  zasad  religii  i racji

rozumu696.  Miłość do Boga łączy się z Jego wolą,  sprawiając,  że osoba wierząca staje się

niemal jednym z Bogiem697. Tylko dzięki miłości możliwe jest podporządkowanie się władzy

Boga698. Aby Bóg był miłowany musi być poznany. Miłość domaga się również uczynków

677Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 228.
678Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 347.
679Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, dz. cyt., s. 782.
680Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 377.
681Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 345.
682Tamże, s. 310.
683Tamże.
684Tamże.
685Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 228.
686Tamże, s. 226-227.
687Tamże, s. 219.
688Tamże, s. 240.
689Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 147. Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 229.
690Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 229.
691Tamże, s. 228-229.
692Pius XII, Ad Sinarum Gentem, dz. cyt., s. 9-10.
693Tamże, s. 13.
694Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 229.
695Tamże.
696Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 535.
697Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 311.
698Tamże.

285



miłości, zatem wymaga ona norm informacyjnych: poznawczych, ideologicznych i etycznych.

Kochanie  Boga,  czyli  wchodzenie  z nim w relacje  sprawia,  że relacje  człowieka  z innymi

ludźmi są lepsze i odwrotnie. Nie ma również możliwości poddania się sterowaniu Boga bez

relacji miłości z Nim.

Boża  miłość,  która  od  początku  dziejów  Kościoła  inspirowała  męczenników,

apostołów,  świętych  i wiernych  do  poświęcenia,  stanowi  siłę  jednoczącą  wspólnotę,

przezwyciężającą wszelkie przeszkody i kształtującą fundament życia chrześcijańskiego. Dała

siłę ona męczennikom do zniesienia śmierci, apostołom do głoszenia Ewangelii, Doktorom

Kościoła do obrony wiary, wyznawcom do czynienia dobra i zbawienia bliźnich, a dziewicom

– do wyrzeczenia się świata dla miłości Chrystusa699. Przykłady z historii Kościoła pokazują,

że ludzi owładniętych Bożą miłością nie jest w stanie powstrzymać żadna przeszkoda – nawet

ich zamordowanie nie kończy dzieła apostolskiego, lecz pobudza innych do zostania uczniami

Chrystusa700.  Życie  nadprzyrodzone  wzrasta  właśnie  przez  ducha  poświęcenia  i jest

kształtowane przez miłość701. Miłość do Boga i Kościoła powinna przezwyciężać wszystkie

przeszkody – nie powinna jej zniszczyć ani różnica obyczajów, ani narodowości, ani nawet

wojny – sprawiedliwe czy niesprawiedliwe702. Papież zachęcał do gorącej miłości względem

Kościoła, jako wspólnoty zbawienia i obecności Chrystusa703. Świadectwem tej miłości jest

nie  tylko  męczeństwo,  ale  również przeciwstawianie  się  pokusom oraz całkowite  oddanie

Bogu siebie i wszystkiego co się posiada704. Aby panowała w sercach wierzących muszą oni

widzieć w Kościele żywą obecność Chrystusa705. Co więcej miłość jako więź pokoju, zgody

i doskonałości706 tworzy podwaliny dla życia wspólnotowego i społecznego. Gdy ludzie nie

miłują  Boga,  nie  potrafią  również  kochać  siebie  nawzajem  –  zamiast  tego  pojawia  się

nienawiść i rozpad więzi społecznych707. Gdy miłość kwitnie, kwitną też wszystkie inne cnoty

–  kiedy  się  zmniejsza,  inne  cnoty  zanikają708.  Ojciec  Święty  określał  nawet

współzawodnictwo w czynieniu dobra, w zdobywaniu cnót i szerzeniu miłości Chrystusowej

jako mogące być godne pochwały709.  Miłość Kościoła,  w tym jego świętych, łączyła ludzi

mimo  różnic  –  świętych  bowiem  jednoczyła  gorąca  miłość  do  Pana  Jezusa  i bliźnich710.
699Tamże, s. 335.
700Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 350.
701Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 243.
702Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 240.
703Tamże, s. 246-247.
704Pius XII, Invicti Athletae, dz. cyt., s. 329.
705Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238.
706Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 384.
707Tamże, s. 375.
708Tamże, s. 376.
709Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 523.
710Tamże, s. 581.

286



Miłość  Kościoła  musi  być  czynna711 –  wyrażana  przez  przywiązanie  do  sakramentów,

uroczystości, pieśni, obrzędów liturgicznych, sakramentaliów i ćwiczeń duchowych712. Papież

zachęcał wiernych do większej miłości do Kościoła713, podkreślając, że nie należy jej osłabiać

z powodu słabości niektórych jego członków, lecz raczej  ją wzmacniać714.  Aby miłość nie

wygasła w wiernych, powinni oni wpatrywać się w samego Chrystusa jako wzór miłości do

Kościoła715, a miłość Pana Jezusa do Kościoła jest niezmienna – taka też powinna być miłość

wiernych  do  wspólnoty  wiary716.  Gdy  chrześcijanie  tracą  miłość,  rośnie  skuteczność

bezbożnych717. A bez miłości pojawiają się niezgoda, podziały i nienawiść718. Co więcej nigdy

brak porządku, kłamstwa i nienawiść nie doprowadziły do żadnego dobra719. Co interesujące

Ojciec  Święty  stwierdził,  że  choć  rozważanie  Bożej  miłości  jest  ważne,  to  nie  zawsze

prowadzi  do  prawdziwego  nawrócenia  –  dlatego  pożyteczne  jest  także  rozważanie  Bożej

sprawiedliwości, która może wstrząsnąć duszą, prowadząc do pokory i naprawy obyczajów720.

Dodatkowo  papież  motywował  wiernych  i duchownych  do  szerzenia  ducha  pomocy

i modlitwy w duchu miłości Chrystusowej721. Miłość do Chrystusa i Kościoła może być tak

wielka, że czyni człowieka niewrażliwym na bodźce (motywacje) witalne jak ryzyko śmierci.

Co więcej im katolicy mniej kochają tym otoczenie skuteczniej oddziałuje na Kościół. 

Ćwiczenia duchowe, zakorzenione w tradycji Kościoła i ożywiane działaniem Ducha

Świętego, stanowią niezastąpione narzędzie wzrostu cnót, rozwoju pobożności i kształtowania

norm informacyjnych wiernych. Tak jak ciało wzmacnia się przez ćwiczenia, tak człowiek

wzrasta duchowo i to jeszcze w większym stopniu, gdyż jako członek Kościoła ma właściwą

sobie wolność, sumienie, świadomość i sposób działania722. Pobożne praktyki wiernych służą

i budują całą wspólnotę Kościoła723. Ćwiczenia duchowe pomagają osiągać cnoty, wzmagają

gorliwość  i pozwalają  rozpoznawać  zagrożenia  duchowe724.  Musi  im  jednak  towarzyszyć

działanie i natchnienie Ducha Świętego725. To właśnie dzięki Niemu człowiek przyzwyczaja

711Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 238.
712Tamże.
713Tamże, s. 237.
714Tamże, s. 225.
715Tamże, s. 239.
716Tamże, s. 241.
717Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 349.
718Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 384.
719Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
720Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 535.
721Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 236.
722Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 235.
723Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 536-537.
724Tamże, s. 534.
725Tamże, s. 584.

287



się do rozmyślania o rzeczach boskich726, wzrasta w cnotach, nawraca się i kieruje ku Bogu727,

który jako najwyższe Dobro jest  do nich inspiracją728.  Co więcej naśladowanie Chrystusa,

poznawanie Go i Jego tajemnic wymaga wysiłku i ćwiczeń729. Nie da się również prawdziwie

czcić Boga bez dążenia do doskonałości życia730. Chrześcijanie powinni nie tylko modlić się,

ale  też  ofiarować  akty  pokuty,  cnotliwe  uczynki,  trudności  i cierpienia  –  zarówno  te

wynikające  z życia  codziennego,  jak  i dobrowolnie  podejmowane731.  Papież  z naciskiem

zwracał  się  do  biskupów,  aby  wspierali  rozwój  pobożności  wśród  swoich  wiernych732,

zachęcając  do  udziału  w dniach  skupienia  i ćwiczeniach  duchowych,  które  są  nie  tylko

pomocne, ale wręcz niezbędne dla zaszczepienia i pielęgnacji  ducha pobożności733.  Życzył

sobie również, aby wierni dobrze znali ćwiczenia duchowe takie jak rozmyślanie o rzeczach

nadprzyrodzonych,  rachunek  sumienia,  poznawanie  siebie,  rekolekcje,  nawiedzanie

tabernakulum, różaniec734, jak i zalecał ćwiczenia duchowne św. Ignacego ze względu na ich

skuteczność735.  Ćwiczenia  duchowe  mają  na  celu  wzmocnienie  norm  informacyjnych

wierzących.

W kontekście liturgii ćwiczenia duchowe stanowią istotne uzupełnienie jej praktyki,

chroniąc modlitwę przed sprowadzeniem do zewnętrznych gestów i pogłębiając  owocność

uczestnictwa w sakramentach oraz publicznym kulcie Bożym. W kontekście Wielkiego Postu

Ojciec Święty stwierdzał, że to szczególny czas, w którym ćwiczenia duchowe jawią się jako

przednia straż rycerstwa chrześcijańskiego736.  Ćwiczenia duchowe przeciwdziałają temu, że

modlitwy liturgiczne stają się tylko zewnętrznymi gestami737. Dzięki nim wierni zyskują siły

do  właściwego  uczestnictwa  we  Mszy  świętej,  głębszego  przyjmowania  sakramentów,

oczyszczania  ducha  i gorliwego  odpowiadania  na  Boże  natchnienia738.  Ćwiczenia  te

zwiększają  owocność  uczestnictwa  w publicznych  aktach  kultu739 i przyczyniają  się  do

głębokiego przeżywania wiary. Choć nie ma jednej drogi ćwiczeń duchowych740, powinny

one  być  zgodne  z duchem  liturgii  i jej  przepisami,  jednak  ich  sprowadzenie  jedynie  do

726Tamże.
727Tamże.
728Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 639.
729Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 579.
730Tamże, s. 532.
731Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 458.
732Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 587.
733Tamże, s. 585.
734Tamże, s. 584.
735Tamże, s. 586.
736Tamże, s. 534.
737Tamże, s. 584.
738Tamże, s. 536.
739Tamże, s. 584.
740Tamże, s. 585.

288



obrzędów liturgicznych jest błędem741. Kryterium, że dane ćwiczenia pochodzą z natchnienia

Bożego,  jest  wzrost  kultu  Bożego,  poszanowanie  rzeczy  świętych  i większe  pragnienie

godnego przyjmowania sakramentów742. Właśnie dlatego niektóre praktyki, takie jak droga

krzyżowa,  nabożeństwa  majowe,  czerwcowe,  nowenny  czy  tridua,  niemal  wchodzą  do

porządku  liturgicznego,  zachęcając  do  sakramentów  i rozmyślania  o rzeczach  Bożych743.

Ćwiczenia duchowe, także te niezwiązane ściśle z liturgią, które pobudzają do pokuty, bojaźni

Bożej,  odciągają  od  marności  świata  i kierują  do  świętości,  są  pożyteczne  i konieczne744.

Wykonywanie ćwiczeń duchowych musi być zgodne z liturgicznymi normami prawnymi.

Sakrament pokuty i pojednania, ustanowiony przez Boga jako szczególny znak Jego

miłosierdzia, jawi się jako niezastąpione narzędzie duchowego odnowienia wiernych, którego

częsta praktyka prowadzi do wzrostu w cnocie, oczyszczenia sumienia i pomnożenia łaski.

Tylko  Bóg,  w swojej  nieskończonej  miłości  i miłosierdziu,  może  prawdziwie  odpuszczać

grzechy745, co czyni przez sakrament pokuty i pojednania. Zniechęcanie do częstej spowiedzi,

nawet  gdy chodzi  tylko o grzechy powszednie,  jest  poważnym błędem i zgubną praktyką,

osłabiającą duchowe zdrowie Kościoła746. Przeciwnie – to właśnie dzięki regularnej, szczerej

i pokornej  spowiedzi  dusza  wiernego  osiąga  większy postęp  w drodze  ku  cnocie747.  Choć

istnieje wiele sposobów na przezwyciężanie grzechów powszednich748, częsta spowiedź daje

najbardziej wyraziste, konkretne i skuteczne owoce duchowe. Spowiedź bowiem, powtarzana

z pobożności i głębokim żalem, pozwala na niezwykle wyraźny i prawdziwy wgląd w siebie.

Wzmacnia  pokorę,  unicestwia  zakorzenione  złe  obyczaje,  niweluje  duchowe  lenistwo

i wewnętrzną  oziębłość.  Oczyszcza  sumienie,  wzmacnia  wolę,  pomnaża  łaskę  i zapewnia

roztropne  kierownictwo  duchowe749.  Ojciec  Święty  nakazywał  biskupom,  aby  gorliwie

i cierpliwie wyjaśniali wiernym, a zwłaszcza seminarzystom i młodym kapłanom, prawdziwe

znaczenie  i zbawienne  owoce  tej  praktyki  jaką  jest  częsta  spowiedź750.  Częsta  spowiedź

posiada  wyjątkowe  właściwości  dotyczące  pozostawania  systemu  w stanie  równowagi

funkcjonalnej.

Powyższa  analiza  zagadnień  cnoty  i grzechu  ukazuje,  że  stanowią  one  dwa

przeciwstawne  kierunki  życia  chrześcijańskiego.  Cnota  wyrasta  z prawdy,  umartwienia

741Tamże, s. 587.
742Tamże, s. 586.
743Tamże, s. 586-587.
744Tamże, s. 534.
745Tamże, s. 577.
746Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 235.
747Tamże.
748Tamże.
749Tamże.
750Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 584-585.

289



i pobożności,  a rozwija  się  dzięki  łasce,  modlitwie,  sakramentom  i praktyce  ćwiczeń

duchowych. Jej fundamentem jest miłość – zarówno do Boga, jak i bliźnich – która jednoczy

wiernych  w Mistycznym  Ciele  Chrystusa.  Grzech  natomiast,  jako  odrzucenie  Boga

i moralności, prowadzi do wynaturzeń, podziałów i osłabienia wspólnoty. Kościół, kierując

się  troską  macierzyńską,  nie  odrzuca  jednak  grzeszników,  lecz  poprzez  nauczanie,

napomnienia i sakrament pokuty prowadzi ich ku odnowie. W ten sposób cnota umacnia się

w wiernych,  a grzech  zostaje  przezwyciężony  mocą  łaski  i wysiłkiem  człowieka

współpracującego z Bogiem.

4.5. Waga modlitwy dla wewnętrznego działania Kościoła jako systemu

W  nauczaniu  papieskim  modlitwa  jawi  się  jako  fundamentalny  wymiar  życia

chrześcijańskiego,  będący  zarówno  przestrzenią  działania  łaski,  jak  i wyrazem  pełnego

zawierzenia woli Bożej. Ojciec Święty, wskazując na nieustanne wstawiennictwo Chrystusa

oraz  szczególną  rolę  Najświętszej  Maryi  Panny,  podkreślał  skuteczność  modlitwy

zakorzenionej  w wierze,  pokucie  i moralnej  odnowie.  W niniejszym  podrozdziale  zostaną

ukazane  bogactwa  papieskiego  nauczania  na  temat  modlitwy  –  jej  roli  w życiu

indywidualnym i wspólnotowym, związku z etyką chrześcijańską oraz znaczenia w dziejach

Kościoła  i w relacjach  wiernych  z Bogiem  poprzez  wstawiennictwo  Maryi  i świętych.

Modlitwa  pojawia  się  już  w pracy,  chociażby  w kontekście  liturgii,  pomocy  misjom  lub

osobom prześladowanym, natomiast poniższy podrozdział  będzie traktował o jej  głównych

cechach.

W  świetle  nauczania  Ojca  Świętego,  który  podkreśla  zarówno  wstawiennictwo

Chrystusa  u Ojca,  jak  i konieczność  uległości  wobec Bożej  Woli,  modlitwa  jawi  się  jako

przestrzeń nieustannego działania łaski i właściwego rozumienia pośrednictwa Odkupiciela.

Ojciec Święty stwierdzał, że Bóg Ojciec, słysząc modlitwy swojego Syna, wyleje ogrom łask

na  całą  ludzkość751.  Z kolei  Chrystus  nieustannie  wstawia  się  za  Kościołem  u Swojego

Ojca752.  Jednak niezależnie  od  tego  czy  konkretna  modlitwa  zostanie  wysłuchana  lub  nie

istotne jest, aby być w niej zawsze uległym Bożej Woli753. Ojciec Święty pochylił się również

nad błędem, który polegał na tym, że Pan Jezus jest tylko pośrednikiem pomiędzy ludźmi

a Bogiem i że modlitwy należy kierować wyłącznie bezpośrednio do Boga lub jedynie przez

Pana Jezusa, który to potępił754. W modlitwie priorytetem jest zawsze oddawać się sterowaniu
751Pius XII, Haurietis Aquas, dz. cyt., s. 337.
752Tamże.
753Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 236.
754Tamże.

290



Boga.  Odkupiciel  nieustannie  steruje  swoim Ojcem w celu wypraszania łask dla  Swojego

Mistycznego Ciała. Skutecznie. Katolicy nie muszą się ograniczać we wchodzeniu w relacje

modlitwy tylko z Chrystusem.

Skuteczność modlitw zależy od zaangażowania w nie umysłu755, a także od tego, czy

idzie ona w parze z pokutą756 i ogólną chrześcijańską odnową moralną, bez której modlitwy

stają się pustymi słowami757. Gdy człowiek jest sprawiedliwy, to jego modlitwy z pewnością

podobają się Panu Bogu, dlatego osiągnie on dzięki nim pocieszenie i potrzebne mu dary758.

Modlitwy  są  chętniej  przyjmowane  przez  Niepokalaną,  gdy  są  podparte  cnotami759.

Chrześcijanin, który dąży do odnowy moralnej i trwa w modlitwie, zyska Boże miłosierdzie –

zarówno dla siebie, jak i dla całego Kościoła760. Skuteczność relacji modlitewnej jest zależna

od norm etycznych danej osoby.

Każdy  wiek,  jak  zauważył  Pius  XI,  brał  udział  w prośbach,  dziękczynieniach,

przebłaganiach i pochwałach761. Modlitwa ma ogromną siłę wyjednawczą, wbrew błędnemu

mniemaniu, że jest ona bezskuteczna762. Ma moc oświecenia umysłów, skłonienia woli ludzi

do dobra i poruszenia ich do miłowania bliźniego763. Dlatego wszyscy w Kościele powinni

modlić  się  za  wszystkich  jego  członków,  a szczególnie  za  cierpiących  na  ziemi  lub

w czyśćcu764.  Powinno  się  wszystkich  cenić  jak  braci  i im  pomagać,  jak  tylko  się  da765.

W czym  może  pomóc  modlitwa,  która  jest  pomocna  w łagodzeniu  cierpienia  bliźnich766.

Dusze czyśćcowe proszą o modlitwę i wstawiennictwo767,  podobnie jak ci,  którzy uczą się

zasad katolicyzmu – oni również powinni być otoczeni modlitwą, aby szybko je pojęli i mogli

jak najszybciej zostać ochrzczeni768. Modlitwa powinna obejmować także tych, którzy są poza

Kościołem, aby do niego weszli jako do bezpiecznej owczarni769. Ojciec Święty zauważył, że

każdy  chrześcijanin  może  przysłużyć  się  sprawie  nawrócenia  prawosławnych  przez

modlitwę770, a winą za to, że wielu nie wierzy w Chrystusa, jest nie tylko ich własna oziębłość

755Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 574.
756Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 591.
757Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 458.
758Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 98-99.
759Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
760Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 458.
761Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 522.
762Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 235.
763Pius XII, Quemadmodum, dz. cyt., s. 7.
764Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 242.
765Pius XII, Fulgens Radiatur, dz. cyt., s. 147.
766Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 7.
767Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 530.
768Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 242.
769Tamże.
770Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 141-142.

291



modlitewna, ale także fakt, że katolicy niewystarczająco za nimi proszą Boga771. Przez wieki

szczególnie  uciekano  się  do  modlitwy  w momentach  kryzysu772,  ponieważ  gdy  ludzkie

wysiłki są niewystarczające, należy się modlić773. Gdy w czasie nieszczęść nie jest możliwa

skuteczna  pomoc ludzka,  to trzeba błagać Boga, aby sam położył  kres trudnej  sytuacji774.

Modlitwa może być nawet traktowana jak pewnego rodzaju rywalizacja775. Modlitwa może

wyprosić wzrost norm informacyjnych, zwiększenie socjomasy Kościoła kosztem socjomasy

jego otoczenia, jak i poprawienie sytuacji własnego nadystemu i otoczenia. Bóg jest Panem

wszechświata, więc może nim dowolnie sterować, a więc i odpowiadać na modlitwy.

Ojciec Święty wskazywał, że szczególnie należy modlić się za panujących, aby sądzili

sprawiedliwie,  strzegli  prawa i pełnili  wolę Bożą776,  a także o pomyślne załatwienie spraw

w Palestynie  po  działaniach  wojennych777.  Celem  modlitw  jest  również  wyproszenie

możliwości  spokojnego  i cichego  życia  dla  Kościoła  w pobożności  i czystości778.  Ojciec

Święty  z troską  zachęcał  do żarliwej  modlitwy  za  cierpiących  ludzi,  którzy  są daleko od

Prawdy lub nie mają środków, aby przy niej wytrwać779. Jak i prosił o modlitwę Kościoła, aby

ci, którzy jeszcze do niego nie należą, mogli do niego dołączyć780.

Modlitwy prywatne są istotne i przyczyniają się do budowania Kościoła781, a ponadto

pozwalają wypraszać dla siebie wyjątkowe łaski i doczesne dary dla swojego życia782. Nie

można jednak zapominać o wartości modlitwy wspólnotowej – łączenie się w modlitwach jest

świadectwem  wspólnej  miłości783.  Niebezpieczna  jest  również  druga  skrajność.  Papież

stwierdził, że błądzą ci, którzy twierdzą, że modlitwa prywatna nie ma znaczenia lub ma tylko

niewielkie, a istotne są jedynie modlitwy publiczne sprawowane w imieniu Kościoła784.

Chrześcijanie  od początku dziejów Kościoła  czcili  i wzywali  Matkę Bożą zarówno

w czasach  sprzyjających,  jak  i niesprzyjających785.  Wierni  od  zawsze  szukali  u Niej

schronienia w czasach niebezpieczeństwa786, a także w obliczu nieszczęść,  gdy nie powinni

771Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244.
772Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 799.
773Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 169.
774Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 60.
775Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
776Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244-245.
777Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 164.
778Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244.
779Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 240.
780Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 243.
781Tamże, s. 236.
782Tamże.
783Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 742-743.
784Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 235-236.
785Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 625.
786Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 578-579.

292



popadać  w przygnębienie,  lecz  z ufnością  uciekać  się  do  Matki  Bożej  i Boga787.  Podczas

wojny sam Ojciec Święty zwracał się do Pana Jezusa przez Maryję788. Chrześcijanie zawsze

doświadczali od Niej pomocy, co prowadziło do coraz większego ich oddania789. W trudnych

chwilach  Kościoła  papież,  jak  i jego  poprzednicy,  modlili  się  do  Niepokalanej  i wzywali

wiernych  do  oddania  się  w Jej  opiekę790.  Papież  wspominał  wręcz  o wstawiennictwie

najpotężniejszej  opieki  Maryi791.  Kierował  listy  pasterskie  i niemal  sakralne  wezwania  do

modlitwy do Niepokalanej792 i apelował, że nie należy zaniedbywać modlitw do Chrystusa

przez  Maryję  w sprawie  wolności  katolicyzmu793 ani  modlitw  o prawdziwy i trwały  pokój

oparty  na  miłości  i sprawiedliwości794.  Papież  szczególnie  nawoływał,  aby  wierni  prosili

Matkę  Bożą  o łaski  potrzebne  całemu  społeczeństwu:  o zgodność  obyczajów

z chrześcijańskimi przykazaniami,  o szlachetne młode pokolenie odporne na zło,  o odwagę

i prawość w danym wieku, o wierność i zgodę w życiu rodzinnym795. Modlitwy te powinny

obejmować  także  starców,  aby  cieszyli  się  owocami  życia,  chleb  dla  głodujących,

sprawiedliwość dla uciskanych, dach nad głową dla bezdomnych,  wolność dla niesłusznie

więzionych,  powrót zesłańców do Ojczyzny, światło  dla ślepych – fizycznie i duchowo –

braterską miłość i wolność dla Kościoła796. W swoich modlitwach Ojciec Święty nieustannie

wzywał wstawiennictwa Niepokalanej, błagając Ją o chrześcijańską odnowę społeczeństwa797

oraz o opiekę nad całym Kościołem798. Prosił, aby Matka Boża zwróciła uwagę również na

tych, którzy są poza Kościołem, by do niego powrócili799, oraz by ci, którzy szukają Prawdy,

mogli ją znaleźć800. Z troską patrząc na świat, prosił Niepokalaną, aby na kontynentach, gdzie

Chrystus  jest  mało  znany  i kochany,  Kościół  mógł  cieszyć  się  wolnością  i radością,  by

skutecznie odpowiadać na ludzkie oczekiwania801. Modlitwa za wstawiennictwem Maryi była

dla  Ojca  Świętego  narzędziem błagania  o przylgnięcie  ludzi  do  Chrystusa802.  Szczególnie

poświęcony Najświętszej Pani jest miesiąc maj803 – wyjątkowy czas modlitwy, który papież

787Tamże, s. 578.
788Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171.
789Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, dz. cyt., s. 782.
790Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 449.
791Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 799.
792Pius XII, Meminisse Iuvat, dz. cyt., s. 449-450.
793Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 800.
794Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 591.
795Tamże, s. 588.
796Tamże, s. 589.
797Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 618.
798Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 248.
799Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 618.
800Tamże.
801Tamże, s. 618-619.
802Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 643.
803Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 98.

293



nakazuje  biskupom przeżywać  w duchu  odrodzenia  chrześcijańskich  obyczajów804.  Papież

wysoko cenił wstawiennictwo Niepokalanej, więc sam się do Niej modlił i o taką modlitwę

apelował. Maryja modlitwy skierowane do niej kieruje wedle Swojej woli do Chrystusa.

Wśród  modlitw  i nabożeństw  maryjnych  pierwsze  miejsce  zajmuje  różaniec805,  do

którego wzywała sama Najświętsza Maryja Panna w Fatimie806. Jego wartość była nieustannie

podkreślana przez papieży, którzy wskazywali, że nie broń i moc ludzka, ale właśnie różaniec

jest  środkiem,  dzięki  któremu  Kościół  będzie  w stanie  przeciwstawić  się  piekielnemu

wrogowi – jak Dawid przeciw Goliatowi807. Różaniec posiada pochodzenie nie ludzkie, ale

niebiańskie808. Jest skutecznym narzędziem w uzyskiwaniu pomocy Matki Bożej809. Różaniec

łączy  modlących  się  z innymi  –  zarówno  żywymi,  jak  i zmarłymi810.  Daje  dorosłym

pocieszenie  i siłę,  a jednocześnie  uczy  czerpania  przykładu  z Pana  Jezusa  i Matki  Bożej

poprzez rozważanie świętych tajemnic811.  Medytacja  tych tajemnic wzmacnia cnoty,  budzi

tęsknotę za rzeczami niebieskimi oraz pragnienie naśladowania Chrystusa i Maryi812. Dzięki

powtarzaniu tych samych formuł modlący się zyskuje wewnętrzny pokój, ufność i oddanie się

macierzyńskiemu Sercu Maryi813. Różaniec wraz z rozważaniem tajemnic jest też sposobem

na  odżywienie  i zachowanie  wiary  zarówno  u ludzi  niewykształconych,  jak

i wykształconych814.  Papież  pytał  retorycznie,  czy  są  modlitwy  bardziej  odpowiednie  od

Modlitwy Pańskiej i pozdrowienia anielskiego815. Ojciec Święty pokładał nadzieję w różańcu

jako  środku  zdolnym  uzdrowić  zło  współczesnych  czasów816.  Wyrażał  pragnienie,  aby

w danym roku modlono się na różańcu tym gorliwiej, im bardziej potrzebuje tego Kościół

i świat817. Papież życzył sobie także, aby wierni przez różaniec starali się wybłagać u Matki

Bożej lepsze czasy dla Kościoła i społeczeństwa818, szczególnie modląc się, aby Niepokalana

wyjednała u Swojego Syna powrót błądzących na drogę cnoty i prawdy, ustanie nienawiści

i rywalizacji,  pokój,  sprawiedliwość  i wolność  dla  Kościoła819.  Wierni  byli  szczególnie

804Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 170.
805Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 584.
806Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 253.
807Pius XII, Ingruentium Malorum, dz. cyt., s. 581.
808Tamże, s. 579.
809Tamże.
810Tamże, s. 580.
811Tamże.
812Tamże, s. 579.
813Tamże.
814Tamże.
815Tamże.
816Tamże, s. 581.
817Tamże, s. 579.
818Tamże, s. 581.
819Tamże.

294



zachęcani  do  modlitwy  różańcowej  w październiku  –  miesiącu  poświęconym  tej  formie

pobożności820. Papież nakazywał biskupom, aby zabiegali,  by wierni właśnie w tym czasie

gorliwie  odmawiali  różaniec821,  zgodnie  z jego  intencjami822.  Błogosławił  on  wszystkim

biskupom i wiernym, a szczególnie tym, którzy podejmowali to wezwanie823.

Papież sam się modlił i zachęcał do modlitwy do Boga824, prosząc wiernych, aby była

nieustanna825.  Stwierdzał,  że  należy  wypraszać  łaski  poprzez  modlitwę  i pokutę826,  Papież

szczególnie  pokładał  ufność  w Bogu,  do  którego  codziennie  się  modlił827.  Ojciec  Święty

modlił się za tych, którzy poświęcają się Bożej służbie, prosząc o ich umocnienie, pocieszenie

i wsparcie828.  Zanosił  też  modły  o nawrócenie  tych,  którzy  zaniedbują  Chrystusa  lub Nim

gardzą, aby – jak Szaweł – odnaleźli drogę do światła i prawdy829. Nie zapominał również

o konkretnej  trosce  o swoją  ojczyznę  –  papież  zadeklarował  modlitwę  za  Włochy,  aby

pozostały wierne tradycji, żyły religijnie i były bezpieczne pod opieką Bożą830. W tej wielkiej

duchowej batalii papież nie ograniczał się do jednego orędownika – modlił się również za

wstawiennictwem np. św. Piotra i św. Pawła831. Papież również chwalił i polecał Apostolstwo

Modlitwy  (łac.  orationis  apostolatu),  którego  członkowie  codziennie  ofiarują  siebie  Panu

Bogu832.

 Zachęcał biskupów, aby i oni modlili się w tej samej intencji, co on833. Wzywał ich

wraz z ich wiernymi, aby modlili się o pokój oparty na wolności i sprawiedliwości834, a także

codziennie ofiarowali Bogu modlitwy za bezpieczeństwo, szczęście i rozwój Kościoła835. Aby

przeciwdziałać  odrzuceniu  Boga  i Jego  prawa,  papież  nakazywał  biskupom  modlitwę836.

Papież nie zapominał także o tych, którzy służą Bogu – zachęcał biskupów i ich wiernych do

modlitwy za nich, aby uzyskali od Pana pociechę, wsparcie i potrzebne im dary837.

820Tamże, s. 579.
821Tamże.
822Tamże, s. 581.
823Tamże.
824Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 746.
825Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 244.
826Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 99.
827Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 515.
828Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 190.
829Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 422-423.
830Tamże, s. 419-420.
831Pius XII, Sempiternus Rex Christus, dz. cyt., s. 643.
832Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 246.
833Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, dz. cyt., s. 783.
834Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 742.
835Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 247.
836Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 219.
837Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 190.

295



Każda  inicjatywa  podejmowana  w Kościele  jest  daremna,  jeśli  nie  zostanie

pobłogosławiona  przez  Boga838.  Dlatego  też  papież,  w duchu  pasterskiej  troski,  hojnie

udzielał  swojego  błogosławieństwa.  Błogosławieństwo  papieskie  jest  nie  tylko  wyrazem

dobrej  woli839,  ale  także  zadatkiem  Bożych  darów840,  znakiem  łask841 oraz  dowodem

i symbolem  jego  ojcowskiej  życzliwości842.  Papież  błogosławił  biskupów,  kapłanów  i ich

wiernych843, a szczególnie biskupów, kapłanów i wiernych obrządku unickiego844. Przesyłał

również błogosławieństwo jako zapewnienie łask i świadectwo życzliwości dla portugalskich

biskupów  i ich  trzody845.  W szczególny  sposób  papież  błogosławił  cystersów846.

Błogosławieństwo  papieskie  było  kierowane  najpierw  do  biskupów,  a następnie  do

wiernych847, a niekiedy łącznie do biskupów i ich wiernych848, prosząc dla nich o wiele łask

i opiekę Najświętszej Maryi Panny849. Ojciec Święty błogosławił także biskupom, wiernym

i wszystkim, którzy wezmą sobie do serca jego apel850, a szczególnie tym, którzy chętnie na

ten apel odpowiedzą851. Nie wątpił przy tym, że wielu odpowie na jego wezwania i dlatego

z ufnością błogosławił biskupom i ich wiernym852. Błogosławił również tych, którzy aktywnie

mieli realizować jego zalecenia853, oraz tych, którzy modlili się zgodnie z jego intencjami854.

Analiza  papieskiego  nauczania  ukazuje  modlitwę  jako  rzeczywistość  o wymiarze

osobistym i eklezjalnym, która obejmuje wszystkie aspekty życia chrześcijańskiego. Jest ona

źródłem  łask,  środkiem  odnowy  moralnej  i narzędziem  wyjednywania  pokoju,

sprawiedliwości  oraz  jedności.  W modlitwie  zawiera  się  zarówno  prośba  o duchowe

i doczesne dobra, jak i odpowiedzialność za braci w wierze, cierpiących oraz poszukujących

prawdy. Szczególne miejsce zajmuje w niej pobożność Maryjna, zwłaszcza różaniec, który

stanowi  duchową  broń  Kościoła  wobec  zagrożeń  współczesności.  Papież,  przypominając

838Pius XII, Optatissima Pax, dz. cyt., s. 602.
839Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 100.
840Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 325. Pius XII, Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 453.
841Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 743-744.
842Pius XII, Luctuosissimi Eventus, dz. cyt., s. 744. Pius XII, Divino Afflante Spiritu, dz. cyt., s. 325. Pius XII, 
Summi Pontificatus, dz. cyt., s. 453.
843Pius XII, Mystici Corporis Christi, dz. cyt., s. 248. Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 644. Pius XII, 
Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 63.
844Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, dz. cyt., s. 63.
845Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, dz. cyt., s. 260.
846Pius XII, Doctor Mellifluus, dz. cyt., s. 384.
847Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, dz. cyt., s. 100.
848Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 164. Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, dz. cyt., s. 783. 
Pius XII, Orientalis Ecclesiae, dz. cyt., s. 144.
849Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, dz. cyt., s. 783.
850Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 436.
851Pius XII, Auspicia Quaedam, dz. cyt., s. 171-172.
852Pius XII, Laetamus Admodum, dz. cyt., s. 747-748.
853Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 805.
854Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 800.

296



o wartości  modlitwy  prywatnej  i wspólnotowej,  wskazuje,  że  tylko  w zjednoczeniu

z Chrystusem przez wstawiennictwo Maryi i świętych wierni mogą w pełni realizować swoje

powołanie i przyczyniać się do wzrostu Kościoła oraz przemiany świata.

4.6. Rola pielgrzymek i miejsc świętych w aspekcie wewnętrznego działania 

systemu Kościoła

Podrozdział ten poświęcony będzie papieskiemu nauczaniu o pielgrzymowaniu oraz

ukazaniu roli sanktuariów maryjnych, Rzymu i Ziemi Świętej w życiu duchowym wiernych.

Szczególne miejsce zajmować będzie Lourdes,  które od momentu  zatwierdzenia objawień

stało  się  jednym  z najważniejszych  ośrodków  maryjnych  na  świecie,  przyciągając  rzesze

pielgrzymów pragnących umocnienia w wierze i pocieszenia w cierpieniu. Papież wskazywał

również na duchowe znaczenie pielgrzymek jubileuszowych do Rzymu, a także na wartość

Miejsc Świętych w Palestynie,  które od wieków stanowiły cel pobożnych podróży. Celem

podjętych rozważań będzie ukazanie, w jaki sposób papieskie wezwania do pielgrzymowania

wyrażały troskę o odnowę wiary, jedność Kościoła i poszanowanie świętości chrześcijańskich

miejsc kultu.

Kult  Matki  Bożej  od  wieków stanowi  jedno  z najważniejszych  źródeł  duchowości

katolickiej,  a pielgrzymowanie  do jej  świątyń  – przejawem wiary  i zaufania.  Historycznie

zarówno  książęta,  pasterze,  jak  i wierni  pielgrzymowali  do  świątyń  Matki  Bożej855.

Szczególnie naród francuski dał wyraz swej pobożności maryjnej, pielgrzymując do miejsc,

gdzie Maryja była czczona pod wieloma tytułami: Matki Bożej Miłosierdzia, Wspomożenia,

Wszelkiej Pomocy, Litości, Pocieszenia, Światła, Radości, Pokoju, Nadziei, Cnót, Zwycięstw,

Cudów czy Matki Bożej Strażniczki – co ukazuje ogrom dobrodziejstw, jakie przez wieki

uzyskał  od  Niepokalanej856.  W szczególny  sposób  promieniuje  jednak  sanktuarium

w Lourdes. Już w momencie zatwierdzenia objawień w Lourdes zaczęli napływać pielgrzymi

do groty objawień, cudownego źródła i sanktuarium, którego sobie Niepokalana zażyczyła857.

Papież wspominał  pielgrzymki do Lourdes jako pochód cierpiących,  chorych i pokornych,

z których promieniowała radość, pogoda ducha, pokój, ale też i cierpienie858. Papież zachęcał

wszystkich  katolików,  aby  odnowili  swoje  nabożeństwa  do  Niepokalanej859;  nakłaniał

ubogich,  małych,  chorych,  doświadczonych  pokusami  i żałobą,  aby  szli  do  Lourdes,  aby

855Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 606-607.
856Tamże, s. 607.
857Tamże, s. 608.
858Tamże.
859Tamże, s. 606.

297



zostać  przyjętym  jako  cierpiące  członki  Chrystusa,  uzyskać  pokój  serca,  siłę  i radość

z ofiarowanego  cierpienia860.  Papież  wspominał  z radością  pielgrzymkę  do  Lourdes  na

zakończenie Jubileuszu, którą odbył w imieniu Piusa XI861. Sam Pius XI był pielgrzymem

w Lourdes.  Kanonizował  św.  Bernadetę,  a Jubileusz  Odkupienia  zakończył  w grocie

Massabielle.  Uznawał  Lourdes  za  jedno  z najważniejszych  sanktuariów  maryjnych  na

świecie862. Nevers, miejsce relikwii świętej, przyciąga pielgrzymów, którzy chcą uczyć się od

niej  przyjmowania  przesłania  Niepokalanej863.  W setną  rocznicę  objawień  papież  wyrażał

radość  z powodu  przygotowań  do  świętowania  tego  jubileuszu864.  Razem  z biskupami

i wiernymi francuskimi pragnął dziękować Bogu za objawienia w Lourdes i za łaski, które

spływają  na  pielgrzymów865.  Prosił  też  o nie  dla  biskupów,  wiernych,  sanktuarium i jego

pielgrzymów  oraz  wszystkich  zaangażowanych  w organizowanie  obchodów  Stulecia866.

W tym duchu  papież  życzył  sobie,  aby  we  wszystkich  miejscach,  gdzie  są  chrześcijanie

i znajdowała  się  kapliczka  lub  ołtarz  z wizerunkiem  Najświętszej  Maryi  Panny,  wierni  –

szczególnie  w czasie  roku  Maryjnego  –  modlili  się  prywatnie  i wspólnie.  W świątyniach

Matki  Bożej,  zwłaszcza  w Lourdes,  powinni  przybywać  pielgrzymi  w określonych dniach

roku867.  Jednocześnie  papież  podkreślał,  że  sama  pielgrzymka  to  zbyt  krótki  okres,  aby

wezwanie Niepokalanej do nawrócenia mogło trwale wyryć się w duszy. Dlatego pragnie, aby

biskupi  i kapłani  rywalizowali  w przygotowywaniu  i przeprowadzaniu  pielgrzymek

jubileuszowych tak, by ich owoce trwały – również poprzez dalszą formację868. Ojciec Święty

przewidywał, że owoce ruchu pielgrzymkowego do Lourdes z okazji jubileuszu w 1958 roku

mogą  stać  się  zbawienne  dla  całej  ludzkości,  jeśli  tylko  zostałyby  połączone

z przestrzeganiem  moralności  chrześcijańskiej,  powrotem  do  regularnego  przyjmowania

sakramentów oraz zaangażowaniem w szeregach Akcji Katolickiej i innych dzieł zalecanych

przez Kościół869. Pielgrzymka, która nie jest tylko wysiłkiem fizycznym, ale jest połączona

z normami  informacyjnymi  i działalnością  na  rzecz  Kościoła  może  przynieść  zbawienne

owoce dla systemu Kościoła i jego otoczenia.

860Tamże, s. 618.
861Tamże, s. 605.
862Tamże, s. 610-611.
863Tamże, s. 611.
864Tamże, s. 605-606.
865Tamże, s. 606.
866Tamże, s. 619.
867Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 587.
868Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 614.
869Tamże, s. 614-615.

298



Również  w Roku  Świętym  rzesze  pielgrzymów  przybywały  do  Rzymu,  pragnąc

uzyskać łaskę i papieskie błogosławieństwo870. Dla wielu była to nie tylko podróż duchowa,

ale także akt głębokiego nawrócenia – przychodzili bowiem, aby odpokutować za grzechy

własne  i całego  świata,  oraz  błagać  o powrót  społeczeństw  do  Boga871.  Tłumy  wiernych,

gromadzące się w Wiecznym Mieście, stanowiły żywe świadectwo jedności wiary, braterstwa

i pobożności872. Papież, świadomy duchowych potrzeb pielgrzymów, nie pozostawał wobec

nich  obojętny  –  pocieszał  ich,  napominał  i wskazywał  nowe  przykłady  świętości,  by

przywieść  ich  z powrotem  na  drogę  cnoty  i życia  chrześcijańskiego873.  Szczególnym

miejscem modlitwy w Rzymie był wizerunek Matki Bożej Salus Populi Romani, do którego

papież  zachęcał  wiernych,  aby pielgrzymowali  zwłaszcza  w Roku Maryjnym.  Pragnął,  by

modlitwa przed tym wizerunkiem umacniała Rzym w jego roli nauczyciela świętości, wiary

i pobożności dla całego świata874.

W  kontekście  konfliktów  w Ziemi  Świętej  Ojciec  Święty  Z nadzieją  wyrażał

przekonanie, że nadejdzie czas, w którym wierni znów będą mogli bez przeszkód udawać się

na te święte tereny, by w modlitwie i kontemplacji odnawiać swoją wiarę875. Miejsca Święte

w Ziemi Świętej były pomnikami ważnych chwil, obiektami czci świata, zachętą i wsparciem

pobożności  chrześcijańskiej876. Niestety,  ówczesna  rzeczywistość  Ziemi  Świętej  wiele

powodów  do  niepokoju.  Papież  stanowczo  potępiał  fakt,  że  pielgrzymi  muszą  oglądać

sprofanowane Miejsca Święte, które zostały przekształcone w centra rozrywki – sytuację tę

nazywał  karygodną877.  Przypominał,  że  gdy  Wschód  został  najechany,  a święte  miejsca

w Palestynie  zostały  spustoszone,  papieże  w przeszłości  nawoływali  do  obrony  religii878.

W tym duchu papież podkreślał, że prawa katolików do Miejsc Świętych powinny pozostać

w mocy i być respektowane879. Aby tak się stało, wzywał biskupów, by zachęcali wiernych do

aktywnego  wpływania  na  decydentów  w sprawach  dotyczących  Palestyny  i Miejsc

Świętych880.  Równocześnie  wyrażał  życzenie,  że  katolickie  instytucje  w Palestynie,  które

dotąd z oddaniem przyjmowały pielgrzymów, będą mogły kontynuować swoją misję i służyć

wiernym z całego świata881.
870Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 501.
871Pius XII, Anni Sacri, dz. cyt., s. 217.
872Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 513.
873Tamże.
874Pius XII, Fulgens Corona, dz. cyt., s. 587-588.
875Pius XII, In Multiplicibus Curis, dz. cyt., s. 436.
876Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, in: AAS, vol. XLI, 1949, p. 163.
877Tamże, s. 164.
878Pius XII, Orientales Ecclesias, dz. cyt., s. 6.
879Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, dz. cyt., s. 164.
880Tamże.
881Tamże.

299



Ukazane  świadectwa  papieskie  wskazują,  że  pielgrzymowanie  do  sanktuariów

maryjnych,  do  Rzymu  oraz  do  Ziemi  Świętej  stanowiło  nie  tylko  formę  indywidualnej

pobożności, ale także wyraz wspólnotowego zaangażowania w życie Kościoła. Lourdes jawi

się  jako  szczególne  miejsce  łaski  i odnowy  duchowej,  Rzym  jako  przestrzeń  jedności

i świadectwa  wiary  całego  Kościoła,  natomiast  Ziemia  Święta  jako  fundament  pamięci

i zakorzenienia  w historii  zbawienia.  Papieskie  nauczanie  podkreślało,  że  pielgrzymka  ma

owocować  trwałą  przemianą  życia,  prowadząc  do  głębszego  nawrócenia,  wierności

sakramentom  oraz  aktywnego  uczestnictwa  w misji  Kościoła.  W ten  sposób  ruch

pielgrzymkowy staje się nie tylko drogą pobożności, lecz także narzędziem umacniania wiary

i moralności chrześcijańskiej w wymiarze osobistym i wspólnotowym.

4.7. Dziewictwo jako droga szczególnego oddania się życiu Kościoła

Zagadnienia  niniejszego  podrozdziału  odnosić  się  będą  do  dziewictwa  w świetle

nauczania  Kościoła,  Ojców  i świętych,  jako  szczególnego  daru  oraz  drogi  całkowitego

oddania  się  Chrystusowi.  Tekst  przedstawiać  będzie  jego  znaczenie  duchowe,  eklezjalne

i ascetyczne  –  dziewictwo  jawi  się  jako  forma  życia  będąca  znakiem  miłości  do  Boga,

świadectwem wiary w rzeczywistość przyszłą oraz środkiem skuteczniejszego apostolstwa.

Rozważania obejmą zarówno motywacje i warunki wyboru tego stanu, jak i jego rolę w życiu

Kościoła,  wskazując na płodność duchową, inspirującą moc przykładu oraz przewagę nad

małżeństwem  w sensie  nadprzyrodzonym.  Dziewictwo  zajmowało  bardzo  ważne  miejsce

w nauczaniu Piusa XII, do tego stopnia, że poświęcił mu osobną encyklikę – Sacra Virginitas.

Dziewictwo bywa nazywane duchowym małżeństwem z Chrystusem882. Poprzez taki

związek dziewica staje się znakiem świętości i głębokiej relacji z Panem883. Jej życie ukazuje

także  tajemnicę  Kościoła  – jako dziewica  staje  się  odbiciem samego Kościoła,  który jest

Oblubienicą Chrystusa i trwa w doskonałej więzi z Nim884. Święci Ojcowie, jak św. Cyprian,

dostrzegali w dziewicach tych, którzy już teraz żyją przyszłym życiem, na równi z aniołami –

dlatego  dziewictwo  nazywali  cnotą  anielską885.  Ojciec  Święty  stwierdzał,  że  dziewictwo

i świętość są  jednymi z największych skarbów Kościoła886.  Dziewictwo  staje  się  nie  tylko

świadectwem  wiary  w rzeczywistość  niebieską,  ale  też  znakiem  miłości  do  Chrystusa

i całkowitego oddania  się  Jego królestwu.  Dziewictwo w tym ujęciu  świadczy o głębokiej

882Pius XII, Sacra Virginitas, dz. cyt., s. 166.
883Tamże, s. 173.
884Tamże, s. 173-174.
885Tamże, s. 172-173.
886Tamże, s. 161.

300



wierze i świętości, która nieraz była potwierdzana męczeństwem887. Dziewice stają się także

znakiem dla innych – inspirują  do przekraczania przyjemności  zmysłowych i wskazują na

wyższy  porządek  wartości888.  Ich  życie  świadczy,  że  z Bożą  pomocą  i cnotą  dusza  może

panować  nad  poruszeniami  ciała889.Co  więcej  wybór  dziewictwa  jest  bezpieczniejszą

i bardziej  swobodną drogą do zbawienia890.  W obrządku łacińskim dziewictwo kapłana ma

również  charakter  symboliczny  i liturgiczny  –  przypomina  o wstrzemięźliwości  kapłanów

Starego Testamentu podczas pełnienia służby przy ołtarzu891. Dziewictwo jako forma życia

nie jest zarezerwowane wyłącznie dla osób zakonnych czy duchownych. Żyją w nim nie tylko

zakonnicy,  kapłani  obrządku  łacińskiego  i członkowie  instytutów  świeckich,  ale  także

świeccy, którzy podejmują ten stan dobrowolnie lub na mocy prywatnego ślubu892, natomiast

najdoskonalszą  formą  dziewictwa,  zgodnie  z nauczaniem  św.  Tomasza  z Akwinu  i św.

Bonawentury, jest to oparte na wieczystym ślubie.  To akt całkowitego poświęcenia siebie

Bogu, który wyraża nie tylko decyzję serca,  ale również trwałe zobowiązanie duchowe893.

Dziewica oddziałuje na swoje otoczenie bodźcami informacyjnymi związanymi z jej wiarą,

oddaniem  Chrystusowi  i Kościołowi.  Pokazują,  że  normy  witalne  nie  są  najważniejsze

i można je zmniejszać na rzecz norm informacyjnych.

Dziewictwo jest zawsze wyborem dobrowolnym, a zarazem wymaga szczególnej łaski

i daru od Boga894. Nauczanie Ojców Kościoła ukazuje dziewictwo jako drogę zaproszenia –

nie  dla  wszystkich,  ale  dla  tych,  którzy  zostali  do  niej  powołani  i szukają  pełniejszego

oddania Bogu. Ojcowie wspierali takich ludzi zarówno swoim słowem, jak i przykładem895.

Nie wystarczy jedynie decyzja woli – konieczne jest także odpowiednie rozeznanie motywacji

i zdolności do wytrwania w tym stanie.  Dziewictwo bowiem nie jest  chrześcijańską cnotą,

jeśli  nie  zostało  podjęte  z intencją  oddania  się  królestwu  Chrystusowemu:  dla

bezpieczniejszego  osiągnięcia  zbawienia,  większego  poświęcenia  się  Bożym  sprawom

i skuteczniejszego apostolstwa896. Nie może też wynikać z błędnych przesłanek – motywacją

do wyboru dziewictwa  nie  powinno być  unikanie  małżeństwa  z powodu jego trudów lub

postrzeganie  go  jako  czegoś  odrażającego897.  Prawdziwa  wartość  dziewictwa  nie  wynika

887Tamże, s. 172.
888Tamże, s. 173.
889Tamże.
890Tamże, s. 179.
891Tamże, s. 169-170.
892Tamże, s. 162.
893Tamże, s. 165.
894Tamże, s. 179.
895Tamże, s. 162.
896Tamże, s. 164.
897Tamże, s. 164-165.

301



jedynie z fizycznej wstrzemięźliwości, lecz z jego poświęcenia Bogu. To akt miłości i ofiary,

który czyni dziewicze życie godnym czci898.  Dziewictwo chrześcijańskie ma na celu pełne

oddanie się Bogu – zarówno duszą, jak i ciałem, tak też nauczanie Chrystusa i św. Pawła było

interpretowane przez Ojców Kościoła899. Źródłem tej decyzji jest miłość do Chrystusa – to

ona skłania wiele osób do wyboru życia zakonnego lub do oddania się dziełom miłosierdzia,

naśladując Jego miłość do ludzi900. Wzorem dziewictwa jest Niepokalana901, ale także jego

źródłem – z Jej postawy i całkowitego oddania Bogu wypływa duchowa wartość tej drogi902.

Dziewictwo, także w przypadku mężczyzn, jest formą naśladowania samego Chrystusa, który

do końca  pozostał  dziewiczy903.  Mężczyzna żyjący  w dziewictwie  upodabnia  się  do życia

Jezusa,  którego  pełna  ofiara  była  znakiem  całkowitego  oddania  się  Ojcu  i ludziom904.

Dziewica w szczególny sposób oddaje się sterowaniu samego Chrystusa.

Dziewictwo nie jest drogą dla wszystkich – niektórych może przerosnąć905. Dlatego,

jak  przypomina  św.  Hieronim,  przed  zdecydowaniem  się  na  tę  formę  życia,  należy

gruntownie  rozważyć,  czy  jest  się  w stanie  sprostać  jej  wymaganiom906.  Według  św.

Grzegorza Wielkiego, dziewictwo zastępuje męczeństwo, a sama dziewica może być nazwana

ofiarą lub męczennikiem907. W związku z tym Kościół podkreśla, że kapłani powinni z wielką

rozwagą  i odpowiedzialnością  badać  kandydatów,  którzy  chcą  przyjąć  dziewictwo  –  czy

rzeczywiście  są  zdolni  do  podjęcia  się  tego  powołania.  W razie  potrzeby  można  nawet

zasięgać  opinii  ekspertów908.  Papież  zwracał  uwagę,  że niektórzy  lekarze  zbyt  łatwo,  pod

pretekstem  problemów  psychicznych,  sugerują  zwolnienie  z podjętych  ślubów  czystości.

Zamiast tego należy wspierać takie osoby, by wzmacniać ich wolę i pomagać im wytrwać

w obranej drodze909. Ojciec Święty opisywał przypadki, że zdarza się również, że ktoś, kto

przyjął drogę dziewictwa, wątpi, czy naprawdę otrzymał ten dar. Jednak nawet wtedy nie jest

zwolniony z jego przestrzegania  – Bóg nie  nakłada  bowiem ciężarów ponad ludzkie  siły.

Człowiek może zawsze prosić Boga o pomoc w uniesieniu tego,  co po ludzku wydaje się

niemożliwe910. Wszystkich, którzy wybrali dziewictwo, papież z miłością i troską zachęcał,

898Tamże, s. 165.
899Tamże.
900Tamże, s. 167.
901Tamże, s. 188.
902Tamże.
903Tamże, s. 167-168.
904Tamże, s. 167.
905Tamże, s. 180-181.
906Tamże, s. 179-180.
907Tamże, s. 180.
908Tamże, s. 181.
909Tamże, s. 181-182.
910Tamże, s. 181.

302



aby trwali wiernie w swoim powołaniu, wspierając się łaską Bożą i żyjąc w ufności911. Papież

przypominał,  że  wytrwanie  w tym  stanie  życia  nie  jest  możliwe  bez  ciągłej  modlitwy

i czuwania912. Bóg sam jest obrońcą dziewictwa, ale oczekuje od człowieka pokory – bowiem

pycha  może  łatwo  zniszczyć  to,  co  zostało  tak  wysoko  postawione913.  Aby  rzeczywiście

zachować dziewictwo, potrzeba nie tylko czujności i skromności, lecz także życia opartego na

modlitwie,  regularnym  przystępowaniu  do  sakramentów  pokuty,  Eucharystii  oraz

nabożeństwie do Najświętszej  Maryi  Panny914.  Ta szczególna  rola  Matki  Bożej,  do której

pobożność w naturalny sposób chroni dziewictwo, gdyż wzmaga duchową czujność i zachęca

do  sakramentalnego  życia915.  Z tego  względu  papież  zachęcał  wszystkich  zakonników,

zakonnice i kapłanów do powierzania się opiece Niepokalanej. To przez Jej wstawiennictwo

mogą oni  uzyskać  łaski  konieczne  do wiernego i owocnego praktykowania  dziewictwa916.

Obroną stanu dziewictwa jest życie sakramentalne i modlitwy, a więc dbanie o równowagę

funkcjonalną systemu i wiązanie się relacjami modlitewnymi z Chrystusem i Niepokalaną.

Dziewictwo  nie  jest  jednak  życiem  bezowocnym  –  przeciwnie,  jego  płodność

przejawia  się  zarówno  w dziełach  zewnętrznych,  takich  jak  miłosierdzie,  jak

i w wewnętrznych, ukrytych formach modlitwy i ofiary917. Historia Kościoła potwierdza, że

owoce  działalności  osób  żyjących  w dziewictwie  były  liczne  i znaczące.  Papież  jednak

zaznacza,  że  nie  zamierza  w ten  sposób  umniejszać  zasług  świeckich  działaczy  Akcji

Katolickiej  ani tych,  którzy pracują tam, gdzie nie mogą dotrzeć kapłani i zakonnicy918.Ta

forma wyrzeczenia otwiera duszę na sprawy Boże i pogłębia życie modlitwy, umożliwiając

bardziej  intensywne  zjednoczenie  z Bogiem919.  Szczególną  wagę  przed  Bogiem  mają

modlitwy, trudy i cierpienia prześladowanych dziewic, które nie tylko ubogacają ich własne

życie duchowe, ale przyczyniają się również do rozrostu wiary w całym Kościele920. Celibat,

jako konsekwentna postawa wynikająca z wyboru dziewictwa, staje się źródłem łask, które

prowadzą  do  coraz  ściślejszej  jedności  z Bogiem921.  Wbrew  obiegowym  opiniom,  osoby

żyjące  w dziewictwie  nie  odcinają  się  od  społeczeństwa.  Przeciwnie  –  z podwójną

gorliwością angażują się w rozwój duchowy bliźnich i dzieła miłosierdzia922. Dziewica buduje
911Tamże, s. 163.
912Tamże, s. 182.
913Tamże, s. 186.
914Tamże, s. 186-187.
915Tamże, s. 187-188.
916Tamże, s. 188-189.
917Tamże, s. 171-172.
918Tamże, s. 171.
919Tamże, s. 176.
920Tamże, s. 189.
921Tamże, s. 177.
922Tamże, s. 178.

303



pracuje  również  pozytywnie  na  rzecz  swojego  nadystemu  –  całego  Mistycznego  Ciała

Chrystusa.

W  nauczaniu  Kościoła  Katolickiego  jasno  podkreśla  się,  że  twierdzenie,  jakoby

małżeństwo  przewyższało  dziewictwo,  jest  błędne923.  Choć  małżeństwo  jest  sakramentem

ustanowionym przez Chrystusa, nie oznacza to, że tylko w nim można osiągnąć doskonałość

natury ludzkiej  – to  również jest  błędne przekonanie924.  Kościół,  opierając  się na tradycji

i nauczaniu Ojców, uznał wyższość dziewictwa i celibatu jako stanów życia ze względu na

ich duchowy cel – prawdę tę potwierdzono autorytatywnie jako dogmat (łac. dogma) podczas

Soboru  Trydenckiego925.  Dziewictwo,  choć  nie  jest  sakramentem,  jest  doskonalsze  od

małżeństwa  z uwagi  na  wyższy  cel  i skuteczność  w dążeniu  do  niego.  Osoby  żyjące

w małżeństwie są często podzielone w swoich dążeniach, natomiast dziewictwo pozwala na

bardziej skoncentrowane oddanie się sprawom Bożym926. Trzeba jednak zaznaczyć, że choć

dziewictwo  przewyższa  małżeństwo  w sensie  duchowym,  nie  oznacza  to,  że  jest  ono

warunkiem  koniecznym  do  osiągnięcia  chrześcijańskiej  doskonałości.  Świętość  można

osiągnąć także żyjąc w małżeństwie – każdy stan życia ma swoje miejsce w planie Bożym927.

Wszyscy  wybierający  drogę  dziewictwa  w pełni  poświęcają  się  Bogu  i służbie  bliźnim.

Papież  wskazywał,  że osoby rezygnujące  z małżeństwa mogą bardziej  cieszyć  się  życiem

duchowym928,  a dziewictwo  pozwala  uniknąć  ciężarów  związanych  z obowiązkami  wobec

współmałżonka i dzieci, co umożliwia całkowite oddanie się sprawom Bożym. Przykładem są

święci, tacy jak św. Franciszek Ksawery, św. Franciszka Ksaweria Cabrini, św. Jan Bosko czy

św. Wincenty a Paulo – ich wielkie dzieła byłyby trudne do zrealizowania,  gdyby musieli

pogodzić  je  z obowiązkami  małżeńskimi929.  Kapłan  zaś,  choć  nie  posiada  dzieci  w sensie

biologicznym,  nie  zrzeka  się  ojcostwa  –  rodzi  bowiem  duchowe  potomstwo  dla  życia

wiecznego930. Pius XII zauważył, że Ojcem jest Bóg, ale także wszyscy, którzy przez swój

przykład  i nauki  utwierdzili  innych  w prawdzie  i religii931.  Dziewictwo  zapewnia  większy

potencjał swobodny, który może być wykorzystany dla pracy na rzecz dzieła Bożego.

Dziewictwo,  zgodnie  z nauczaniem  Kościoła  i tradycją  Ojców,  jest  darem

wymagającym  łaski,  modlitwy  i czuwania,  a jego  wartość  nie  sprowadza  się  do  samej

923Tamże, s. 163.
924Tamże, s. 175-176.
925Tamże, s. 174.
926Tamże, s. 170.
927Tamże, s. 179.
928Tamże, s. 169.
929Tamże, s. 168-169.
930Tamże, s. 172.
931Pius XII, Ecclesiae Fastos, dz. cyt., s. 343.

304



wstrzemięźliwości,  lecz  do  całkowitego  poświęcenia  Bogu.  Jako  droga  życia  przewyższa

małżeństwo w sensie duchowym, ponieważ umożliwia pełniejsze skupienie się na sprawach

Bożych  i apostolstwie,  jednak  nie  wyklucza  świętości  osiąganej  też  w innych  stanach.

Owocność  dziewictwa  przejawia  się  zarówno  w dziełach  miłosierdzia,  jak  i w ofierze

modlitwy oraz świadectwie wobec wspólnoty Kościoła. W ten sposób dziewictwo staje się nie

tylko osobistą konsekracją, lecz także dobrem całego Mistycznego Ciała Chrystusa.

4.8. Sztuka w życiu Kościoła

Elementem  wewnętrznego  działania  wydaje  się  być  także  sztuka  Niniejszy

podrozdział stanowić będzie analizę sztuki sakralnej w nauczaniu Kościoła, ze szczególnym

uwzględnieniem muzyki liturgicznej. Przedstawione zostaną podstawowe zasady dotyczące

jej celu, znaczenia i norm, które wynikają z troski o autentyczność kultu Bożego i duchowy

rozwój  wiernych,  jak  i zostaną  ukazane  także  miejsce  artysty  w dziele  Kościoła,  rola

biskupów  i stowarzyszeń  wspierających  muzykę,  a także  znaczenie  tradycji  chorału

gregoriańskiego i pieśni religijnych w formowaniu wspólnoty oraz pogłębianiu pobożności.

Zostanie  zwrócona  również  uwaga  na  zagadnienia  związane  z architekturą,  rzeźbą

i malarstwem.  Powodem  wydzielenia  tego  podrozdziału  jest  cybernetyczna  właściwość

sztuki, która w całości zawiera się w ramach norm estetycznych.

Kościół od wieków podkreśla, że sztuka sakralna powinna nie tylko zachwycać formą,

ale  przede  wszystkim  służyć  Bogu  i wiernym.  Papież  uważał  sztukę  za  jedną

z najszlachetniejszych dziedzin działalności życia ludzkiego932, której kryterium jest harmonia

i zgodność  z celem  ostatecznym  człowieka933.  Jej  celem  jest  wyrażenie  nieskończonego

piękna Boga934 i ukierunkowanie myśli wiernych ku Niemu935, ponieważ stanowi ona odbicie

Jego  blasku936.  Papież  wprost  wskazywał,  iż  sztuka  sakralna  ubogaca  kulturę  świecką,

przyczynia się do zbawienia duszy i Bożej chwały937. Zatem hasło sztuka dla sztuki jest albo

obrazą dla Boga, albo pozbawione jest sensu938. Gdy sztuka służy Bożemu kultowi, można

powiedzieć, że podporządkowuje się religii939. Kiedy artysta podporządkowuje się Bożemu

prawu, jego wolność zostaje udoskonalona i uszlachetniona940. Wierzący twórca będzie starał

932Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 11.
933Tamże, s. 10-11.
934Tamże, s. 11.
935Tamże.
936Tamże.
937Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 591.
938Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 11.
939Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 591.
940Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 11.

305



się wyrazić prawdy wiary, które sam wyznaje, najlepiej jak potrafi. Sam akt tworzenia stanie

się  dla  niego  formą  kultu941.  Taka  sztuka  będzie  pobudzać  wiernych  do  pobożności

i wyrażania swojej wiary942. Kościół od zawsze darzył takich artystów szacunkiem i otwierał

przed nimi drzwi świątyń943. Również wspierał i doskonalił lokalne kultury i sztukę, które bez

jego wpływu nie osiągnęłyby takiego poziomu estetycznej doskonałości944. Swoją rolę w tym

dziele  mają również stowarzyszenia wspierające muzykę sakralną,  które działając zgodnie

z prawem kościelnym i w posłuszeństwie  Rzymowi,  mogą przyczyniać  się  do  jej  rozwoju

poprzez wiedzę i przykład945. Do wsparcia wiernych i wykonawców powinni przyczynić się

według Ojca Świętego też ich pasterze.  Aby wierni i wykonawcy muzyki  sakralnej  mogli

właściwie  rozumieć  śpiewane  słowa,  pasterze  powinni  zadbać  o ich  przekład,  zwłaszcza

związane z śpiewami w święta i niedziele, by lepiej ukazać tajemnicę Eucharystii. W tym celu

pomocne są tłumaczenia z łaciny na języki ojczyste wraz z odpowiednimi objaśnieniami946.

Ojciec Święty stwierdzał, że zajmowanie się muzyką sakralną stanowi formę apostolatu947.

Z kolei  artysta  niewierzący  nie  powinien  zajmować  się  sztuką  sakralną,  gdyż  nie  potrafi

rozpoznać co jest potrzebne dla kultu Bożego i czego wymaga Boży majestat948. Jego dzieła,

nawet,  jeśli  cechuje się biegłością,  nie będą promieniować wiarę i pobożnością,  która jest

odpowiednia dla Bożych świątyń949. Papież wyrażał się pozytywnie o normach estetycznych

i wiązał  je  z normami  ideologicznymi  (zbawieniem  i wychwalaniem  Boga).  Co  ciekawe

artysta  musi  posiadać  wysokie  normy  informacyjne,  aby  móc  wykonywać  dobrze  swoją

pracę.

Muzyka sakralna,  jako nieodłączna część liturgii,  odgrywa wyjątkową rolę w życiu

Kościoła  i duchowym  wzroście  wiernych.  Jako  dar  Boga,  zajmuje  wyjątkowe  miejsce

w ludzkim życiu950.  Nawet bywa wymieniana jako istotny przymiot Kościoła,  a dokładniej

Kościoła  Śpiewającego951.  Już  w czasach  pogańskich  służyła  upiększaniu  ceremonii

941Tamże, s. 11-12.
942Tamże.
943Tamże.
944Pius XII, Evangelii Praecones, dz. cyt., s. 522.
945Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 24.
946Tamże, s. 17.
947Tamże, s. 25.
948Tamże, s. 11.
949Tamże, s. 11.
950Tamże, s. 6.
951F. Smith, „Musicae Sacrae Disciplina”: Pius XII’s Encyclical on Sacred Music, „The Musical Quarterly”, 
1957, t. 43, s. 464. Por. Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 7: „Quae romani in Bithynia proconsulis verba 
praeclare ostendunt ne persecutionum quidem tempore vocem cantantis Ecclesiae plane siluisse; quod quidem 
etiam Tertullianus confirmat cum refert in christianorum conventibus « Scripturas legi, psalmos cani, locutiones 
proferri » (cfr. Tertull. De anima, c. 9; P. L., II, 701; et Apol. 39: P.L. I, 540).”.

306



religijnych952. Muzyka niesie zgodność i harmonię – oddziałując na człowieka, daje zarówno

rozkosz  umysłu,  jak  i duchową radość953.  Wzmianki  o śpiewie  odnaleźć  można  w Starym

i Nowym Testamencie954, a był on obecny już w pierwszych wiekach chrześcijaństwa, nawet

w czasie  prześladowań955.  Św.  Grzegorz  zebrał  tradycję  przodków  dotyczącą  śpiewu

i zabezpieczył  ją  odpowiednimi  prawami  i normami956.  Przez  wieki  śpiew  liturgiczny  się

rozwijał – początkowo oparty na psalmach i hymnach, w VIII i IX wieku posługiwano się

chorałem gregoriańskim i zaczęto  używać organów, później  wprowadzano pieśni  religijne

w językach potocznych. Od IX wieku zaczął się rozwój śpiewu polifonicznego, który osiągnął

szczyt w XV i XVI wieku957. Kościół chętnie wykorzystywał śpiew polifoniczny, organy oraz

inne  instrumenty958,  troszcząc  się  o rozwój  muzyki  sakralnej959,  by  liturgia  była  bardziej

uroczysta i pełna radości dla wiernych960. Choć sztuka polifoniczna przez pewien czas ulegała

osłabieniu,  to dziś odradza się dzięki badaniom dawnych kompozytorów i ukazywaniu ich

jako wzorów i inspiracji dla twórców współczesnych961. Zmian dokonywali również papieże

tacy jak np. Benedykt XIV, Leon XII, Pius VIII, Grzegorz XVI, Pius IX i Leon XIII, którzy

nakazywali usuwanie z muzyki sakralnej wszystkiego co jest nieodpowiednie i nadmierne962.

Muzyka sakralna pozwala z większą wiarą, nadzieją i miłością oddawać cześć Bogu963

i zwiększa chwałę Mu oddawaną964. Jej zadaniem jest ozdobienie głosu kapłana składającego

ofiarę oraz wspomaganie wiernych w uwielbianiu Boga. Powinna poruszać umysły ku Niemu

i ożywiać modlitwę liturgiczną, by skuteczniej chwalić Trójjedynego i błagać Go o łaski965.

Hymny śpiewane Bogu zanosi  i ziemia  i niebo966. Dzięki  muzyce  sakralnej  wierni  pełniej

uczestniczą  w liturgii967,  a jej  moc  i godność  są  tym  większe,  im  ściślej  wiąże  się

z Eucharystią, której należy się najwyższa pochwała968. Ojciec Święty podkreślał, że jednak

sam śpiew, to za mało, gdyż należy wierzyć w to co się śpiewa i wprowadzać to w obyczaj

952Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 6.
953Tamże.
954Tamże, s. 6-7.
955Tamże, s. 7.
956Tamże.
957Tamże, s. 7-8.
958Tamże, s. 8.
959Tamże.
960Tamże.
961Tamże, s. 18.
962Tamże, s. 9.
963Tamże, s. 25.
964Tamże, s. 12.
965Tamże, s. 12.
966Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 594.
967Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 12.
968Tamże, s. 13.

307



prywatny i publiczny969. Muzyka sakralna bardziej niż inne sztuki, takie jak malarstwo, rzeźba

czy  architektura,  związana  jest  z kultem  Bożym970.  Podczas  gdy  tamte  formy  sztuki

przygotowują przestrzeń liturgiczną, muzyka stanowi integralną część ceremonii i obrzędów,

dlatego  powinna  być  szczególnie  chroniona  przez  Kościół971.  Służąc  kultowi  Bożemu972,

muzyka sakralna odróżnia się od muzyki religijnej, która nie wspiera bezpośrednio liturgii,

lecz wspiera religię jako taką973. Aby muzyka sakralna przynosiła owoce, musi być starannie

kształtowana974.Muzyka sakralna jest ściśle związana z liturgią. Nie tylko musi być piękna,

ale śpiewający muszą wierzyć w to co śpiewają, zatem poprawne wykonanie pieśni w ramach

muzyki  sakralnej  nie  tylko  wiąże  się  z normami  estetycznymi,  ale  też  innymi  normami

informacyjnymi.

W trosce o autentyczność i godność liturgii Kościół formułuje jasne zasady dotyczące

muzyki sakralnej. Papież przypomina, że muzyka liturgiczna musi być zgodna z przepisami

wydanymi przez Rzym975. Ojciec Święty przywoływał przykład Piusa X, który zreformował

muzykę sakralną dostosowując zasady przodków ją do czasów współczesnych976.  Pius XII

pragnął  w sprawie  muzyki  sakralnej  oprzeć  się  właśnie  na  ustanowieniach  św.  Piusa  X,

przypomnieć je, potwierdzić i dodatkowo uzasadnić977. Muzyka sakralna podlega tym samym

normom i prawom, co każda inna dziedzina sztuki978. Kościół, normując muzykę sakralną, nie

kieruje  się  względami  technicznymi  ani  estetycznymi,  lecz  troską  o zachowanie  jej

godności979. Używana w liturgii musi być święta (wolna od elementów świeckich zarówno

w treści, jak i w formie), doskonała w swojej strukturze oraz powszechna980. Z szczegółowych

przepisów  papież  przytacza,  że  Sobór  Trydencki  zakazał,  aby  w śpiewie  lub  w muzyce

organowej  pojawiało  się  cokolwiek  nieczystego  lub  lubieżnego981.  Normy  prawne

zabezpieczające muzykę sakralną mają chronić jej godność.

Śpiew  sakralny  stanowi  istotny  obszar  troski  biskupów.  Papież  życzył  sobie,  aby

biskupi zajęli  się sprawami muzyki sakralnej w swoich diecezjach982,  rozwijali,  promowali

969Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 577.
970Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 12.
971Tamże.
972Tamże, s. 10.
973Tamże, s. 13.
974Tamże, s. 14.
975Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 588-589.
976Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 9.
977Tamże, s. 6.
978Tamże, s. 10.
979Tamże, s. 9-10.
980Tamże, s. 15.
981Tamże, s. 9.
982Tamże, s. 23.

308



i popierali  stowarzyszenia  zajmujące  się  muzyką  sakralną983,  a także  korzystali  z pomocy

diecezjalnych  stowarzyszeń  propagujących  muzykę  sakralną984.  Zalecał  również,  aby

w diecezjalnej Radzie Sztuki Chrześcijańskiej znalazła się osoba obeznana w zakresie śpiewu

i muzyki sakralnej, która mogłaby doglądać tego tematu w imieniu biskupów i przełożonych

zakonów  wykonując  ich  polecenie  i informując  swoich  przełożonych  co  się  dzieje

w diecezji985. W kościele katedralnym powinna istnieć Schola Cantorum jako zachęta i wzór

dla całej diecezji986, a jeśli biskupi nie są w stanie jej powołać z powodu braku odpowiedniej

liczby śpiewających mężczyzn,  papież dopuszcza chór męsko-żeński,  z tym że śpiewający

powinni być umieszczeni poza prezbiterium, a kobiety oddzielone od mężczyzn, aby uniknąć

nieodpowiednich sytuacji987. Idea męskich chórów jest związana z tym, że chór uczestniczył

w liturgii, do której byli od niepamiętnych czasów przeznaczeni tylko mężczyźni988. Klerycy

powinni  być  kształceni  z muzyki  sakralnej  i śpiewu  gregoriańskiego989,  a nauczycielami

winny być osoby, które cenią tradycję i nakazy Rzymu990. Gdy wśród kleryków pojawi się

ktoś szczególnie  utalentowany w tej  dziedzinie,  jak i wykazuje  odpowiednie cnoty i cechy

odpowiednie  dla kapłana,  przełożeni  seminarium powinni  powiadomić  biskupa, by można

było rozwinąć ten dar, np. przez wysłanie go do Papieskiego Instytutu Muzyki Sakralnej lub

innej  uczelni991.  Troska  o muzykę  sakralną  objawia  się  również  tym,  że  osoby,  u których

zostanie  w tej  materii  rozpoznany  talent  powinny  być,  z zachowaniem  drogi  służbowej,

skierowane do uczelni wyższych, aby go pogłębiać. Różne podsystemy Kościoła w postaci

organizacji służą za receptory biskupa, gdyż obserwują podsystem jego diecezji i przesyłają

mu o tym informacje.

Chorał gregoriański, jako dziedzictwo Kościoła, zajmuje centralne miejsce w tradycji

muzyki  liturgicznej  i jednoczy  wiernych  na  całym  świecie.  Papież  nakazuje  jego

pielęgnowanie  jako  starożytnej  tradycji,  zwłaszcza  w seminariach  i domach  zakonnych992.

Śpiew gregoriański, jako święty i doskonale dostosowany do tekstu liturgicznego993, sprawia,

że  muzyka  sakralna  staje  się  prawdziwą  sztuką  o doskonałej  formie994.  Jego  powszechne

stosowanie  w Kościele  pozwala  katolikowi,  niezależnie  od  miejsca,  rozpoznać  znajome
983Tamże, s. 24.
984Tamże.
985Tamże.
986Tamże, s. 23.
987Tamże.
988F. Smith, „Musicae Sacrae Disciplina”..., dz. cyt., s. 476.
989Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 23.
990Tamże.
991Tamże, s. 23-24.
992Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 589.
993Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 15.
994Tamże, s. 16.

309



melodie  i z radością  doświadczyć  jedności  wspólnoty995.  Choć  Rzym dopuścił  wyjątki  od

stosowania  chorału  gregoriańskiego,  nie  powinny  one  rozprzestrzeniać  się  bez  wyraźnej

zgody.  Biskupi  mają  obowiązek  już  od  najmłodszych  lat  uczyć  wiernych  melodii

gregoriańskich, aby podkreślić uniwersalność i jedność Kościoła996.  Wierni powinni również

włączać się w śpiew chorału gregoriańskiego w ramach części dla siebie przeznaczonych997.

Papież,  jak  i jego  poprzednicy  –  Pius  X  i Pius  XI,  zalecił  pielęgnowanie  śpiewu

gregoriańskiego,  a gdy wprowadzenie  nowych świąt  wymagać  miało  opracowana nowych

utworów  –  powinni  zajmować  się  tym  mistrzowie  sztuki,  którzy  wykonają  swoją  pracę

zgodnie z zasadami śpiewu gregoriańskiego998. Jednak nie było intencja papieża, aby przez

faworyzowanie  śpiewu  gregoriańskiego  wykluczyć  z liturgii  muzykę  polifoniczną,  która

odpowiednio przygotowana może przynieść liczne owoce999.  Śpiew gregoriański odnosi się

przede  wszystkim  do  katolików  rytu  rzymskiego,  jednak  w rytach  ambrozjańskim,

galikańskim, mozarabskim i wschodnich należy pielęgnować i chronić właściwą im muzykę

liturgiczną1000.  Na  rozwój  muzyki  łacińskiej  miały  wpływ  również  śpiewy  rytów

wschodnich1001,  a Papieski  Instytut  Studiów  Wschodnich  oraz  Papieski  Instytut  Muzyki

Sakralnej  zajmowały  się  ich  zbieraniem,  aby  wspierać  edukację  liturgiczną  kleryków

obrządków  wschodnich1002.  Chorał  gregoriański  pełni  podobną  funkcję  co  język  łaciński

odnośnie do jedności Kościoła.

Popularna muzyka religijna,  choć często prosta w formie,  stanowi ważne narzędzie

ewangelizacji  i uczestnictwa  wiernych  w życiu  Kościoła.  Powinna  być  w pełni  zgodna

z wiarą  katolicką,  prosta  w języku  i melodii,  wolna  od  rozległych  wywodów,  a zarazem

nacechowana  godnością  i powagą1003.  Dobrze  napisana  i wykonana,  może  silnie  poruszać

uczucia wiernych, skutecznie ich angażować i podczas wspólnych śpiewów wznosić umysły

ku  sprawom  niebieskim1004.  Jej  obecność  podczas  Mszy  świętej  pozwala  wiernym

uczestniczyć  głosem  i sercem,  nie  pozostając  biernymi1005.  Powinna  być  dostosowana  do

poszczególnych części Eucharystii1006 oraz potrafić przyciągać wiernych, uczyć ich, napełniać

995Tamże.
996Tamże.
997Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 589.
998Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 15-16.
999Tamże, s. 18.
1000Tamże, s. 17.
1001Tamże, s. 17-18.
1002Tamże, s. 18.
1003Tamże, s. 20.
1004Tamże.
1005Tamże.
1006Tamże, s. 20-21.

310



radością  i wzmacniać  pobożność1007.  Muzyka  współczesna,  o ile  odpowiada  wymogom

liturgii,  może  uświetniać  obrzędy,  podnosić  dusze  do  spraw  Bożych  i pogłębiać

pobożność1008. Natomiast jeśli wykonawcom brakuje umiejętności, nie powinni podejmować

się niestandardowych utworów1009. Nie wolno jej jednak wykonywać podczas Eucharystii bez

zgody Rzymu, choć może być dopuszczona podczas nabożeństw nieuroczystych1010.  Papież

życzył sobie, aby również poza świątyniami – we wspólnotach śpiewano muzykę religijną1011.

Muzyka  religijna  znajduje  również  zastosowanie  podczas  pielgrzymek,  procesji  czy

kongresów1012.  Tego  rodzaju  muzyka  rozwija  i umacnia  wiarę  oraz  pobożność,  a zarazem

niesie  niewinną,  czystą  radość1013.  Jej  promowanie  pozwala  Kościołowi  już  tu,  na  ziemi,

intonować pieśń pochwalną Bogu, którą w pełni będzie śpiewać w wieczności1014. Popularna

muzyka  religijna  narodziła  się  w Kościele  i pod  jego  opieką  się  rozwijała1015,  przynosząc

dorosłym  i młodzieży  czystą,  szlachetną  przyjemność  oraz  ubogacając  spotkania

i zgromadzenia  religijne1016.  Należy  ją  pielęgnować,  gdyż  ma  wartość  dla  katolickiego

apostolatu1017.  Każdy,  kto  tworzy,  doskonali,  organizuje  lub  wykonuje  popularną  muzykę

religijną  – głosem czy instrumentem – pełni prawdziwy apostolat  i otrzyma od Chrystusa

honory  apostolskie  oraz  liczne  nagrody1018.  Nie  mniej  istotne  są  pieśni  ludowe,  których

zebranie w jeden zbiór ułatwia ich naukę i wykonywanie1019, a nauczyciele dzieci i młodzieży

nie  powinni  zaniedbywać  tego  narzędzia  w procesie  kształcenia  muzycznego1020.  Papież

życzył sobie, aby również biskupi pielęgnowali religijne pieśni ludowe1021. Co więcej Ojciec

Święty szczególnie błogosławił tych, którzy podążają za jego wskazaniami i promują muzykę

sakralną1022.  Muzyka  religijna  może  zaszczepiać  i pogłębiać  normy  informacyjne

w słuchaczach. Co więcej bezpośrednio wypełnia cel Kościoła jakim jest wychwalanie Boga.

Kościół nieustannie czuwa nad tym, by sztuka obecna w przestrzeni sakralnej służyła

wierze,  godności  miejsca  i duchowemu  dobru  wiernych.  Kościół  zawsze  popierał  rozwój

1007Tamże, s. 21.
1008Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 590.
1009Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 20.
1010Tamże.
1011Tamże, s. 25.
1012Tamże, s. 21.
1013Tamże.
1014Tamże, s. 21-22.
1015Tamże, s. 13.
1016Tamże, s. 14.
1017Tamże.
1018Tamże.
1019Tamże, s. 21.
1020Tamże.
1021Tamże.
1022Tamże, s. 25.

311



sztuki,  przyjmując  wszystko,  co  piękne  i dobre  do  użytku  religijnego,  jednak

z poszanowaniem obowiązujących  przepisów liturgicznych1023.  Zadaniem Kościoła  jest  nie

pozwolić, aby w ramach sztuk pięknych naruszano normy i zasady kierujące człowieka do

Boga jako celu najwyższego1024. Jeśli dzieło sztuki posiada formę niepokojącą, która zamiast

wzbudzać  szlachetne  uczucia,  rozbudza  nieprawe  żądze,  może  przyciągnąć  ludzi  jedynie

chwilowo  dzięki  swej  nowości  lub  pewnej  cząstce  prawdy  właściwej  wszystkiemu,  co

istnieje,  ale  nigdy  nie  będzie  ani  trwałe,  ani  uniwersalne1025.  Wytwory  architektoniczne,

rzeźbiarskie lub malarskie, które godzą w skromność, przyzwoitość, pobożność lub obrażają

uczucia religijne, a także wszystko, co nie jest zgodne ze świętością miejsca, należy usuwać

i nie dopuszczać do świątyń1026. Niektórzy próbowali wprowadzać do miejsc świętych dzieła

pozbawione aspektów religijnych, a wręcz sprzeczne z zasadami prawdziwej sztuki1027. Papież

zaleca troskę o świątynie i ołtarze1028, a także apeluje, aby wszystkie sprzęty liturgiczne, szaty

i budowle sakralne były co najmniej czyste i schludne, jako rzeczy poświęcone Bogu1029. Gani

również  samowolne  wystawianie  obrazów, figur  i relikwii,  które  nie  zostały  zatwierdzone

przez  kompetentną  władzę1030.  Architektura  sakralna  może pomóc w rozwijaniu  się  wiary.

Ojciec Święty podkreślał, że sam widok chrześcijańskich zabytków starożytności oraz śladów

świętych  stanowi  dla  kleryków  inspirację  do  działania1031,  a katedry  francuskie  pozostają

świadectwem wiary tamtejszego ludu1032. Współczesna architektura, rzeźba i malarstwo mogą

również  wspierać  liturgię,  jednak  należy  unikać  zbyt  dosłownego  naśladownictwa

i przesadnego symbolizmu, ponieważ najważniejsze jest odpowiadanie na duchowe potrzeby

wiernych1033. Normy estetyczne powinny być zgodne z normami informacyjnymi i prawnymi

Kościoła  nie  tylko  w przypadku  muzyki,  ale  sztuki  jako  takiej.  Istotne  jest,  aby  bodźce

(motywacje) estetyczne potrafiły skutecznie oddziaływać na wiernych. Ojciec Święty również

nauczał,  że  same katedry francuskie pod wezwaniem Niepokalanej  głoszą Jej  chwałę i są

francuskim hołdem1034. Szczególną uwagę przykuwa nawiązanie do katedr, które wydaje się,

że  w tym  kontekście  pełnią  rolę  związaną  z normami  estetycznymi  ideologicznymi  (a

dokładniej katolickimi), gdyż nawiązują do aspektu sakralnego. Sam widok tych budynków
1023Tamże, s. 18-19.
1024Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 774.
1025Tamże, s. 774-775.
1026Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 591.
1027Pius XII, Musicae Sacrae, dz. cyt., s. 10.
1028Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 588.
1029Tamże.
1030Tamże.
1031Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 642.
1032Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 606.
1033Pius XII, Mediator Dei, dz. cyt., s. 590-591.
1034Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, dz. cyt., s. 606.

312



wpływa  pozytywnie  na  człowieka  w aspekcie  dążenia  zbawienia.  Szczególnie  ten  wątek

został poruszony w podrozdziale dotyczącym sztuki.

Sztuka  sakralna,  a w szczególności  muzyka,  według  nauczania  papieża  i Kościoła,

winna prowadzić wiernych ku Bogu, ubogacać liturgię i pobudzać do pobożności. Jej wartość

nie  polega  na  samym  pięknie  formy,  lecz  na  zgodności  z celem  ostatecznym  człowieka

i podporządkowaniu się normom prawnym oraz informacyjnym Kościoła. Muzyka sakralna,

zakorzeniona  w tradycji  chorału  gregoriańskiego  i pieśni  ludowych  pozostaje  narzędziem

uwielbienia,  apostolatu i jedności wspólnoty,  a Kościół  troszczy się o to,  by poprzez jasne

przepisy  i opiekę  biskupów  zachować  jej  godność  i owocność  w życiu  wiernych.

Równocześnie popularna muzyka religijna, jeśli zgodna z wiarą i godnością liturgii, stanowi

skuteczne narzędzie ewangelizacji i uczestnictwa wiernych w życiu Kościoła.

4.9. Technologia jako środek wspierający działania Kościoła

4.9.1. Ogólne właściwości technologii w życiu Kościoła

W niniejszym podrozdziale zostaną zaprezentowane rekonstrukcja i uporządkowanie

nauczania  Piusa  XII  dotyczącego  miejsca  technologii  w dziele  zbawienia  oraz  norm

moralnych  regulujących  korzystanie  z radia,  kina  i telewizji.  Analiza  odsłoni  zasadniczą

dwoistość środków technicznych:  jako daru Bożego i owocu pracy oraz działania  rozumu

ludzkiego, które – zależnie od woli człowieka – mogą służyć dobru, cnocie i dziełu zbawienia

albo  przez  nadużywanie  prowadzić  do  szkód  dla  ducha  i deprawacji  obyczajów;  stąd

konieczność  podporządkowania  ich  prawu  Bożemu  oraz  normom  informacyjnym

kształtującym  umysły  i porządkującym  życie  społeczne.  W ramach  podrozdziału

usystematyzowane zostaną obowiązki podmiotów uczestniczących w procesach związanych

z mediami (twórców, dystrybutorów, właścicieli kin, odbiorców, duchowieństwa i biskupów),

opisane  instytucjonalne  narzędzia  czuwania  Kościoła  (urzędy,  klasyfikacje,  komisje)  oraz

zaakcentowana  rola  norm  informacyjnych  w optymalizacji  procesów  energomaterialnych

i informacyjnych  na  rzecz  ewangelizacji  i uświęcenia  dusz.  Może budzić  wątpliwości  czy

zagadnienie  technologii  dotyczy  wewnętrznego  działania  Kościoła,  czy  oddziaływania  na

otoczenie,  a więc powinno się  znaleźć  w rozdziale  drugim. Z drugiej  strony sama z siebie

technologia nie działa,  a dopiero użyta w ramach pewnego systemu może wzmacniać jego

właściwości.  Technologia,  a szczególnie  środki  masowego  przekazu,  mogą  wzmacniać

efektory Kościoła przez co będzie skuteczniej oddziaływał na otoczenie. Również poprawia

przepływ  informacji  w ramach  samego  systemu  Kościoła.  W każdym  razie  jest  to  jeden

313



z tematów,  który  nie  jest  jednoznaczy  w swojej  klasyfikacji,  gdyż  sam  katalog  metod

Kościoła  w encyklikach  Piusa  XII  nie  był  rozłączny  pod  kątem  założonych  kryteriów.

Problem był sygnalizowany w rozdziale pierwszym.

Zagadnienie technologii jako środka do zbawienia ludzi wydaje się szczególnie istotne

w czasach, w których powstaje poniższa praca, gdyż pojawiają się osoby głoszące poglądy na

nowinki  techniczne  określając  je  jednoznacznie  jako  przekleństwo  lub  błogosławieństwo.

Papież zauważył, że zło nie może pochodzić ani od Boga, który jest absolutnym dobrem, ani

z technologii, gdyż jest ona Bożym darem1035, ale ze złej woli ludzi1036. Wynalazki powstały

również z pracy i z działania rozumu ludzkiego1037. Część wynalazków zwiększa możliwości

i siły człowieka, część umożliwia przesyłania informacji przez dźwięki i obrazy do mas, inne

poprawiają  ludzkie  warunki  życia1038,  ale  również  w ramach  technologii  wprowadzono

morderczą broń, która niszczy nie tylko armie, ale też wsie, miasteczka, miasta, skarby religii

i kultury, jak niesie śmierć matkom z dziećmi,  chorym i starcom1039.  Wynalazki techniczne

mogą  być  wykorzystywane  do  czynów  moralnych  i niemoralnych1040,  natomiast

wykorzystywanie  technologii  do  czynienia  zła  jest  jej  nadużywaniem1041.  Papież  sam

wielokrotnie wykorzystywał środki techniczne, aby łatwiej jednoczyć wiernych ze sobą1042.

Pierwszy  raz  jako  papież  wykorzystał  radio  do  wygłoszenia  swojego  przemówienia  już

następnego dnia po wybraniu na Stolicę Piotrową1043. Stwierdzał, że głos papieski niesiony

technologicznymi kanałami komunikacji może łatwiej docierać do ludzkich umysłów i serc,

aby  na  nich  zbawiennie  wpływać1044.  Sama  technologia  jest  narzędziem,  które  można

wykorzystać dla dzieła zbawienia, ale też mu przeszkadzać. Troska Kościoła o nowe sztuki

i techniki wynika z ich wpływu na sposób działania i myślenia zarówno pojedynczych ludzi,

jak i całej ludzkości1045. Wykorzystywanie technologii jest związane z procesem optymalizacji

przebiegów  energomaterialnych  i informacyjnych  za  jej  pomocą,  co  może  być  pomocne

w pełnieniu misji Kościoła.

Kino, radio i telewizja dają możliwość ogromnych korzyści, ale również niosą ze sobą

ogromne  niebezpieczeństwo1046.  Mają  one  potężny  wpływ  na  ludzkie  umysły  –  mogą  je
1035Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 765.
1036Tamże, s. 772.
1037Tamże, s. 765.
1038Tamże, s. 766.
1039Pius XII, Summi Maeroris, dz. cyt., s. 514.
1040Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 794.
1041Tamże, s. 772.
1042Tamże, s. 768.
1043J. Naughton, Pius XII..., dz. cyt., s. 17.
1044Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 768.
1045Tamże, s. 766.
1046Tamże, s. 769.

314



oświecać,  uszlachetniać  i upiększać  przez  podawanie  zmysłom  tego,  co  dobre,  lub  też

deprawować i prowadzić do ulegania nieokiełznanym impulsom przez podawanie zmysłom

tego, co złe1047.  Szkody wyrządzone przez technologie są szczególnie  niebezpieczne,  gdyż

dotyczą  nie  tylko  materii,  ale  także  ludzkiego  ducha1048.  Historia  uczy,  że  narzędzia

techniczne,  jak  w XIX  wieku  maszyny,  które  zamiast  służyć  człowiekowi  zaczęły  go

zniewalać,  mogą  przynieść  skutki  odwrotne  od  zamierzonych1049.  Podobnie  kino,  radio

i telewizja,  jeśli  nie  zostaną  podporządkowane  prawu  Bożemu,  mogą  prowadzić  do

niezliczonych  szkód1050.  Ojciec  Święty  w związku  z tym  uznał,  że  należy  jednoznacznie

potępić twierdzenia, że można usprawiedliwiać propagowanie niemoralnych treści, jeśli tylko

odpowiadają one wymaganiom technicznym lub estetycznym1051. Błędnym jest przekonanie,

że  człowiek  może  drogą  telekomunikacyjną  tworzyć  i rozpowszechniać  cokolwiek  tylko

zechce, nie bacząc na konsekwencje moralne. Taka postawa stanowi poważne zagrożenie dla

dusz ludzkich1052. Również nie do pogodzenia z nauką chrześcijańską jest postawa, która za

pomocą środków telekomunikacyjnych i radia promuje wyłącznie interesy gospodarcze lub

polityczne1053. Ojciec Święty stwierdził, że informacje powinny być prezentowane w sposób

umożliwiający zrozumienie oraz refleksję. Należy unikać form przekazu, które przygniatają

odbiorcę,  bądź  usprawiedliwiają  czyny  naganne.  Przekaz  powinien  wskazywać  możliwe

środki zaradcze i wnosić ukojenie, wspierając przywrócenie prawości dusz1054. Równocześnie

apelował o powstrzymanie się od kłamstwa, błędu, oszustwa i przedstawiania fałszywego lub

jednostronnego obrazu życia. Media powinny promować zasady wynikające z Objawienia –

nienaruszalne  i święte1055.  Papież  zwracał  się  do  biskupów,  aby  środki  medialne  były

wykorzystywane  przede  wszystkim do  przekazywania  wiedzy  niezbędnej  do  wypełniania

obowiązków,  wzbogacania  kultury  duchowej  i formowania  człowieka  zgodnie  z zasadami

chrześcijaństwa1056.  Za  pomocą  mediów  powinno  się  przekazywać  informacje,  które

wzmacniają i szerzą normy informacyjne – zarówno te, które Kościół podaje do przyjęcia, jak

i te, które mogą pomóc w wykonywania obowiązków stanu i rozwijać cywilizację.

Ojciec Święty w swoim nauczaniu, które nie tylko obejmowało encykliki, widział rolę

Kościoła jako czynnika, który wprowadza równowagę będąc pewną przeciwwagą zarówno do

1047Tamże.
1048Tamże, s. 770.
1049Tamże, s. 769-770.
1050Tamże.
1051Tamże, s. 774.
1052Tamże, s. 773-774.
1053Tamże, s. 773.
1054Tamże, s. 777-778.
1055Tamże, s. 777.
1056Tamże, s. 779.

315



nauki i technologii, a nie ma na celu im przeczyć1057. Kościół jasno deklaruje, że jego misja

w dziedzinie  radia,  kina  i telewizji  obejmuje  nie  tylko  działalność  ewangelizacyjną,  ale

również regulowanie i kierowanie tymi środkami w kwestiach moralności i religii, ponieważ

mogą one przynieść zarówno wielkie dobro, jak i znaczne niebezpieczeństwo1058. Mistyczne

Ciało Chrystusa w trybie ciągłym analizowało kwestie związane z radiem, kinem i telewizją

pod  kątem  zbawienia  ludzi1059,  a jednocześnie  z radością  przyjęło  te  media  jako  cenne

narzędzia,  które  mogą  służyć  głoszeniu  Ewangelii  i umacnianiu  wiary1060,  gdyż  mogą

propagować obrazy, myśli i dźwięki1061. Papież podkreślał, że kino, radio i telewizja to dary

Opatrzności1062.  W dobie  ówczesnego,  gwałtownego  rozwoju  technologii  Boże  przesłanie

mogło  docierać  do  ludzi  znacznie  szybciej  niż  w czasach  apostołów1063.  Radio,  telewizja

i kino były w czasach pontyfikatu papieża dostępne niemal dla wszystkich1064 i bardziej niż

pisma  drukowane  ułatwiały  współpracę  i porozumienie  między  ludźmi1065.  Ich  obecność

w życiu  publicznym  nie  mogła  jednak  prowadzić  do  zaniedbania  wartości  duchowych.

Kościół pragnie, aby rozwój kina, radia i telewizji był ukierunkowany na prawdziwe dobro,

wspierające rozwój cywilizacyjny całej ludzkości1066. Ojciec Święty postrzegał przekazywanie

treści duchowych przez obraz i głos jako adekwatne do ludzkiej natury. Zmysły, a zwłaszcza

wzrok, który uchodzi za szlachetniejszy od innych, są naturalnym kanałem prowadzącym do

poznania rzeczy duchowych1067. W tym ujęciu kino, radio i telewizja mogą, przy właściwym

zastosowaniu,  służyć  prawdzie,  cnocie1068,  dobru  i moralności  przez  przekazywanie

wiadomości, widowisk i wskazówek1069. Papież zauważał, że środki te posiadają szczególny

potencjał  do  przekazywania  zasad  i nauk  zarówno  ludziom  młodym,  jak  i starszym1070.

Wolność  ludzka  domaga  się  bowiem,  by  dzielić  się  i korzystać  z osiągnięć  technicznych

w sposób, który udoskonala naturę i prowadzi do cnoty1071. Ojciec Święty stwierdził, że już od

pism i obrazów najdawniejszych czasów po ówczesną papieżowi technikę – wszystkie środki

1057L. Haigerty, Introduction, dz. cyt., s. XIX.
1058Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 782-783.
1059Tamże, s. 766.
1060Tamże.
1061Tamże, s. 769-770.
1062Tamże, s. 804.
1063Tamże, s. 793.
1064Tamże, s. 769.
1065Tamże, s. 776.
1066Tamże, s. 776-777.
1067Tamże, s. 776.
1068Tamże, s. 777.
1069Tamże.
1070Tamże, s. 778.
1071Tamże, s. 773.

316



komunikacji  powinny  czynić  z ludzi  szafarzy  Boga1072.  Wszyscy  wierzący  są  więc

zobowiązani,  aby  zabiegać,  by  Kościół  miał  jak  najszersze  możliwości  korzystania

z wynalazków dla uświęcania dusz1073. Papież z radością zauważał, że jego napomnienia oraz

nauczanie Piusa XI przyczyniły się  do tego, iż kino,  radio i telewizja  były coraz częściej

wykorzystywane do doskonalenia dusz i promowania Bożej chwały1074. Aby jednak te środki

przynosiły liczne i zbawienne owoce, konieczne jest przestrzeganie zasad, które zostały jasno

określone  w nauczaniu  papieskim1075.  Ojciec  Święty  wyraził  nadzieję,  że  jego  wskazania

zawarte  w encyklice  Miranda Prorsus rozpalą nowy zapał  apostolski  w obszarze  mediów

i przyniosą obfite owoce1076. Zachęcał, by również na misjach wykorzystywać te techniczne

wynalazki  do  rozpowszechniania  nauki  i ułatwiania  komunikacji1077.  W duchu  uznania

znaczenia  tych  środków  medialnych,  papież  ogłosił  św.  Archanioła  Gabriela  patronem

telekomunikacji i radia, aby ci, którzy z nich korzystają, rozważali szlachetność misji,  jaką

jest szerzenie słowa Bożego, jak i mogli bezpieczniej korzystać z tych technologii1078. Ojciec

Święty wyrażał również nadzieję, że nie zostaną one – będąc zarówno w rękach prywatnych,

jak i państwowych – użyte do szerzenia treści pomijających Boga i Jego prawo1079. Za pomocą

technik medialnych możliwe jest oddziaływanie informacyjne na otoczenie Kościoła i jego

podsystemy, dzięki któremu mogą zaszczepiać się lub pogłębiać normy informacyjne.

4.9.2. Radio, kino i telewizja w życiu Kościoła

Radio  jako cudowny wynalazek1080 stanowi  okno na  świat,  pozwalające  na  odbiór

wykładów,  wiadomości,  sztuki,  muzyki,  rozmów  i wydarzeń1081.  Nawet  osoby  zamknięte

w domu pragną być częścią  życia  społecznego i kulturalnego – nie dziwiła  zatem Papieża

obecność odbiorników radiowych w wielu domach1082.  Papież zauważał,  że choć radio ma

pewne  ograniczenia  techniczne  względem  kina,  to  posiada  także  niezastąpione

i niewykorzystane  w pełni  zalety1083 –  jest  niezależne  od  czasu  i miejsca1084 i nie  wymaga

1072Tamże, s. 771-772.
1073Tamże, s. 773.
1074Tamże, s. 768.
1075Tamże, s. 784.
1076Tamże, s. 805.
1077Pius XII, Fidei Donum, dz. cyt., s. 233.
1078Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 772.
1079Tamże, s. 778.
1080Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.
1081Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 793.
1082Tamże.
1083Tamże, s. 792.
1084Tamże, s. 792-793.

317



nadzoru  nad  odbiornikami1085.  Radio  od  początku  wzbudziło  uznanie  Kościoła,  który

dostrzegł w nim potężne narzędzie do szerzenia Ewangelii i przekazu prawdy. Radio, będąc

potężnym  środkiem  przekazu,  może  i powinno  być  wykorzystywane  do  szerzenia  spraw

kościelnych  i krzewienia  wiary1086.  Papież  wspominał  Piusa  XI,  który  za  pomocą  audycji

radiowej  zwrócił  się  do  wszystkich  Narodów  i całego  stworzenia,  ukazując  uniwersalny

wymiar  tego  środka  komunikacji1087.  W duchu  tej  tradycji  papież  sam  przemawiał  do

wiernych poprzez audiencje i transmisje radiowe1088. Z wielką troską odnosił się do roli radia

w życiu Kościoła i społeczeństwa1089. Stwierdzał, że audycje radiowe mogą również wspierać

posługę sakralną1090.  Ojciec Święty korzystał  z radia,  aby transmitować ważne wydarzenia

liturgiczne, jak na przykład mszę świętą o północy z okazji święta Niepokalanego Poczęcia

Najświętszej  Maryi  Panny1091.  Jednocześnie  podkreślał,  że  rozwój  radia,  a także  kina

i telewizji,  skłonił  Kościół  do  objęcia  tych  środków  troską  duszpasterską,  aby  chronić

wiernych  przed  potencjalnymi  niebezpieczeństwami  płynącymi  z ich  niewłaściwego

wykorzystania1092. Papież chwalił również przykłady właściwego użycia radia, jak działalność

amerykańskiej  prasy i radia,  szczególnie  Marconi  Radio,  które zasłużyły się  jako obrońcy

katolicyzmu1093.  Przypominał,  że sam zadbał o rozwój i doskonalenie radia watykańskiego,

które  przynosiło  wiele  zasług  Kościołowi1094.  Zaznaczał  jednak,  że  osoby  występujące

w audycjach  radiowych  powinny  w pełni  podporządkować  się  dyrektywom  Kościoła,  nie

szukając własnych korzyści ani popularności. Nawet jeśli poruszają tematy społeczne, muszą

kierować się zasadami i nauką Kościoła1095. Ojciec Święty zachęcał biskupów, aby w miarę

możliwości  doskonalili  i wspierali  katolickie  audycje  radiowe1096.  Zapewniał  też,  że  wie

o trudnościach  dyrektorów  katolickich  rozgłośni  radiowych,  ale  ma  nadzieję,  że  będą

z zapałem  i wspólnymi  siłami  kontynuować  swoje  dzieło1097,  jak  i wyrażał  wdzięczność

uczciwym dyrektorom i twórcom audycji, którzy rozumiejąc potrzeby Kościoła, dostarczali

niezbędne środki techniczne i czas antenowy na głoszenie słowa Bożego – uczestnicząc tym

1085Tamże, s. 793.
1086Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.
1087Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 766-767.
1088Pius XII, Ad Caeli Reginam, dz. cyt., s. 626.
1089Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 792.
1090Tamże, s. 796-797.
1091Pius XII, Mirabile Illud, dz. cyt., s. 799.
1092Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 766.
1093Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.
1094Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 798.
1095Pius XII, Sertum Laetitiae, dz. cyt., s. 641.
1096Pius XII, Miranda Prorsus, dz. cyt., s. 797.
1097Tamże, s. 798.

318



samym  w dziele  apostolskim1098.  Osoby  angażujące  się  w działalność  radiową  powinny

działać zgodnie z normami informacyjnymi i prawnymi Kościoła.

Radio może spełniać największe zadania  edukacyjne,  wznosząc ludzkie umysły ku

rzeczom  duchowym1099.  Papież  wskazywał,  że  korzystanie  z niego  powinno  służyć

wzbogacaniu  wiedzy,  sztuki,  nauki  i relaksowi1100,  ale  też  musi  być  świadome

i odpowiedzialne.  Słuchanie  radia  bez  rozwagi,  wybierając  programy  przypadkowo,

porównywał  do  wpuszczania  do  domu wszystkich  bez  wyjątku1101.  Kościół  podkreśla,  że

audycje  powinny  promować  dobro,  prawdę  i mobilizować  do  działania  na  rzecz  bliźnich

i społeczeństwa1102.  Jednakże  papież  nie  ukrywał,  że  przez  radio  mogą  być  także

przekazywane przewrotne i fałszywe doktryny1103. Słuchacze są wezwani do promowania tych

audycji,  które  zbliżają  do  Boga1104.  Mają  obowiązek  przekazywania  słusznych  oczekiwań

i krytyk pod adresem zarządzających programami, jako że radio jest jednostronnym środkiem

komunikacji1105. Zachęca się ich także, aby kształtowali roztropne kryteria oceny i wspierali

dobre audycje, promując wartości chrześcijańskie: dobro, sprawiedliwość, prawdę i miłość1106.

Dla  tego  celu  mogą  powstawać  stowarzyszenia  słuchaczy  i widzów,  które  –

podporządkowane  kościelnym  urzędom –  będą  troszczyć  się  o poziom  kultury  medialnej

przez  adekwatną  ocenę  audycji  radiowych1107.  Wydaje  się,  że  przekaz  radiowy  powinien

służyć wszystkim rodzajom norm – nawet witalnym (pewnej przyjemności). Pomimo swojej

jednostronnej  natury  Ojciec  Święty  postuluje  stworzenia  sprzężenia  zwrotnego  w celu

optymalizacji  funkcjonowania  stacji  radiowych.  Do  tego  celu  miałyby  powstawać

podsystemy składające się ze słuchaczy, a w przypadku innych mediów – też widzów.

Aby możliwe było prezentowanie w audycjach radiowych treści związanych z liturgią,

prawdami katolickimi, sprawami i wydarzeniami Kościoła z godnością należną tym sprawom

wymagane  jest  odpowiednie  przygotowanie  świeckich  i duchownych.  Przygotowanie

i prowadzenie  tego  typu  audycji  wymaga  wiedzy  technicznej,  znacznego  talentu,  jak

i uwagi1108.  W krajach  o mniejszym  doświadczeniu  w sztuce  radiowej  wskazane  jest,  aby

kandydaci do pracy w radiu odbywali szkolenia w środowiskach bardziej doświadczonych, by

1098Tamże.
1099Tamże, s. 793.
1100Tamże, s. 794.
1101Tamże.
1102Tamże.
1103Tamże, s. 796.
1104Tamże.
1105Tamże, s. 795.
1106Tamże, s. 795-796.
1107Tamże.
1108Tamże, s. 797.

319



zapewnić zgodność z zasadami sztuki i nauki Kościoła1109. Tylko wtedy audycje będą mogły

wyróżniać  się  swoim  kunsztem,  odwołując  się  do  bogactwa  chrześcijańskiej  tradycji

i profesjonalnie przygotowywane w duchu odpowiedzialności i piękna1110. Ponadto nie można

opierać  treści  audycji  radiowych  wyłącznie  na  wynikach  badań  opinii  publicznej,  gdyż

reakcje publiczności mogą być podyktowane chwilowymi impulsami, zmiennymi nastrojami

lub motywacjami  sprzecznymi  z rozumem1111.  Treści  audycji  radiowych powinny wynikać

z norm informacyjnych, a nie być podyktowane efektem chwilowych bodźców (motywacji).

Osoby  uczące  się  sztuki  medialnej  powinny  korzystać  z podsystemów  Kościoła,  które

niekoniecznie  są  z ich  własnego  nadystemu  państwowego  lub  narodowego.  Pokazuje  to

ponadnarodowy charakter Kościoła.

Kinematografia, jako jedno z najważniejszych narzędzi propagowania myśli, niesie ze

sobą  zarówno  wielkie  możliwości,  jak  i odpowiedzialność1112.  Papież  opisywał  kino  –  za

Piusem  XI  –  jako  szkołę  życia,  gdzie  dzięki  imersyjnej  formie  przekazu,  widowiska

oddziałują na wszystkie władze człowieka, wciągając go w przedstawioną rzeczywistość1113.

Pius  XI,  w encyklice  Vigilanti  Cura,  w której  zwrócił  się  do  biskupów  i arcybiskupów

Stanów  Zjednoczonych,  zachęcał,  aby  kino  służyło  zbawieniu  dusz,  rozszerzaniu  się

Królestwa Chrystusa i chwale Bożej – co również zalecał jego następca Pius XII, adresując te

słowa do pasterzy, wychowawców chrześcijańskich i Akcji Katolickiej1114. Wskazywał także,

że produkcja filmów kinowych to zadanie złożone, angażujące wielu ludzi, i nie może być

wykonywane  samodzielnie  przez  pojedyncze  osoby1115.  Aby  kino  rzeczywiście  służyło

szlachetnym  celom,  wszyscy  zaangażowani  –  artyści,  technicy,  rzemieślnicy  i grupy

odpowiedzialne  za  finansowanie  –  powinni  działać  z dobrą  wolą  i zgodnie  z prawym

sumieniem1116.  Wszystkie  katolickie  inicjatywy  filmowe  powinny  być  kierowane  ku

właściwemu  celowi,  to  znaczy  dobru  moralnemu  i duchowemu  widzów1117.  Co  więcej

czasopisma i gazety katolickie powinny pouczać swoich czytelników, jak interpretować filmy

w kontekście moralności. Ich autorzy popełniają błąd, jeśli ograniczają się jedynie do opisu

bez  odniesienia  do  wartości  duchowych1118.  Papież  szczególnie  potępiał  postawę

pobłażliwości wobec produkcji filmowych, które naruszają zasady moralne lub są sprzeczne

1109Tamże.
1110Tamże, s. 798-799.
1111Tamże, s. 795.
1112Tamże, s. 784.
1113Tamże, s. 779.
1114Tamże, s. 767.
1115Tamże, s. 784.
1116Tamże, s. 784-785.
1117Tamże, s. 783.
1118Tamże, s. 787.

320



z wiarą katolicką,  nawet  jeśli  wyróżniają  się poziomem artystycznym lub technicznym1119.

Filmy powinny wszczepiać i pogłębiać normy informacyjne. Produkowanie informacji o nich

w czasopismach i gazetach powinno również uwzględniać porównanie właściwości danego

filmu do norm etycznych Kościoła. Co więcej Ojciec Święty zalecał, aby czasopisma i gazety

nie  tylko  podawały  już  wyprodukowane  informacje,  ale  uczyły  katolików  procesu  ich

przetwarzania – interpretacji danego filmu.

Papież Pius XII uznawał telewizję za wydarzenie przełomowe w dziejach świata1120.

Od samego początku podkreślał zarówno zbawienną siłę i liczne korzyści, jakie niesie ze sobą

to  medium,  jak  i poważne  zagrożenia  oraz  możliwość  nadużyć  wynikających

z nieumiarkowanego i nieodpowiedzialnego jej stosowania1121. Telewizja łączy w sobie cechy

radia  i kina  –  z kinem  dzieli  żywość  obrazu,  a z radiem  fakt,  że  nie  wymaga  fizycznej

obecności widza w określonym miejscu, takim jak sala kinowa1122. Ma jednak pewną unikalną

zaletę:  zdolność  przedstawiania  aktualnie  dziejących  się  wydarzeń  za  pomocą  dźwięku

i obrazu, co daje jej wyjątkową siłę oddziaływania1123. Papież podkreślał, że nie ma potrzeby

powtarzać w kontekście telewizji raz jeszcze obowiązków, jakie ciążą na widzach, twórcach

i decydentach  politycznych,  ani  znaczenia  troski  i staranności  przy  przygotowywaniu

i promowaniu  programów  o treści  religijnej,  gdyż  są  podobne,  jak  w przypadku  innych

mediów1124.  Tym  niemniej,  aby  telewizja  spełniała  swoją  funkcję  moralną  i edukacyjną,

w pierwszej  kolejności  powinny  być  przygotowywane  programy  zgodne  z zasadami

moralnymi, jak również z zasadami techniki i psychologii1125. Papież zauważał, że pojawiały

się  głosy  sceptyczne  –  niektórzy  twierdzili,  że  wymogi  nieprzerwanego  nadawania  oraz

potrzeba różnorodności programowej powodują, iż telewizja jest zmuszona emitować treści

przeznaczone  jedynie  dla  masowej  publiczności,  a dodatkową  trudnością  jest  fakt,  że

odbiorcami  są zarówno młodzi,  jak i starsi1126.  Jednak trudności  te  nie  zwalniają  twórców

z odpowiedzialności  za  moralny  wymiar  ich  pracy.  Dlatego  osoby  odpowiedzialne  za

tworzenie  i nadzorowanie  programów  telewizyjnych  powinny  troszczyć  się  o uczciwość

i przestrzeganie zasad religijnych1127. Samo dobre nastawienie i szlachetne cele twórców nie

są  wystarczające  –  konieczna  jest  także  rozwaga  i czujność  po  stronie  widzów,  którzy

1119Tamże, s. 786.
1120Tamże, s. 799.
1121Tamże.
1122Tamże.
1123Tamże, s. 800.
1124Tamże, s. 799.
1125Tamże, s. 802.
1126Tamże, s. 801.
1127Tamże, s. 802.

321



współodpowiadają za wpływ telewizji na społeczeństwo1128. Papież stwierdził z nadzieją, że

telewizja  może  stać  się  skutecznym  środkiem  wychowania,  kształcenia  i podnoszenia

poziomu  duchowego  ludzi,  jeśli  sumienia  katolików  w tej  dziedzinie  będą  kształtowane

zgodnie z zasadami chrześcijaństwa1129. Zagrożeniem natomiast może być oglądanie telewizji

bez  umiaru  i bez  hamulców  moralnych,  które  wyrządza  ogromne  szkody  zarówno

jednostkom,  jak  i całemu  społeczeństwu1130.  Zarówno  twórcy  treści,  jak  i ich  widzowie

powinni posiadać wysokie normy informacyjne, aby telewizja mogła służyć na pożytek dla

ich nadsystemów – Kościoła, narodu i państwa.

4.9.3. Odpowiedzialność moralna związana z wykorzystywaniem mediów

Ojciec  Święty  jednoznacznie  podkreślał,  że  właściciele  kin,  choć  stają  przed

trudnościami  –  jak  choćby  konkurencja  ze  strony  telewizji  –  nie  są  w żaden  sposób

usprawiedliwieni  z prezentowania  niemoralnych  filmów  lub  zawierania  umów

zobowiązujących  do  ich  emisji1131.  Jednocześnie  z uznaniem  odnosił  się  do  inicjatyw

właścicieli  kin,  którzy  zobowiązali  się  nie  emitować  filmów  niemoralnych,  i wyrażał

nadzieję, że postawa ta rozszerzy się na cały świat, tak aby żaden katolik prowadzący kino nie

wahał się do niej dołączyć1132. Zalecał również,  aby katoliccy właściciele kin zrzeszali  się

w celu skuteczniejszego wdrażania  zaleceń kościelnych urzędów i wspólnej  troski o dobro

wspólne1133. Właściciele kin oraz dystrybutorzy filmowi mają obowiązek oferować wyłącznie

filmy zgodne z moralnością1134,  dbając  także  o to,  by nie  emitować  niemoralnych  reklam,

nawet jeśli odnoszą się do moralnych filmów1135. Szczególnie dotyczy to kin podlegających

Kościołowi,  w których  należy  dopuszczać  tylko  i jedynie  filmy  moralne1136.  Emitowanie

niemoralnych  filmów  i reklam  wyrządza  bowiem  poważną  szkodę,  zwłaszcza  młodym,

rozbudzając złe i nieczyste myśli, co prowadzi do deprawacji obyczajów i stanowi zagrożenie

dla dobra społeczeństwa1137. Również dystrybucja filmów nie może być traktowana wyłącznie

jako techniczna funkcja. Film to nie tylko towar – to nośnik treści wpływających na ludzkie

umysły. Dlatego dystrybutorzy i właściciele kin ponoszą moralną odpowiedzialność za skutki

1128Tamże, s. 802-803.
1129Tamże, s. 803.
1130Tamże, s. 801-802.
1131Tamże, s. 788.
1132Tamże.
1133Tamże, s. 789.
1134Tamże, s. 787-788.
1135Tamże, s. 788.
1136Tamże.
1137Tamże.

322



swojej pracy1138. Im większe możliwości wpływu, tym większa odpowiedzialność – dotyczy

to zwłaszcza tych dystrybutorów, którzy angażują się finansowo w produkcję filmową i przez

to mogą promować wartościowe dzieła1139.  Można w tym fragmencie  zauważyć tworzenie

podsystemów  właścicieli  kin,  które  to  pozwoliły  na  skuteczniejsze  działanie  związane

z normami informacyjnymi. Co więcej tworzenie i emitowanie filmu nie powinno dotyczyć

tylko norm ekonomicznych, ale przede wszystkim informacyjnych.

Papież wzywał również samych twórców filmowych i wspierających ich artystów, aby

tworzyli  wyłącznie filmy moralne i zgodne z wiarą1140.  Na polepszenie standardów filmów

wpływ miało  również  poczucie  obowiązku  aktorów1141,  którzy  powinni  pamiętać  o swojej

godności  i odmawiać  udziału  w niemoralnych  produkcjach1142.  Każdy  aktor,  który  zyskał

sławę, powinien wykorzystać ją dla dobra, prowadząc ludzi ku temu, co szlachetne, a jego

życie  prywatne  powinno  być  wzorem cnoty1143.  Chrześcijański  aktor  nie  może  dążyć  do

idolatrii, lecz swoją postawą inspirować innych do chwalenia Boga1144. Papież podkreślał, że

największa  odpowiedzialność  w kontekście  filmów  spoczywa na  ich  twórcach  i artystach,

którzy powinni być wspierani w swojej pracy, zwłaszcza jeśli kierują się dobrą wolą, mają

talent lub środki do produkcji wartościowych dzieł1145. Ojciec Święty uspokajał, że zaufanie

twórców i aktorów do Kościoła nie umniejsza ich autorytetu, gdyż wiara po wszystkie czasy

będzie  obroną  człowieka,  a odbiorcy  zostaną  ubogaceni  i udoskonaleni  moralnie  i co  do

chrześcijańskiej  wiedzy1146.  Wyrażał  przekonanie,  że  dopiero  gdy  twórcy  filmów  zostaną

ukształtowani  w duchu chrześcijańskiego prawa, kino osiągnie swój najwyższy poziom1147.

Poznanie nauki Kościoła na temat cnoty, życia, szczęścia, cierpienia, grzechu, duszy, ciała,

jak  i dążeń  pojedynczych  ludzi  i całych  społeczeństw  może  zainspirować  artystów  do

tworzenia trwałych i wielkich dzieł oraz odkrywania nowych ścieżek twórczości1148. W tym

duchu papież  wyrażał  nadzieję,  że wartościowe filmy zostaną  dostrzeżone i nagradzane –

zarówno  przez  gremia  międzynarodowe,  jak  i przez  publiczność.  Galom  filmowym

przypisywał potencjalną rolę w promowaniu produkcji, które miały wkład w rozwój duchowy

i edukacyjny społeczeństwa1149. Papież miał też nadzieję, że ludzie prawi o dobrej woli będą
1138Tamże, s. 789.
1139Tamże.
1140Tamże, s. 791.
1141Tamże, s. 789.
1142Tamże.
1143Tamże.
1144Tamże, s. 789-790.
1145Tamże, s. 790.
1146Tamże, s. 790-791.
1147Tamże, s. 791.
1148Tamże.
1149Tamże, s. 792.

323



dążyć, aby wartościowe filmy uzyskały jako nagrodę publiczne uznanie i aprobatę1150. Autor,

który  posiada  duże  możliwości  sterowania  widzami,  którzy  go  szczególnie  poważają,

powinien je wykorzystać do szerzenie norm informacyjnych Kościoła.

Ojciec Święty zauważył,  że niektórzy ludzie  nie  rozumieją,  nie  znają  lub otwarcie

sprzeciwiają  się  nauczaniu  Kościoła  w sprawach  radia,  kina  i telewizji.  Kierowani  chęcią

zysku  lub  ulegając  zgubnym  ideom,  odrzucają  wolność  i godność  ludzką  lub  przyjmują

błędne poglądy dotyczące sztuk pięknych1151. Jednocześnie stwierdzał, że aby odbiorca mógł

skutecznie odebrać przekaz z kina, radia lub telewizji musi mieć odpowiednio ukształtowany

umysł i duszę, aby móc rozumieć przekaz i kierować się prawym sumieniem. Dzięki temu

będzie miał możliwość dojrzałej analizy i oceny przekazu zamiast bezrefleksyjnemu poddaniu

się wpływowi przekazu1152.  Papież pochwalał i zalecał  inicjatywy wychowujące odbiorców

kina,  radia  i telewizji,  o ile  są  zgodne  z normami  duchowej  kultury  i dydaktyki.  Wyrażał

pragnienie,  aby  zostały  wprowadzone  w szkołach,  Akcji  Katolickiej  i grupach

parafialnych1153.  Podkreślając,  że  radio,  kino  i telewizja  nie  służą  jedynie  rozrywce,

wskazywał,  że  mogą  i powinny  przyczyniać  się  do  rozwoju  cnoty,  duchowej  kultury

i formacji społeczeństwa. Wynikało to z ich siły oddziaływania na zmysły, które prowadzą

człowieka do refleksji intelektualnej1154. Widowiska, zdaniem papieża, mają za zadanie nie

tylko dostarczać rozrywki, ale przede wszystkim kształtować ducha i przekazywać wiedzę1155.

Papież przestrzegał, że jeśli odbiorcy nie zostaną uformowani światłem nauki Chrystusa, nie

można oczekiwać ani postępu kulturowego, ani godziwej rozrywki1156. Świadomość potrzeby

kształtowania widza w prawym sumieniu i adekwatnej wiedzy zainspirowała wielu katolików

do  tworzenia  instytucji  i inicjatyw  pomagających  dorosłym  i młodzieży  w rozumieniu

zarówno  zagrożeń,  jak  i korzyści  wynikających  z przekazu  medialnego1157.  Wychowanie

odbiorców  zgodnie  z zasadami  katolickimi  może  zmniejszyć  ryzyko  moralnego  upadku

i wznieść  ich  myślenie  ku  sprawom  duchowym1158.  Widzom  nie  wolno  uczestniczyć

w widowiskach  niemoralnych,  lecz  muszą  wybierać  tylko  te,  które  zgodne  są  z nauką

Kościoła  oraz  z wytycznymi  zatwierdzonymi  przez  kościelne  urzędy1159.  Kina,  radio

i telewizja  oferują  różne  przedstawienia,  które  są  przeznaczone  do  szerokiej  publiczności

1150Tamże.
1151Tamże, s. 769.
1152Tamże, s. 779-780.
1153Tamże, s. 780-781.
1154Tamże, s. 776.
1155Tamże, s. 779.
1156Tamże, s. 780.
1157Tamże.
1158Tamże, s. 781.
1159Tamże, s. 780-781.

324



w różnym wieku, statusie i wykształceniu1160, co jest o tyle istotne, że widowiska powinny być

dostosowane  do  moralności,  duchowej  fascynacji,  emocjonalnej  wrażliwości  i poziomu

intelektualnego odbiorcy.  Sama edukacja  i wychowanie  odbiorcy  nie  wystarczy1161. Ojciec

Święty  przypominał  również  o odpowiedzialności  widzów w tym zakresie,  że  każdy,  kto

kupuje bilet do kina, de facto głosuje za uczciwym lub nieuczciwym przekazem1162. 

Papież  Pius  XII  wyrażał  wyraźne  życzenie,  aby  powstawały  i były  publikowane

ogólnodostępne katalogi klasyfikujące filmy z punktu widzenia moralności chrześcijańskiej.

Zadanie to powierzał szlachetnym osobom, które wyróżniały się roztropnością i wiedzą, a ich

praca powinna odbywać się pod nadzorem Kościoła1163.  Tego rodzaju klasyfikacja  filmów

miał za zadanie ocenić zgodność dzieł z zasadami moralnymi chrześcijaństwa1164. Aby jednak

przyniosła duchowe owoce, osoby odpowiedzialne za nią powinny poświęcać wiele czasu na

modlitwę i studium zagadnień  filmowych.  Filmy nie  mogą nigdy obrażać godności  osoby

ludzkiej, świętości życia, wrażliwości rodzinnej ani cywilnej wspólnoty. Celem tej oceny jest

prowadzenie  umysłów  ku  światłu  moralnych  zasad  i szacunkowi  dla  wartości1165.  Papież

wskazywał, że jasny i czytelny podział na dobre i złe filmy pozwala katolikom dokonywać

odpowiedzialnych  wyborów,  dzięki  czemu  mogą  oni  unikać  zagrożeń  i ubogacać  swoje

dusze1166. Przeciwnie, oglądanie złych filmów nie tylko zubaża duchowo widza, ale również

wspiera  handlarzy  niemoralnością  i daje  zły  przykład  innym1167.  Dlatego  Ojciec  Święty

wzywał  katolickich  krytyków  filmowych,  aby  w swoich  recenzjach  zwracali  uwagę  na

moralny aspekt dzieł,  by nie dopuścić do relatywizmu moralnego i by utrzymać właściwą

hierarchię wartości – nie można uznać wartości estetycznej lub technicznej za ważniejszą od

prawdy i dobra1168.  Papież wyrażał  nadzieję,  że wierni będą odpowiednio pouczani  – przy

każdej  okazji  –  o konieczności  zapoznawania  się  z opiniami  władzy  kościelnej  na  temat

filmów i innych przekazów medialnych1169. Normy estetyczne zawsze są podległe normom

informacyjnym.  Wybory  złych  moralnie  filmów wiążą  się  z wystawianiem na  możliwość

grzechu,  które  zostało  już  w pracy  opisane,  jak  i zasilaniem  energią  akumulatora  osób

niegodziwych, a czasem ich całych systemów. Na uwagę zasługuje również fakt, że osoba,

która miałaby oceniać filmy pod kątem ich moralności lub jej braku musi wiązać się relacjami

1160Tamże, s. 779-780.
1161Tamże, s. 781.
1162Tamże, s. 787-788.
1163Tamże, s. 785.
1164Tamże.
1165Tamże, s. 785-786.
1166Tamże, s. 786-787.
1167Tamże.
1168Tamże, s. 787.
1169Tamże.

325



modlitwy  z Bogiem i świętymi,  zatem nie  jest  to  tylko  i jedynie  proces,  który  polega  na

przetwarzaniu informacji przez korelator.

Papież  Pius  XII  dostrzegał  kluczową  rolę  duchowieństwa  w odpowiedzialnym

i apostolskim  wykorzystaniu  nowoczesnych  środków  przekazu  –  radia,  kina  i telewizji.

Wspominał,  że  przemawiał  w tej  intencji  m.in.  na  tygodniowym kongresie  we  Włoszech

dotyczącym dostosowywania kapłańskiej posługi do współczesności1170. Zwracał uwagę, że

kapłani odgrywają zasadniczą rolę w promowaniu i właściwym wykorzystaniu telewizji przez

ludzi1171.  Powinni  oni  dogłębnie  zapoznać  się  z wpływem,  jaki  radio,  kino  i telewizja

wywierają na umysły wiernych. Gdy ich posługa tego wymaga – lub gdy pragną dotrzeć do

większej liczby ludzi – powinni umieć świadomie i odpowiedzialnie z nich korzystać. Jeżeli

sami  sięgają  po  te  środki,  muszą  być  przykładem  przez  swoją  rozwagę,  świadomość

obowiązków  i umiarkowanie1172.  Papież  również  podkreślał,  że  duchowni  nie  mogą

angażować się  w produkcję  filmów bez  uprzedniej  zgody swoich  przełożonych.  Zgoda ta

powinna opierać się na ocenie, czy kapłan posiada odpowiednie wykształcenie i kompetencje

do  takiego  zadania1173.  W kontekście  kapłańskiej  odpowiedzialności,  Papież  przypominał

biskupom, że powinni chronić wiernych przed szkodami, jakie mogą wyrządzić te media, ale

także  zauważał,  że  potrafią  one  skutecznie  wspierać  chrześcijańskie  obyczaje

w społeczeństwie1174.  Zwracał  się  z zachętą  do  katolików  –  zwłaszcza  duchownych  oraz

członków zgromadzeń i zakonów, którzy wyróżniają się nauką, wiedzą i znajomością sztuk –

aby aktywnie przyczyniali się do rozwoju telewizji,  oferując swoją współpracę. Dzięki ich

zaangażowaniu  osiągnięcia  i wartości  minionych  epok mogą zostać  twórczo zintegrowane

z autentycznym  postępem  umysłowym  przynosząc  korzyść  telewizji1175.  Szczególną  rolę

w kontekście mediów pełnią podsystemy kapłanów, biskupów i zakonników. Biskupi pełnią

rolę homeostazy niwelującej zagrożenia z otoczenia związane z mediami.

Kościelne urzędy nadzorcze nad mediami powinny być kierowane przez duchownych

wyznaczonych  do  tego  przez  biskupów,  wspieranych  przez  osoby  kompetentne  w tych

dziedzinach1176.  Ojciec  Święty  podkreślał,  że  rola  kościelnych  urzędów  zajmujących  się

kinem, radiem i telewizją jest nie tylko administracyjna, ale głęboko pastoralna i formacyjna –

mają  one  za  zadanie  kierować,  wspierać  i organizować  inicjatywy  edukacyjne  w duchu

1170Tamże, s. 804.
1171Tamże, s. 803-804.
1172Tamże, s. 804.
1173Tamże, s. 791.
1174Tamże, s. 770.
1175Tamże, s. 802.
1176Tamże, s. 783.

326



chrześcijańskim, a także chronić procesy związane ze sztukami medialnymi1177. Ojciec Święty

przypominał, że jego poprzednik, Pius XI, wezwał biskupów do tworzenia w swoich krajach

urzędów  nadzorczych  odpowiedzialnych  za  klasyfikację  widowisk,  promowanie  tych

wartościowych i przekazywanie opinii do wiernych i duchowieństwa. Pius XII potwierdzał to

wezwanie  i wyrażał  życzenie,  aby  takie  urzędy  istniały  wszędzie  tam,  gdzie  jeszcze  nie

zostały  powołane,  ponieważ  są  one  niezbędne  do  zachowania  integralności  moralnej

chrześcijan i właściwego wykorzystywania duchowego potencjału mediów1178. W niektórych

krajach biskupi odpowiedzieli na to wezwanie jeszcze przed napisaniem encykliki, tworząc

urzędy  nadzorcze  nie  tylko  wobec  kina,  ale  również  wobec  radia  i telewizji1179.  Papież

ustanowił również specjalną radę w Kurii Rzymskiej – Papieską Komisję ds. Kinematografii,

Radia i Telewizji, zajmującą się obyczajowymi zagadnieniami związanymi z radiem, kinem

i telewizją1180,  a także  przekazał  jej  konkretne  wskazania  zawarte  w swojej  encyklice,  aby

mogły  zostać  wprowadzone  w życie1181.  Mogli  z niej  korzystać  zarówno  biskupi,  jak

i wszystkie osoby odpowiedzialne za pracę w dziedzinie mediów1182.

Na poziomie lokalnym papież zachęcał biskupów, by podległe im urzędy medialne

współpracowały ze sobą lub podlegały jednej wspólnej radzie, co zwiększy ich skuteczność.

W sprawach  bardziej  złożonych,  lokalne  instytucje  powinny  należeć  do  stowarzyszeń

międzynarodowych  zatwierdzonych  przez  Rzym,  aby  mogły  korzystać  z szerszej  wiedzy

i doświadczenia1183. Biskupi również powinni korzystać z kościelnych urzędów zajmujących

się tymi mediami1184. Papież życzył sobie także,  aby przez te urzędy przekazywali  normy,

wskazania,  informacje  i widowiska  dostosowane  do  konkretnych  okoliczności  czasu

i miejsca1185. W przypadku, gdy dochodzi do zetknięcia wymogów sztuki filmowej z zasadami

religijnymi  i moralnymi,  twórcy  oraz  artyści  mogli  zwrócić  się  do  katolickiego  urzędu

filmowego. Urząd ten chętnie  udzielał  pomocy – na przykład przez delegowanie kapłana-

specjalisty, który pomoże odnaleźć równowagę między sztuką a wiarą1186. Katolickie urzędy

radiowe miały obowiązek porządkować, koordynować i promować audycje religijne, a także

czuwać,  aby  nie  pojawiały  się  w nich  treści  niemoralne1187.Powinny  również  wspierać

1177Tamże, s. 805.
1178Tamże, s. 783.
1179Tamże.
1180Tamże, s. 768.
1181Tamże, s. 805.
1182Tamże, s. 768.
1183Tamże, s. 783-784.
1184Tamże, s. 804-805.
1185Tamże, s. 785.
1186Tamże, s. 790.
1187Tamże, s. 797.

327



dyrektorów  stacji  radiowych,  udzielając  im  fachowej  pomocy.  Ważnym  zadaniem  tych

urzędów było także informowanie wiernych – za pośrednictwem gazet i czasopism – o treści

i charakterze  audycji,  nawet  mimo  trudności  w ich  wcześniejszej  ocenie1188.  Również

w przypadku  transmisji  religijnych  za  pośrednictwem  telewizji,  decyzja  o ich  zasadności

leżała w gestii biskupów poszczególnych krajów. Ich realizację miał koordynować specjalnie

powołany  urząd,  którego  zadaniem  było  również  formowanie  widzów  i nadzorowanie

zgodności  treści  z chrześcijańską  moralnością1189.  Papież  wzywał  również  wiernych,

a szczególnie członków Akcji Katolickiej,  by wspierali działalność urzędów nadzorujących

media  i aktywnie  z nimi  współpracowali,  rozumiejąc  wagę  ich  misji1190.  Kościół  tworzył

podsystemy,  które  miały  za  zadanie  usuwać  zaburzenia  równowagi  systemów  w zakresie

mediów  i ochrony  wiernych,  jak  i wspierać  procesy  związane  z mediami.  Odpowiednie

instytucje  miały  również  na  celu  informowanie  innych  systemów  w zakresie  norm

informacyjnych dotyczących mediów.

Papież dzielił się z biskupami swoimi obawami o zagrożenia dla wiary i moralności,

które mogą wynikać z niewłaściwego użycia tych środków, oraz nadzieją,  że dzięki nauce

zawartej  w encyklice  media  mogą  też  przynieść  wiele  dobra1191.  Z bólem  stwierdzał,  że

odrzucenie  lub  niezrozumienie  nauki  Kościoła  dotyczącej  mediów  może  prowadzić  do

zlekceważenia godności i wolności człowieka1192. Dlatego też biskupi mieli  wyznaczyć np.

jeden  dzień  świąteczny  w roku  na  pouczenie  wiernych  o obowiązkach  w odniesieniu  do

widowisk  oraz  modlitwę  w tej  intencji1193.  Obowiązkiem  biskupów  było  również

przypominanie duchownym – w tym zakonnikom niepodlegającym jurysdykcji miejscowej –

którzy  prowadzą  kina,  że  muszą  ściśle  przestrzegać  zasad  określonych  przez  Kościół1194,

a przez  odpowiednie  urzędy  udzielać  wskazówek  tym  którzy  współpracują  ze  stacjami

radiowymi i telewizyjnymi1195. Wobec twórców filmowych i ich współpracowników, którzy

tworzą  filmy  niemoralne,  biskupi  powinni  stosować  napomnienia  a –  gdy  trzeba  –

odpowiednie kary1196. Mieli również obowiązek informowania wiernych o stacjach szerzących

doktryny  sprzeczne  z wiarą1197.  Jak  i przypominania  władzom  cywilnym  o ich

odpowiedzialności  za  ochronę  i rozwój  katolickich  audycji  radiowych,  szczególnie

1188Tamże, s. 794-795.
1189Tamże, s. 800.
1190Tamże, s. 783-784.
1191Tamże, s. 804.
1192Tamże, s. 769.
1193Tamże, s. 787.
1194Tamże, s. 788-789.
1195Tamże, s. 797-798.
1196Tamże, s. 791.
1197Tamże, s. 795.

328



odpowiadających  na  potrzeby  duchowe  w dni  świąteczne1198.  Dzięki  zaangażowaniu

biskupów  powstały  liczne  dzieła,  które  na  poziomie  diecezji,  narodów,  a nawet

międzynarodowym, promowały apostolat medialny i wspierały duszpasterstwo w przestrzeni

publicznej1199.  Biskupi  mieli  przekazywać  chrześcijańską  naukę  w ich  kontekście  swoim

podwładnym i podejmować aktywne działania w tej materii1200. Biskupi w zakresie mediów

mieli oddziaływać nie tylko na podsystemy Kościoła, ale też na decydentów państwowych,

którzy mogli do niego nie należeć.

Papież Pius XII wyrażał przekonanie, że środki telekomunikacyjne mogą skutecznie

kształtować  ludzkiego  ducha,  pod  warunkiem istnienia  współpracy  pomiędzy  Kościołem,

państwem  oraz  osobami  zajmującymi  się  tymi  dziedzinami  sztuki.  W przeciwnym  razie,

z braku  odpowiednich  praw  i środków  ostrożności,  może  dojść  do  upadku  obyczajów

i obniżenia  poziomu  kultury  ludowej1201.  Kościół  uznaje  również,  że  społeczeństwa  mają

prawo  do  korzystania  z technologii  w celu  rozpowszechniania  wiadomości  i nauk.  Tego

rodzaju treści są nie tylko pożyteczne, lecz w wielu przypadkach wręcz konieczne dla dobra

wspólnego1202.  Ojciec  Święty  wyrażał  oburzenie  z powodu ograniczania  dostępu do radia,

szczególnie  w czasach,  gdy  osoby  chore  pragnęły  uczestniczyć  choćby  przez  transmisję

radiową  w Eucharystii  i modlitwach  wspólnoty,  a miliony  ludzi  wciąż  nie  słyszały

o Ewangelii1203.  Decydenci  państw  mają  obowiązek  tworzenia  takich  warunków,  które

umożliwią  szerokie  i godziwe  korzystanie  z technologii  służącej  krzewieniu  cnoty

i prawdy1204.  Papież  zauważył  przy  tym,  że  oddolne  inicjatywy  w zakresie  regulowania

przekazu telekomunikacyjnego są godne pochwały i zapobiegają wielu szkodom, jednak nie

zastępowały  one  obowiązku  władz  –  raczej  go  wspierały1205.  Decydenci  nie  powinni

ograniczać  się  jedynie  do  politycznych  aspektów  nowoczesnych  technologii  –  ich

obowiązkiem jest także czuwanie nad zachowaniem dobrych obyczajów w społeczeństwie1206.

Troska  ta  nie  powinna  być  postrzegana  jako  ograniczenie  wolności  jednostki,  ponieważ

dotyczy całej ludzkości1207. W tym kontekście papież wyraził uznanie dla głosicieli Bożego

słowa, którzy odpowiedzialnie i świadomie kształtują sumienia ludzi poprzez radio, telewizję

i kino. Ich troska o integralność moralną narodów zasługiwała na wsparcie ze strony tych,

1198Tamże, s. 799.
1199Tamże, s. 768.
1200Tamże, s. 770.
1201Tamże, s. 775-776.
1202Tamże, s. 773.
1203Tamże, s. 796.
1204Tamże, s. 773.
1205Tamże, s. 775.
1206Tamże.
1207Tamże.

329



którzy posiadali autorytet zarówno w państwie, jak i w Kościele1208. Głosiciele Bożego słowa,

którzy posługują się  tymi  mediami,  dzielą  się  w ten sposób osiągnięciami  współczesności

w służbie prawdzie i wychowaniu moralnemu1209. Służba prawdzie w kontekście kina, radia

i telewizji  wymaga  codziennego  wspierania  wzajemnego  zrozumienia  między  narodami,

uwzględnienia  ich  zasobów,  zacieśniania  więzi,  udzielania  pomocy  oraz  promowania

współpracy  obywateli  i władz1210.  Papież  wyrażał  życzenie,  aby  wszyscy  nauczyciele

i wychowawcy,  którzy  poprzez  kino,  radio  i telewizję  uczą  o obowiązkach,  ubogacają

duchową kulturę  i kształtują  ludzi  w duchu chrześcijańskim,  zostali  godnie  pochwaleni  za

swoje dzieło1211. Przypominał, że również jednostki – w zgodzie ze wspólnym dobrem – mogą

poprzez środki telekomunikacyjne przyczyniać się do rozwoju duchowego i intelektualnego

własnego  oraz  innych  osób1212.  Papież  podkreślał,  że  wielu  decydentów,  artystów,

handlowców  i innych  –  zarówno  katolików,  jak  i niekatolików  –  angażowało  się

w odpowiedzialne  wykorzystanie  środków przekazu,  dążąc do realizacji  Bożych nakazów,

ochrony  godności  człowieka  oraz  przeciwdziałania  niebezpieczeństwom  moralnym  i złu,

często  ponosząc  przy  tym  koszty  materialne1213.  Jak  i z serdecznością  przyjmował  na

audiencje twórców i artystów związanych z radiem, kinem i telewizją, by wyrazić im uznanie,

uświadomić ich odpowiedzialność, określić ich zadania i wskazać zagrożenia związane z ich

działalnością1214. W kontekście mediów istotne są zarówno działania oddolne, jak i odgórne,

jednak  bez  odpowiednich  norm  prawnych,  które  są  ustalane  na  poziomie  systemów

państwowych,  media  i ich  użytkownicy  nie  będą  odpowiednio  zabezpieczeni.  Dodatkowo

ponownie da się zauważyć, że priorytetem jest szerzenie i wzmacnianie norm informacyjnych

na różnych płaszczyznach.

Przedstawione  rozważania  potwierdzają,  że  technologia  –  sama  w sobie  moralnie

obojętna – nabiera wymiaru etycznego w akcie ludzkiego użycia, stając się narzędziem ładu

lub  deprawacji.  Radio,  kino  i telewizja,  dzięki  sile  obrazu  i dźwięku,  mogą  skutecznie

wspierać kulturę duchową, dydaktykę i cnotę, o ile ich wytwarzanie, dystrybucja i recepcja

pozostają poddane prawu Bożemu, rozumnym kryteriom oceny oraz kościelnym strukturom

czuwania.  Odpowiedzialność  jest  współdzielona:  twórcy  i dystrybutorzy  ponoszą  ciężar

odpowiedzialności  za  przekazywane  treści,  odbiorcy  –  obowiązek  formowania  sumienia

1208Tamże, s. 781.
1209Tamże.
1210Tamże, s. 777.
1211Tamże, s. 779.
1212Tamże, s. 773.
1213Tamże, s. 768-769.
1214Tamże, s. 767.

330



i wyboru  treści  moralnych,  zaś  biskupi  i wyspecjalizowane  urzędy – zadanie  normowania

i koordynacji  apostolatu  medialnego.  Współdziałanie  Kościoła,  państwa  i środowisk

artystycznych  umożliwia  skierowanie  zdobyczy  technicznych  ku  normom  informacyjnym

sprzyjającym dobru wspólnemu, ochronie godności osoby oraz wzrostowi cywilizacyjnemu –

tak, by środki przekazu realnie służyły głoszeniu prawdy i rozwojowi życia chrześcijańskiego.

Rozdział ukazuje metody działania Kościoła w aspekcie wewnętrznym, przedstawiając

Mistyczne  Ciało  Chrystusa  jako  system,  którego  celem  jest  prowadzenie  wiernych  do

zbawienia  oraz  zachowanie  integralności  i równowagi.  Omówiono  Pismo  Święte  jako

natchnione  i nieomylne  źródło  wiary  i moralności,  fundament  nauczania  Kościoła,  oraz

liturgię – ze szczytem w Eucharystii – która jednoczy wiernych z Chrystusem i umacnia ich

duchowo.  Wskazano  kult  Najświętszego  Serca  Pana  Jezusa  jako  formę  pobożności

zakorzenioną  w miłości  i wynagrodzeniu,  a także  znaczenie  cnót  i unikania  grzechu  jako

podstaw  życia  moralnego.  Podkreślono  wagę  modlitwy  w budowaniu  więzi  z Bogiem

i jedności Kościoła oraz rolę pielgrzymek i miejsc świętych w odnowie duchowej. Omówiono

wartość dziewictwa jako formy pełniejszego oddania się Bogu oraz znaczenie sztuki sakralnej

w ewangelizacji i kształtowaniu wrażliwości wiernych. Na końcu ukazano technologię jako

narzędzie wspierające komunikację i ewangelizację, pod warunkiem użycia zgodnego z misją

Kościoła.  Całość  dowodzi,  że  Kościół  posiada  bogaty  repertuar  metod  wewnętrznego

działania,  które  pozwalają  mu  rozwijać  życie  duchowe  i utrzymywać  stan  równowagi

funkcjonalnej.

331



ZAKOŃCZENIE

Analiza Kościoła w perspektywie Polskiej Szkoły Cybernetyki pozwala uchwycić jego

naturę  i funkcjonowanie  w kategoriach  systemowych,  co  sprzyja  uporządkowaniu  treści

teologicznych w ramach rygorów naukowych. W świetle nauczania Piusa XII Kościół może

być  traktowany  jako  system,  co  otworzyło  możliwość  zastosowania  analizy  systemowej.

Zgodnie  z rygorami  tej  metody  –  ścisłości,  niezmienności,  zupełności,  rozłączności

i funkcjonalności  –  analiza  systemowa  Kościoła  spełnia  wszystkie  te  warunki.  Analiza

z użyciem pojęć socjomasy, socjoenergii i socjostruktury pozwala zachować spójność nawet

wobec dynamiki  nawróceń i opuszczania  Kościoła.  Ponadto  Kościół  jawi  się  jako system

autonomiczny,  wyposażony  w podsystemy  receptorów,  korelatora,  zasilacza,  akumulatora,

efektorów  i homeostatu,  pozwalając  na  sterowanie  samym  sobą  i reagowanie  na  bodźce

z otoczenia  W tym  kontekście  szczególnego  znaczenia  nabierają  normy  społeczne,  które

determinują zachowanie Kościoła i jego wiernych. Analiza systemowa objęła również relacje

Kościoła z nadsystemami, jakimi są narody i cała ludzkość, co ukazało jego rolę w szerszym

porządku społecznym i historycznym. Zatem wracając do pytań badawczych postawionych na

początku tej  pracy,  można po pierwsze stwierdzić,  że Kościół  może być traktowany jako

system autonomiczny, z czego wynika również część odpowiedzi na pozostałe pytania, czyli,

że musi posiadać takie podsystemy jak zasilacz,  akumulator,  efektory,  receptory,  korelator

i homeostat, gdyż wynika to z definicji systemu autonomicznego.

Odpowiadając  na  pytanie  badawcze  drugie  i trzecie,  które  dotyczyły  odpowiednio

podsystemów,  elementów,  z których  składa  się  Kościół,  jak  i relacji  pomiędzy  nimi,  to

w Kościele  wyróżniliśmy  podsystem  świeckich,  duchowieństwa,  zakonników,  biskupów,

dziewic,  misjonarzy  i wiele  innych.  Kościół  może  być  podzielony  również  na  podsystem

związany  z terenami  misyjnymi,  jak  i podsystem  na  terenach  niemisyjnych,  które  to

oddziałują  na  siebie  przez  wymianę  informacji  i energomaterii  –  jak  pomoc  materialna,

kapłani,  świeccy  specjaliści  itd.  Podobnych  podziałów  można  dokonać  na  gruncie

podsystemu  prześladowanych  katolików  i nieprześladowanych,  na  podsystemy  łacinników

i katolików  obrządków  Wschodnich,  a wreszcie  –  na  Kościół  walczący,  pokutujący

i triumfujący.  Relacje  między  podsystemami  Kościoła  dotyczą  hierarchii,  ale  również

wykraczają poza jej porządek. Zależności pomiędzy katolikami są tak intensywne, że pomoc

jednemu  kandydatowi  do  kapłaństwa  sprawia,  że  ma  się  udział  we  wszystkich  łaskach

i mszach, które ten człowiek w przyszłości odprawi. Podobnie sam dar wiary, który otrzymało

się na chrzcie i nabyło w procesie wychowania i katechizacji żąda, aby przekazać go innym,

332



a więc oddziaływać na otoczenie.  Co więcej  Kościół walczący nie jest  pozostawiony sam

sobie, ale chociażby w czasie świętej liturgii współdziała z Kościołem triumfującym. Żaden

z elementów  i podsystemów  Kościoła  nie  powinien  się  izolować.  Kościół  jest  jednością,

o której świadczy hierarchia z papieżem na czele, wzajemna miłość, łacina, jak i w przypadku

obrządku rzymskiego – chorał gregoriański. Zatem relacje w Kościele takie jak np. miłość

mają  charakter  sterowniczy,  gdyż wpływają  na  proces  sterowania  Kościoła,  co  widać  po

największej Miłości, która rozpoczęła proces odkupienia ludzkości.

W ujęciu  ekonomii  zbawienia  Kościół  zajmuje  centralne  miejsce  jako kontynuator

dzieła  Chrystusa.  Historia  zbawienia,  zrekonstruowana  w świetle  nauczania  Piusa  XII,

ukazuje  relacje  między  Bogiem,  Logosem,  Duchem  Świętym,  Niepokalaną,  ludzkością

i Kościołem. Wydarzenia od stworzenia, przez upadek człowieka i grzech pierworodny, aż po

Wcielenie  i Mękę  Chrystusa,  wskazują  na  powstanie  nowej  struktury  ludzkości,  w której

Logos staje się reprezentantem całego rodzaju ludzkiego wobec Boga. Odkupienie dokonane

przez Chrystusa – motywowane miłością Trójcy i objawione w kulminacyjnej ofierze Krzyża

–  ustanawia  Kościół  jako  wspólnotę  powstałą  z boku  Zbawiciela  i uzdolnioną  do

kontynuowania Jego misji dzięki darowi Ducha Świętego. Szczególną rolę w tym porządku

odgrywa  Maryja  jako  Nowa  Ewa  i Matka  wszystkich  ludzi,  której  relacja  do  Chrystusa

i ludzkości  stanowi  element  konstytutywny  systemu  zbawienia.  W konsekwencji  Kościół,

zakorzeniony  w wydarzeniach  zbawczych,  działa  w świecie  jako  system  autonomiczny,

którego  celem  jest  zbawienie  ludzkości  i wychwalanie  Boga  –  co  jest  jednocześnie

odpowiedzią  na  czwarte  pytanie  badawcze,  które  dotyczyło  właśnie celu  Kościoła.

Z perspektywy cybernetycznej jest to system zdolny do samosterowania i przystosowywania

się do zmiennych warunków otoczenia, pozostając wiernym swojemu nadrzędnemu celowi. 

Odpowiadając na piąte badanie badawcze dotyczące tego jakie metody działania, które

wykorzystuje w swoim sterowaniu Kościół, są stałe, a które mogą ulegać pewnym zmianom,

to  należy  stwierdzić,  że  część  z nich  może  się  zmieniać  z czasem  czego  przykładem  są

elementy  liturgii,  które  wynikają  z pierwiastków ludzkich.  Podobnie  sposoby  zarządzania

misjami, czasowe delegowanie kapłanów z diecezji niemisyjnych do diecezji misyjnych, jak

i wykorzystanie  technologii  są  zmiennymi  aspektami  metod.  Z drugiej  strony zmianie  nie

może ulec cel, ani pierwiastki Boskie, co dotyczy np. niektórych elementów liturgii. Zmiany

nie mogą być jednak podejmowane przez każdą osobę, ale jest za nie odpowiedzialny papież

i te  osoby, którym deleguje  to  uprawnienie.  Co interesujące  nie  tylko sam Pius  XII  pisał

333



o możliwości zmian metod, ale według Kosseckiego sam ekspansywny charakter Kościoła

sprawia, że tak musi być1.

Można  uznać,  że,  aby  osiągnąć  zbawienie  każdy  katolik  powinien  przez  swoje

działanie doprowadzić do sprzężenia zwrotnego z samym Bogiem. Z jednej strony powinien

się  do  niego  modlić,  Go  kochać  i oddawać  się  Mu,  a z drugiej  przez  odpowiednią

reaktywność  wynikającą  z norm  nauczanych  przez  Kościół,  dawać  się  sobą  sterować.

Wierzący muszą zwiększać reaktywność na te normy, które Kościół przekazuje do przyjęcia,

uzyskać właściwość jaką jest charakter sakramentalny i być w posłuszeństwie papieżowi (co

możliwe, że należy do norm etycznych). Katolik musi w odpowiedni sposób odnosić się do

prawd  wiary  i nauczania  Kościoła,  których  dotyczą  normy  poznawcze,  jak  i normy

ideologiczne.  Norm etycznych dotyczy dążenie do wyrabiania cnót i dążenie do świętości,

natomiast równie istotne jest przestrzeganie przepisów Kościoła (normy prawne), dbanie o to,

aby  Kościół  miał  odpowiednie  środki  do  prowadzenia  swojej  działalności  (normy

ekonomiczne),  odpowiedni  przyrost  wiernych  (normy  witalne)  i rozwój  i korzystanie  ze

sztuki  np.  przez  słuchanie  i wykonywanie  muzyki  religijnej (normy  estetyczne).  Zatem

wierzący  powinien  być  coraz  bardziej  reaktywny na  normy informacyjne  takie  jak  wiara

katolicka  (normy  ideologiczne),  która  jest  zgodna  z rzeczywistością  (normy  poznawcze)

i dobre działanie (normy etyczne). Normy energomaterialne (witalne, ekonomiczne i prawne),

jak i estetyczne są podległe normom informacyjnym – stanowi to odpowiedź na dziewiąte

pytanie badawcze dotyczące właśnie tego jakimi normami społecznymi kieruje się Kościół.

Sam  aspekt  dążenia  do  świętości  jest  jedną  z możliwości  wewnętrznego  sterowania  się

Kościoła,  a więc  związane  jest  z szóstym  pytaniem  badawczym,  które  dotyczyło  właśnie

aspektu samosterowania się Kościoła. W związku z powyższym układem norm wydaje się, że

dylemat  Kosseckiego  z jego  Metacybernetyki,  który  został  przedstawiony  w podrozdziale

1.1.,  a związany  z tym,  że  Kościół  zmieniał  historycznie  akcent  z norm  etycznych  na

ideologiczne i odwrotnie nie występuje lub przynajmniej nie dotyczył pontyfikatu Piusa XII.

Braki zarówno w normach ideologicznych, poznawczych, jak i etycznych poważnie zagrażają

zbawieniu  wiernego,  a więc  celowi  zarówno  jego,  jak  i całej  wspólnoty  Kościoła.  Co

interesujące  w swojej  poprzedniej  pracy  Kossecki  zauważył,  że  w Kościele  mają  prymat

normy ideologiczne i etyczne i dochodzi do podporządkowania się im wszystkich innych2,

więc  wydaje  się,  że  nastąpił  pewien regres  w jego myśli.  Pojawia  się  jednak  wątpliwość

1J. Kossecki, Historia..., dz. cyt., s. 20-21.
2Tamże, s. 21-22.

334



dotycząca  relacji  norm ideologicznych  do poznawczych i czy teologia  dotyczy tylko  tych

ideologicznych, czy obydwu, natomiast jest to jeden z możliwych kierunków dalszych badań.

Analizując aspekt relacji Kościoła do otoczenia można odpowiedzieć na ósme pytanie

badawcze,  które  odnosiło  się  do  sposobów  sterowania  Kościoła  swoim  otoczeniem.

Zagadnienie  jest  ściśle  związane  z panowaniem  Jezusa  Chrystusa  i Niepokalanej,  które

dotyczy wszystkich ludzi – nie tylko Kościoła. Podobnie papież jako reprezentant ludzkości

jest  posłany  w swoim działaniu  do  całego  świata.  Rządzi  Kościołem wraz  z Chrystusem,

Duchem Świętym i podległymi sobie biskupami, tak aby doprowadzić możliwie wszystkich

do zbawienia i do wychwalania Pana Boga. W aspekcie sterowania wewnętrznego rządzący

Mistycznym Ciałem Chrystusa, jak i kapłani w ogólności, pełnią rolę homeostatu Kościoła

będąc odpowiedzialnymi w przypadku zaburzeń jego działania za usuwanie tych odchyleń.

Jeśli  dany podsystem Kościoła  został  pozbawiony kapłanów np.  przez prześladowania,  to

wydaje się, że sam Bóg pełni rolę homeostatu. Co więcej Pius XII wielokrotnie podkreślał

pierwszeństwo  i szczególny  charakter  urzędu  papieskiego.  Wspominał  również  o tym

Kossecki,  który  twierdził,  że  Ojciec  Święty  zabiegał  o zachowanie  centralizmu  systemu

sterowania Kościoła. Z drugiej strony dążył, aby podsystemy Kościoła na misjach uzyskały

jak najszybszą samodzielność3,  na ile tylko było to możliwe przy zachowaniu centralnego

charakteru Rzymu.

Kontynuując  aspekt  sterowania  wewnętrznego  można  uznać,  że  podstawowym

działaniem w ramach systemu Kościoła jest uświęcenie, co pokazano w rozdziale czwartym.

Wierny może przez na przykład rozważanie życia Pana Jezusa, uczestnictwo w liturgii, życie

sakramentalne,  kult  Najświętszego  Serca  Pana Jezusa,  pielgrzymki,  zachwyt  nad  Bogiem

przez  sztukę,  działalność  misyjną,  wytrzymanie  cierpień  i prześladowań,  a w przypadku

specjalnego  powołania  od  Boga  przez  dziewictwo.  Warto  zatrzymać  się  nad  problemem

dziewictwa i związanego z nim celibatu. Według Kosseckiego celibat został wprowadzony ze

względów  społecznych  i sterowniczych,  gdyż  kapłan  nieposiadający  żony  jest  bardziej

dyspozycyjny4.  Jest  to  spłycenie  zagadnienia,  gdyż pomija  się  w nim szczególne  oddanie

Bogu, które wyraża się w odpowiednich normach społecznych danej osoby, która wybrała

dziewictwo, jak i relacje informacyjne w postaci miłości. Podobnie aspekt ślubów ubóstwa

i posłuszeństwa  Kossecki  zredukował  jedynie  do  dyspozycyjności5.  Bez  wątpienia

dyspozycyjność  jest  istotnym  zagadnieniem,  o którym  zresztą  wspominał  sam  Pius  XII

zauważając,  że  osoby  niezwiązane  węzłem  małżeńskim,  a szczególnie  poświęcone  Bogu
3Tamże, s. 108.
4Tamże, s. 28.
5Tamże, s. 28-29.

335



w ramach dziewictwa mogą więcej zdziałać dla rzeczy Bożych. Ten temat można również

powiązać z zagadnieniem potencjału swobodnego. Ważnym podkreślenia jest również fakt, że

w procesie podnoszenia norm informacyjnych wierzących pełni rolę sztuka, a więc związana

stricte z normami estetycznymi. Ojciec Święty krytykował zwrot sztuka dla sztuki twierdząc,

że musi ona prowadzić ludzi do samego Boga.

Oddziaływania  informacyjne  Kościoła  –  zarówno  skierowane  do  wewnątrz,  jak

i w kierunku otoczenia Kościoła są sprawowane przez wszystkich katolików, ale w różnym

stopniu.  Każdy katolik  ma obowiązek ewangelizowania,  a może się to odbywać np. przez

wsparcie  modlitewne,  wspieranie  finansowe  misji,  wykonywanie  muzyki  religijnej,

angażowanie  się  w ramach sztuki  medialnej,  pouczanie swoich bliźnich  o zasadach wiary,

obrona świętej  wiary przed błędami,  jak i święte  życie  rodzinne.  Co więcej  wykonywanie

muzyki religijnej jest wychwalaniem Boga tu i teraz, a więc wypełnia jeden z celów Kościoła.

Szczególny  charakter  posiada  urząd  nauczycielski  Kościoła,  który  w sposób  nieomylny

przekazuje  pewne  prawdy  do  wierzenia.  Z drugiej  strony  dogmaty  mogą  w kolejnych

iteracjach ich analizowania być lepiej  wyjaśniane przez użycie dokładniejszego języka,  co

działo  się  w przypadku  orzeczeń  Soboru  Chalcedońskiego.  Istotne  jest,  aby  w procesie

nauczania  prawd  wiary  przekazywać  je  w całości  –  bez  pominięcia  żadnego  szczegółu.

O heroizmie w tym zakresie świadczyła postawa św. Andrzeja Boboli uwieńczona męczeńską

śmiercią z rąk kozaków.

Za  produkcję  informacji  w Kościele  w ramach  procesów w korelatorze  są  również

odpowiedzialni  wszyscy  katolicy,  ale  w różnym  stopniu.  Dla  przykładu  każdy  katolik

powinien  zgłębiać  wiedzę  na  temat  liturgii  i Pisma  Świętego.  Szczególna  rola  jednak

przypada ekspertom w danej dziedzinie. Przykładem są teologowie, filozofowie, którzy mają

dbać  o poprawne rozumienie  rzeczy boskich  i naturalnych.  Swoje  zadanie  w tym zakresie

mieli  również  misjonarze,  którzy  prowadzili  badania  ludów,  które  mieli  następnie

ewangelizować, aby lepiej dobrać przekaz i metody do procesu ich nawracania. Istotną rolę

pełnią  również  egzegeci  zajmujący  się  wyszukiwaniem  tych  informacji,  które  chciał

przekazać przez Pismo Święte  sam Bóg. Na przykładzie  św. Bernarda z Clairvaux papież

wskazywał, że produkowanie informacji powinno mieć u podstaw miłość i tej miłości zawsze

służyć,  zatem w tym kluczu  normy poznawcze  dla  samych  norm poznawczych  są  czymś

niedorzecznym. W odniesieniu do produkcji informacji Pius XII był otwarty na metody jak

krytyka tekstu, której korzenie wyprowadzał już ze starożytności. W przypadku teologii na

pierwszym  miejscu  stawiał  tomizm  krytykując  możliwości  prowadzenie  refleksji  teologii

Kościoła  na  podstawie  chwilowych  nurtów  filozoficznych,  które  powstają  i zaraz  giną.

336



Z drugiej strony Kościół ma ostateczne słowo w sprawie wszystkich nauk, gdyż jeśli pewne

hipotezy i teorie naukowe przeczą dogmatom katolickim, to należy zdecydowanie te hipotezy

i teorie odrzucić. Należy podkreślić, że pewne zagadnienia teologii i innych nauk, które mogą

być interpretowane,  gdyż jeszcze  Kościół  się  na  ich  temat  ostatecznie  nie  wypowiedział,

powinny być rozważane w gronie specjalistów, o czym Pius XII pisał w przypadku filozofów.

Jest to zgodne z prawami cybernetyki, gdyż wprowadzanie sprzecznych norm poznawczych

nie tylko w podsystemie odpowiedzialnym za produkcję informacji,  ale w całości systemu

prowadzi do niszczenia norm poznawczych jako takich w całym systemie6. Kościół również

przez  swoje  receptory  obserwował  sytuację  w wielu  miejscach  na  świecie,  aby  móc

przeciwdziałać  destabilizacji  tamtych  rejonów  przez  niebezpieczne  wpływy  i wydarzenia.

Było  to  możliwe,  gdyż  korelator  Kościoła  posiada  liczne  informacje  (rejestraty),  których

nabył  w ciągu  wieków  widząc  powstawanie  i upadek  wielu  imperiów  i innych  systemów

narodowych i państwowych. Dzięki temu bogatemu doświadczeniu mógł przygotować trafne

rady dla decydentów.

W swoim nauczaniu  papież  niejednokrotnie  odwoływał  się  do decydentów państw

przez  normy witalne  (religia  zapewniająca  powagę  władzy),  ekonomiczne  (religia  dająca

dobrobyt)  i prawne  (religia  dająca  fundament  prawa),  aby  skłonić  ich  do  przyjęcia

i wspierania religii katolickiej. Jest to o tyle istotne, że decydenci mogą zarówno wspomagać

Kościół dając mu swobodę, na której korzysta i system Kościoła i system państwa lub dążyć

do  podporządkowania  sobie  Kościoła  lub  jego  zniszczenia.  Dla  przykładu  komuniści,

a szczególnie  chińscy,  próbowali  stworzyć  system  podobny  do  Kościoła,  aby  móc

kontrolować  wiernych,  którzy  odłączyli  się  od  prawdziwego  Kościoła  na  rzecz

komunistycznej imitacji. Jednak taka imitacja nigdy nie może być Kościołem, gdyż nie jest

ożywiana  przez  samego  Ducha  Świętego  i nie  jest  Mistycznym  Ciałem  Pana  Jezusa

Chrystusa.  Również  od  samego  początku  pontyfikatu,  co  wybrzmiewało  w pracy

wielokrotnie,  Ojciec  Święty zwracał  uwagę,  że sprawiedliwe państwo może być założone

tylko i jedynie  na fundamencie  norm informacyjnych,  które  Kościół  do wierzenia  podaje,

a więc  wiary  i dążenia  do  cnót.  Dowodem,  że  obietnice  dobrobytu,  ładu  i poszanowania

władzy  nie  są  tylko  erystyczną  próbą  nakłonienia  decydentów  do  dania  przywilejów

Kościołowi,  ale  czymś realnym,  świadczy historia  przytaczana  przez Piusa XII dotycząca

chociażby św. Benedykta i dzieła benedyktynów w odbudowie cywilizacji europejskiej.

6J. Kossecki, Cybernetyka kultury, dz. cyt., s. 260-261.

337



Kossecki  zauważał,  że  wobec  Piusa  XII  pojawiały  się  zarzuty  o to,  że  nie  wydał

encykliki potępiającej faszyzm i nazizm7, co jest tylko częściową prawdą, gdyż wprawdzie

nie  wymienił  tych  ruchów z nazwy,  to  jednak  w swoich  encyklikach  z czasów wojny np.

potępiał omnipotencję państwa8 i powrót do pogaństwa9, które były fundamentami zarówno

faszyzmu, jak i nazizmu. Jednym z jego pierwszych gestów było konsekrowanie na biskupów

Chińczyka, Hindusa, murzyna i mieszkańca Madagaskaru, co zostało odczytane w 1939 roku

jako uderzenie w ideologię rasizmu10 - jednej z podstaw nazizmu. Oskarżenia wobec papieża

miały  swoją  tradycję  już  w czasach  drugiej  wojny  światowej,  kiedy  wrogowie  Kościoła

zarzucali Piusowi XII, że chciał wojny, popierał ją, a wręcz dotował. Uważał, że obroni go

czyste światło prawdy, gdyż wszystkie jego czyny i przemówienia były jawne11.

W sprawach międzynarodowych Kościół  szanuje i akceptuje  odrębność  państwową

i narodową w ramach ludzkości.  Kossecki  wskazywał,  że  Pius  XII  krytykował  tradycyjną

koncepcję  państw na rzecz  społeczności  ponadpaństwowej12,  jednak takich postulatów nie

podnosił w dokumencie tak wysokiej rangi jaką jest encyklika. W swoim planie dla pokoju

z 24 grudnia 1939 roku pierwszym punkcie stawiał prawo narodów do niepodległości13, co

powtórzył w planie z 11 kwietnia 1943 roku14. Należy jednak zauważyć, że Ojciec Święty

postulował, aby Jerozolima wraz z okolicami stała się terenem pod kuratelą międzynarodową

ze względu na ogromną wagę Miejsc Świętych. Jak i w powyższych propozycjach faktycznie

postulował  pewną  instytucjonalizację  społeczności  międzynarodowej  w celu  zapewnienia

warunków pokoju i ich rewizji15.

Pomimo  prymatu  norm  informacyjnych,  Pius  XII  nie  zaniedbywał  również  norm

ekonomicznych  i zagadnienia  gromadzenia  i przetwarzania  energii.  Bronił  własności

prywatnej,  o czym wspominał  sam Kossecki16.  Jednak z nauczania papieża nawet z okresu

drugiej wojny światowej można wyciągnąć wniosek, że jej obrona nie powinna być mylona

z obroną ówczesnego stanu relacji ekonomicznych, które były dalekie od idealnych, a które

występowały  w kapitalizmie17.  Postulował,  w duchu  Leona  XIII  i Piusa  XI,  aby  bogaci

oddawali to czego mają za dużo biednym, a biedni starali się pracą uczciwie utrzymać. Płaca

7J. Kossecki, Historia..., dz. cyt., s. 109.
8Pius XII, Summi Pontificatus, in: AAS, vol. XXXI, 1939, s. 433, 437.
9Pius XII, Mystici Corporis Christi, in: AAS, vol. XXXV, 1943, s. 194.
10K. van Hoek, Pope Pius XII. Priest and Statesman, Philosophical Library, New York 1939, s. 103.
11J. Naughton, Pius XII..., dz. cyt., s. 20-22.
12J. Kossecki, Historia..., dz. cyt., s. 110.
13J. Naughton, Pius XII..., dz. cyt., s. 45.
14Tamże, s. 56.
15Tamże, s. 46-47, 56.
16J. Kossecki, Historia..., dz. cyt., s. 109.
17J.,Calvez , J. Perrin, The Church..., dz. cyt., s. 87-88.

338



pracownicza  powinna  być  uzależniona  od  wielkości  rodziny  tak,  aby  każdy  pracujący

mężczyzna  mógł  ją  utrzymać.  Ojciec  Święty  uzależniał  również  powodzenie  misji  od

hojności  wiernych.  Warto  przytoczyć  też  przykład,  kiedy Ojciec  Święty  pisał,  że  bywały

przypadki, że osoba chcąca pójść do seminarium nie mogła tego uczynić z powodu braków

funduszy.  Co więcej  ostrzegał  przed niesprawiedliwymi warunkami ekonomicznymi,  gdyż

mogą być pożywką dla ludzi owładniętych błędnymi ideologiami, aby rekrutować nowych

członków do swoich systemów.

Oddziaływanie otoczenia na Mistyczne Ciało Chrystusa, które stanowi odpowiedź na

siódme  pytanie  badawcze,  przybierało  szczególnie  jaskrawą  postać  w przypadku

prześladowań. Wrogowie Kościoła oddziałując na niego odwoływali się do wszystkich norm

–  zarówno  energomaterialnych  przez  tortury,  morderstwa,  publiczne  ośmieszanie  (normy

witalne),  grabież  majątków  i blokowanie  zewnętrznej  pomocy  finansowej  (normy

ekonomiczne),  niesprawiedliwe  prawo  (normy  prawne),  jak  i informacyjnych  –  przez

promowanie swoich błędnych idei. Dodatkowo niszczyli normy etyczne przez demoralizację,

i poznawczo-ideologiczne  przez  zaprzeczanie  nauce  Kościoła.  Również  metodą  było

blokowanie efektorów, co objawiało się w uniemożliwianiu nauczania przez Kościół, przez co

możliwe było przemilczanie religii w procesie wychowania i nauczania. Komuniści również

blokowali  receptory  podsystemów  Kościoła,  które  znalazły  się  pod  ich  wpływem  przez

cenzurę radia lub utrudnianie dostarczania listów od Ojca Świętego. Dodatkowo wrogowie

Mistycznego Ciała Chrystusa atakowali homeostat Kościoła  przez więzienie, wygnanie lub

zamordowanie biskupów i innych duchownych.

W ramach odpowiedzi na dziesiąte pytanie badawcze, które odnosiło się do charakteru

systemu  sterowania  społecznego  Kościoła,  to  można  określić  układ  norm  społecznych

opisywanych  przez  Piusa  XII,  jako  ten,  w którym  przewagę  mają  normy  informacyjne.

Priorytetem są normy etyczne i ideologiczne, gdyż im podporządkowane są również normy

poznawcze,  gdyż  muszą  one  być  podporządkowane  miłości  i dążeniu  do  zbawienia,

a jednocześnie współistnieją normy witalne i ekonomiczne. Taki układ nazywany był przez

Kosseckiego  systemem  sterowania  społecznego  dynamiczno-informacyjnym  z przewagą

motywacji etyczno-ideologicznych, który w dużej mierze opiera się na sterowaniu pośrednim

przez  wdrażanie  społeczeństwu  norm  etyczno-ideologicznych  głównie  w procesie

wychowania.  Dzięki  temu  system  ten  zużywa  mało  energii  i posiada  dużą  zdolność  do

przywracania  równowagi  funkcjonalnej.  Cały  trud  społeczeństwa  jest  podporządkowany

ideologii  i etyce.  Dodatkowo  takie  społeczeństwo  posiada  wysoką  odporność  na  kryzysy

ekonomiczne,  militarne  i wymuszenia  prawne,  jednak  cechuje  się  podatnością  na

339



indyferentyzm  ideologiczny,  osłabienie  etyki  oraz  na  zaburzenia  procesu  programowania

ideologiczno-etycznego  (np.  przez  herezje  i propagandę  komunistyczną).  Taki  sam rodzaj

systemu występował również w starożytnym Rzymie18. Powyższy opis jest jednak niepełny,

gdyż nie uwzględnia istotnej roli norm poznawczych, które wprawdzie są służebne, ale jednak

bardzo  istotne,  natomiast  dodanie  tego  czynnika  nie  powinno  raczej  zmienić  ogólnej

charakterystyki systemu sterowania społecznego Kościoła, gdyż również normy poznawcze

cechują  się  zdecydowaną  przewagą  w sobie  aspektu  informacyjnego.  Wszystkie  mocne

i słabe strony tego systemu sterowania społecznego zostały zaadresowane przez Piusa XII.

Zarówno  aspekt  nieskuteczności  prześladowań,  jak  i podkreślanie  istoty  dbania  o proces

wychowania, walkę z herezjami i błędnymi ideami, jak i demoralizacją.

Pius XII w trakcie, jak i po zawierusze II wojny światowej chciał wyraźnie pokazać,

jak wielka jest rola Kościoła w pokojowym współistnieniu narodów. Przyjęcie nauki kościoła

jest wręcz receptą na zachowanie pokoju i rozwijania dobrobytu materialnego i duchowego

całej ludzkości. W nauczaniu Piusa XII nie zostały określone żadne wyjątki dotyczące tego,

aby  w jakiejś  wspólnocie  mogły  dominować  normy  niekatolickie  przy  jednoczesnym

optymalnym rozwoju  danej  wspólnoty.  Zatem  według  Ojca  Świętego  jest  tylko  i jedynie

jeden optymalny zestaw norm – ten który jest podawany do przyjęcia przez Kościół Katolicki.

Z drugiej strony Kossecki w Metacybernetyce stwierdzał, że nie ma jednego uniwersalnego

układu norm, tylko każdy sprawdza się lepiej  lub gorzej w pewnych warunkach19.  System

sterowania społecznego proponowany przez Ojca Świętego cechuje się wysoką trwałością, co

potwierdza jego nauka o prześladowanych katolikach,  jak  i zużywa niewiele  energii,  gdyż

obywatele  nie muszą być przymuszani  do wspólnej pracy na rzecz całości  społeczeństwa,

gdyż czynią to sami z siebie lub po otrzymaniu informacji, że tak należy czynić. Otwartość na

nowe metody sprawia,  że praca  ludzi  może być efektywna.  Wydaje  się  zatem,  że jest  to

bardzo  dobry  system  sterowania  społecznego  dla  państw  i narodów,  a jeśli  przyjmie  się

teologiczne kryterium jakim jest dążenie do zbawienia i wychwalanie Trójjedynego, to jest to

jedyna sensowna propozycja.

Unikatowość tej konfiguracji norm, jak uczył Pius XII, sprawiała, że w trudnym czasie

wojny  nawet  niewierzący  patrzyli  na  Kościół  jako  ostoję  pokoju,  ładu  i sprawiedliwości.

Wydaje się, że zerwanie z tą szczególną cechą Mistycznego Ciała Chrystusa sprowadziłoby

Kościół do roli przeciętnego systemu, który nie jest niczym szczególnym w porównaniu do

innych systemów państwowych i narodowych. Pytanie czy takie obniżenie norm społecznych

18J. Kossecki, Cybernetyka społeczna, dz. cyt., s. 363-368.
19J. Kossecki, Metacybernetyka, dz. cyt., s. 210-211.

340



nie byłoby zdradą samego Chrystusa, a więc czymś niedopuszczalnym, a wręcz niemożliwym

– ze  względu  na  działanie  Bożej  Opatrzności  i pełnienie  roli  homeostatu  Kościoła  przez

samego Odkupiciela i Ducha Świętego. Powyższa perspektywa sugeruje dwie możliwości –

pierwsza, w której narody i państwa żyją zasadami katolickimi, co je upodabnia do Kościoła

co do norm społecznych i zapewnia pokój, ład, sprawiedliwość i dobrobyt w duchu miłości.

Drugą  opcją  jest  odrzucenie  przez  państwa  i narody  norm  społecznych  Kościoła,  czego

efektem  jest  wojna,  konflikty,  bunty  i bieda  w duchu  nienawiści.  W tym  scenariuszu

szczególnie  jaśniałaby  odrębność  Kościoła  i jego  tożsamość,  tym  bardziej,  że  bycie

katolikiem,  to  nie  tylko  pasywny stan  bycia  dobrą  i szlachetną  osobą,  ale  również  dobre

i szlachetne działanie.

Można zadać również pytanie czy Kościół zdał egzamin w czasie II wojny światowej.

Cybernetyczna analiza funkcjonowania Kościoła przedstawionego w encyklikach Piusa XII

pozwala  na  pozytywną  odpowiedź  na  to  pytanie,  ale  z pewnym  zastrzeżeniem.  Zgodnie

z nauczaniem Piusa XII Kościół nie rości sobie praw do władzy świeckiej, jak i nie stosuje

przemocy,  a więc  zgodnie  z rolą  Kościoła  wchodziły  w grę  jedynie  oddziaływania

informacyjne – jak np. apelowanie do sumień decydentów o zaprzestanie walk i udzielanie

pomocy  energomaterialnej.  Niestety  część  decydentów  państwowych  tamtego  okresu

posiadała niskie normy etyczne, czyli cechowała się niską reaktywnością na bodźce związane

z tymi normami, co powodowało, że apele okazywały się nieskuteczne. Nie jest to natomiast

wina  Kościoła.  Aby  skutecznie  sterować  takimi  państwami  należałoby  zidentyfikować

dominujące w nich normy społeczne np. jeśli dominujące byłyby witalne, a więc powiązane

z hierarchią, dążeniem do najwyższej pozycji własnego stada itd., to skłonić takie państwo do

uległości  można  by jedynie  przez  oddziaływanie  bodźcami  witalnymi  (na  przykład  przez

prowadzenie z nimi walki zbrojnej) lub podniesienie jego norm etycznych – którą to opcję

wybierał Pius XII. Jednak Ojciec Święty zaznaczał, że walką zbrojną nie osiągnie się pokoju,

a jedynie  rozejm.  Aby  przeanalizować  w pełni  to  zagadnienie  na  poziomie  optymalizacji

należy odnieść się również do innych badań, niż te związane z encyklikami papieskimi, jak

np. analizy związane z normami społecznymi państw totalitarnych i innych biorących udział

w walkach.  W przypadku  fazy  realizacji  pomocne  byłyby  również  badania  historyczne.

Wprawdzie w encyklikach pojawiają się przykłady z historii, to jednak są one niepełne. Dla

pełnego obrazu należałoby  wziąć  pod uwagę np.  statystyki  związane  z udzieloną  pomocą

materialną, uratowanymi dzięki Kościołowi (nie tylko w ramach Stolicy Apostolskiej) ludźmi

od pewnej zagłady, inne dokumenty kościelne i państw biorących udział w wojnie, pamiętniki

ludzi zaangażowanych w działania tego okresu itd. Byłoby to badanie fazy realizacji procesu

341



decyzyjnego,  natomiast,  jak  postulował  sam  Mazur,  cybernetyka  głównie  dotyczy  fazy

optymalizacji,  a więc doboru najlepszej  metody w procesie  sterowania.  Być może metoda

analizy systemowej byłaby mniej skuteczna w przypadku badania fazy realizacji  od metod

innych  dyscyplin  naukowych,  jednak  jest  to  perspektywa  badawcza,  którą  należałoby

sprawdzić.  Wydaje  się  natomiast,  że  posiadałaby  potencjał  w przypadku  badania  fazy

optymalizacji. Co więcej, jeśli, zgodnie z założeniami poniższej pracy, za podsystem Kościoła

uzna się również państwa i narody, gdzie dominują normy informacyjne postulowane przez

Kościół, to w grę wchodzi również aspekt walki zbrojnej przeciwko napastnikowi, którego

Pius XII nie negował, ale wręcz się do niego w encyklikach nie odnosił. W przypadku takiego

badania  ponownie  można  wykorzystać  analizę  systemową,  ale  już  z innymi  tekstami

źródłowymi. W związku z powyższymi rozważaniami można pozytywnie odpowiedzieć na

ostatnie, jedenaste pytanie badawcze, które wiązało się z tym czy sposób sterowania Kościoła

może być skuteczny w realizacji jego zadań. Odpowiedzią jest – tak, Kościół dzięki swoim

metodom działania i konfiguracji norm ma szansę na skuteczną realizację swoich celów.

Według Kosseckiego w trakcie pontyfikatu Piusa XII doszło do osłabnięcia dynamiki

systemu sterowania Kościoła ze względu na izolację od głównych nurtów dominujących po

drugiej wojnie światowej – szczególnie komunizmu, co dało grunt pod Sobór Watykański II,

gdzie ten nurt potępiony nie został, a wręcz obrano kierunek otwartości, dialogu i współpracy

z każdą osobą dobrej woli20. Otwiera to możliwość badań porównawczych na gruncie teologii,

chociażby  nauczania  Piusa  XII  z nauczaniem  soborowym  i posoborowym,  jak  i badania

zasadności tej obserwacji, którą Kossecki przytacza na gruncie nauk jak np. historia. Również

analizy przeprowadzone na gruncie teologii z wykorzystaniem narzędzi cybernetyki być może

będą mogły ocenić czy zmiany wynikające z dokumentów Soboru Watykańskiego II i czasów

posoborowych  można  zaklasyfikować  jako  hermeneutyka  ciągłości  lub  hermeneutyka

zerwania. Wydaje się, że ten kierunek wyznacza dwie możliwości badawcze – porównanie

nauczania Piusa XII do dokumentów soborowych, jak i porównanie nauki Papieża Pokoju do

nauczania  posoborowego.  O ile  np.  nie  stwierdzono  szczególnego  akcentowania  norm

etycznych  lub  ideologicznych  w nauczaniu  Piusa  XII,  to  być  może  ten  proces  zaczął  się

pojawiać w czasach soboru lub po nim. Być może trafnym wskaźnikiem przenoszenia akcentu

z norm  ideologicznych  na  etyczne  byłoby  zagadnienie  rzadszego  używania

w oddziaływaniach informacyjnych odwoływań do celu Kościoła – nieba i jego przerażającej

alternatywy – piekła.

20J. Kossecki, Historia..., dz. cyt., s. 113-115.

342



Również  możliwe  byłoby  ocenienie  fazy  realizacji  procesu  decyzyjnego  zarówno

w czasie  pontyfikatu  Piusa XII,  czasów soboru i posoborowych przez  wzięcie  pod uwagę

innych danych jak statystyki np. liczby wiernych, communicantes, liczby chrztów, małżeństw

i święceń bezwzględnie i względnie na pewną liczbę wierzących lub mieszkańców danego

systemu  narodowego  i państwowego.  Jednak  i w tym  przypadku  prawdopodobnie  analiza

systemowa niekoniecznie dałaby najbardziej diagnostyczne wyniki.

W  ramach  pracy  wyróżniono  problemy  badawcze,  które  mogą  być  zgłębione

w przyszłości. W toku rozważań pojawiła się wątpliwość czy aniołowie są w Kościele, a jeśli

tak,  to  w którym  podsystemie  –  np. jako  część  Kościoła  triumfującego.  Aniołowie

z oczywistych względów nie mogą przyjąć chrztu, natomiast nie jest pewne czy jest to w ich

przypadku obiektywna  przeszkoda  do bycia  w Kościele.  Innym problemem jest  kategoria

łaski  w perspektywie  cybernetyki  –  czy  jest  to  zapewnianie  równowagi  funkcjonalnej,

pogłębianie  norm  etycznych,  być  może  przetwarzania  informacji  w korelatorze

i oddziaływanie na niego przez Boga. Analogicznie nie jest  pewny status stanu łaski jako

równowagi funkcjonalnej katolika,  chociaż sugerowałby to efekt sakramentu pokuty, który

przywraca wiernego do pewnego stanu równowagi po grzechu. Również wymaga dalszych

rozważań  opisanie  grzechu  językiem cybernetyki  –  czy  grzech  jest  uderzaniem w normy

etyczne, brakiem równowagi funkcjonalnej wierzącego czy istnieje pewien wariant pośredni.

Interesującym również wydaje się zagadnienie czy uciekanie od grzechu może być ujęte jako

usuwanie  potencjału  receptorowego  w korelatorze,  czyli  odjecie  jednego  czynnika,  który

może oddziaływać w korelatorze, przez co nie jest podejmowana decyzja lub jest ona słabsza.

Zagadnienie to dotyczy psychocybernetyki Mazura, która nie była szczegółowo rozważana

w pracy. Badanie tych problemów powinno być prowadzone na pełnoprawnych traktatach

teologicznym dotyczących  właśnie  tych  zagadnień,  aby móc ustalić  ich  status  na gruncie

cybernetyki. Podobnie nie jest pewna propozycja czy oddanie się Bogu można potraktować

jako  pogłębienie  norm  społecznych  wiernego  i poddanie  się  przez  niego  sterowaniu

Trójjedynego. Również warto byłoby przeanalizować działania związane z Pismem Świętym

jak badania,  tłumaczenia i jego interpretacje  przez wykorzystanie metod jakościowej teorii

informacji  i uogólnionej  jakościowej  teorii  informacji,  a więc  określenie  sposobów

informowania  w przypadku  tych  procesów,  Wreszcie  wzięcie  pod  uwagę  współczynnika

swobody, którym można ocenić jak bardzo dany system ma możliwości do działania – od

braku potrzeby zabiegania o energię potrzebną do przeżycia, aż po wydawanie całej swojej

energii, aby zdobyć środki potrzebne do przetrwania – może pozwolić na analizę reguły św.

Benedykta,  dziewictwa  i relacji  bogatych  i biednych.  Zakonnicy  z rodziny  św.  Benedykta

343



według  Ojca  Świętego  mieli  mniej  rygorystyczną  regułę,  aby  właśnie  dawała  więcej

swobody, co miało być podporą dla słabszych i możliwością wykonywania większej ilości

dobra  przez  mocniejszych  w cnotach  mnichów.  Również  stan  dziewictwa  przez  brak

zobowiązań  małżeńskich  daje  więcej  swobody  do  działania  na  rzecz  Królestwa  Bożego.

Analogicznie problem bogatych i biednych w kontekście współczynnika swobody polega na

dążeniu do pewnej jego wyważonej wartości pośredniej, aby bogaci dzielili się tym co mają

z biednymi.

Użycie analizy systemowej do badania relacji  pomiędzy elementami systemów być

może mogłoby pozwolić na ujęcie w języku cybernetyki fenomenu unii hipostatycznej Pana

Jezusa Chrystusa, a więc relacji pomiędzy dwoma elementami – naturą Boską i ludzką, a więc

potraktowanie  Drugiej  Osoby  Trójcy  jako  systemu.  Z innych  problemów  możliwe  jest

zweryfikowanie analizą systemową czy Eucharystia może być traktowana jako tylko metoda

czy wręcz jako cel Kościoła przez wzięcie pod uwagę Kim jest Najświętszy Sakrament i jak

się  ma  do  dzieła  Odkupienia.  Wnioskiem  z unii  hipostatycznej  jest  fakt  wynikający

z rozważań w ramach  kultu  Najświętszego  Serca  Jezusa,  polegający  na  tym,  że  sam Bóg

w ludzkiej  naturze  Jezusa  Chrystusa  kocha  ludzi  miłością  zmysłową,  co  może  być

inspirującym przyczynkiem do budowania nowej teologii ciała.

Możliwe  są  również  badania  metodami  cybernetycznymi,  ale  na  innych  tekstach

źródłowych,  Kościoła  jako  podmiotu  i przedmiotu  walki  informacyjnej,  jak  i pogłębienie

analizy  systemowej odnoszącej  się do relacji  Kościoła  wobec państw i narodów. W pracy

ograniczono się tylko do niektórych właściwości systemów, które pojawiały się najbardziej

wyraźnie  w tekstach  źródłowych,  jakimi  były  encykliki,  ale  otwiera  to  perspektywę

przeanalizowania  innych  parametrów  Kościoła  jak  np.  dynamizm  charakteru  związany

z młodością i starością Kościoła,  który  określa  jak  bardzo  system  wydatkuje  informacje

i energomaterię w zależności od tego jak się rozrósł do tego jak się zestarzał w kontekście

jakości  swojego  budulca.  Być  może  udałoby  się  również  opracować  rozłączny  i zupełny

podział  metod dążenia  do  celu  Kościoła,  Również  możliwe  jest  pogłębienie  refleksji  nad

nauką Piusa XII przez rozszerzenie analiz na przemówienia i dokumenty niższej rangi, próba

przebadania  jego  nauczania  innymi,  niekoniecznie  cybernetycznymi  narzędziami

i porównanie  uzyskanych  wyników,  jak  i porównanie  nauczania  Piusa  XII  z nauczaniem

innych papieży.  Również odwołując się do koncepcji  nauki jutrzejszej postulowanej przez

polskich cybernetyków interesującym wydaje się zagadnienie jaki status miałaby mieć w nim

teologia – czy tylko monodyscypliną, czy wręcz część metacybernetyki opisującej zarówno

procesy sterowania, jak i zależności przyczynowo-skutkowe?

344



Autor  ma  świadomość,  że  historycy  wyróżniają  dwa  okresy  w trakcie  pontyfikatu

Piusa XII, kiedy w 1950 roku zaostrzył swoje podejście do nowoczesności co objawiło się np.

dodaniem nowych książek do indeksu ksiąg zakazanych, potępienie postępowych chrześcijan,

zakazem nauczania wobec kilku teologów, jak i zawieszeniem eksperymentowania z księżmi

robotnikami21. Takiej tendencji nie udało się natomiast odnaleźć w ramach encyklik. Zawsze

Ojciec Święty przestrzegał przed nadużyciami w pewnych sprawach, ale również wyszukiwał

to co umożliwiało wsparcie Kościoła w jego misji, jak np. w przypadku metod związanych

z badaniem  Pisma  Świętego,  czy  technologii.  Szczególnie  jaskrawym  przypadkiem  jest

napisana w 1957 roku, pod koniec pontyfikatu papieża, encyklika Miranda Prorsus, w której

Pius XII bardzo pozytywnie wyrażał się o nowych technologiach medialnych uznając, że ich

złe wykorzystanie jest nadużyciem, a nie pewną immanentną cechą wynalazku jako takiego.

Co  więcej  w swoim  nauczaniu  spoza  encyklik  Ojciec  Święty  stwierdzał,  że  zagrożenia

związane z technologią nie usprawiedliwiają tego, aby katolicy byli bierni lub nastawieni do

niej pesymistycznie22. Co więcej z samego faktu, że papież pełni w Kościele rolę homeostatu

wynika,  że  w momencie  większych  zaburzeń  równowagi  funkcjonalnej  systemu,  działa

bardziej  intensywnie  na  rzecz  usunięcia  tych  szkodliwych  odchyleń.  Nie  jest  to  zmiana

w ramach  właściwości  samego  papieża,  ale  wynik  działania  otoczenia  i niepokojących

procesów wewnątrz samego systemu.

Rozważania niniejszej pracy pokazały, że eklezjologia daje możliwość integracji wielu

dziedzin teologii. W pracy pojawiły się wątki np. chrystologiczne, mariologiczne, liturgiczne,

sakramentologiczne,  misjologiczne,  biblistyczne,  apologetyczne,  historyczne  lub  związane

z katolicką nauką społeczną i teologią moralną. Wszystkie one służyły ukazaniu sposobów

dążenia do celów Kościoła – sprawienia, aby każdy człowiek uzyskał zbawienie i wychwalał

Pana Boga. Dzięki cybernetyce udało się sprowadzić te różne ujęcia na wspólną płaszczyznę,

co spowodowało, że możliwa była ich analiza i całościowa synteza wyników.
21M. Banaszak, Historia..., dz. cyt., s. 32-33.
22L. Haigerty, Introduction, dz. cyt., s. XVIII.

345



BIBLIOGRAFIA

Teksty źródłowe:

1. Do Diogneta, w: Pierwsi świadkowie. Pisma Ojców Apostolskich, tłum. A. 

Świderkówna, red. M. Starowieyski, Wydawnictwo „M”, seria: Biblioteka Ojców 

Kościoła 10, Kraków 1998.

2. Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Biblia Tysiąclecia, Pallottinum, Poznań 

1983.

3. Pius XII, Ad Apostolorum Principis, w: AAS, t. L, 1958, s. 601-614.

4. Pius XII, Ad Caeli Reginam, w: AAS, t. XLVI, 1954, s. 625-640.

5. Pius XII, Ad Sinarum Gentem, w: AAS, t. XLVII, 1955, s. 5-14.

6. Pius XII, Anni Sacri, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 217-222.

7. Pius XII, Auspicia Quaedam, w: AAS, t. XL, 1948, s. 169-172.

8. Pius XII, Communium Interpretes Dolorum, w: AAS, t. XXXVII, 1945, s. 97-100.

9. Pius XII, Datis Nuperrime, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 748-749.

10. Pius XII, Deiparae Virginis Mariae, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 782-783.

11. Pius XII, Divino Afflante Spiritu, w: AAS, t. XXXV, 1943, s. 297-325.

12. Pius XII, Doctor Mellifluus, w: AAS, t. XLV, 1953, s. 369-384.

13. Pius XII, Ecclesiae Fastos, w: AAS, t. XLVI, 1954, s. 337-356.

14. Pius XII, Evangelii Praecones, w: AAS, t. XLIII, 1951, s. 497-528.

15. Pius XII, Fidei Donum, w: AAS, t. XLIX, 1957, s. 225-248.

16. Pius XII, Fulgens Corona, w: AAS, t. XLV, 1953, s. 577-592.

17. Pius XII, Fulgens Radiatur, w: AAS, t. XXXIX, 1947, s. 137-155.

18. Pius XII, Haurietis Aquas, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 309-353.

19. Pius XII, Humani Generis, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 561-578.

20. Pius XII, In Multiplicibus Curis, w: AAS, t. XL, 1948, s. 433-436.

346



21. Pius XII, Ingruentium Malorum, w: AAS, t. XLIII, 1951, s. 577-582.

22. Pius XII, Invicti Athletae, w: AAS, t. XLIX, 1957, s. 321-331.

23. Pius XII, Laetamus Admodum, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 745-748.

24. Pius XII, Le pèlerinage de Lourdes, w: AAS, t. XLIX, 1957, s. 605-619.

25. Pius XII, Luctuosissimi Eventus, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 741-744.

26. Pius XII, Mediator Dei, w: AAS, t. XXXIX, 1947, s. 521-595.

27. Pius XII, Meminisse Iuvat, w: AAS, t. L, 1958, s. 449-459.

28. Pius XII, Mirabile Illud, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 797-800.

29. Pius XII, Miranda Prorsus, w: AAS, t. XLIX, 1957, s. 765-805.

30. Pius XII, Musicae Sacrae, w: AAS, t. XLVIII, 1956, s. 5-25.

31. Pius XII, Mystici Corporis Christi, w: AAS, t. XXXV, 1943, s. 193-248.

32. Pius XII, Optatissima Pax, w: AAS, t. XXXIX, 1947, s. 601-604.

33. Pius XII, Orientalis Ecclesiae, w: AAS, t. XXXVI, 1944, s. 129-144.

34. Pius XII, Orientales Ecclesias, w: AAS, t. XLV, 1953, s. 5-14.

35. Pius XII, Orientales Omnes Ecclesias, w: AAS, t. XXXVIII, 1946, s. 33-63.

36. Pius XII, Quemadmodum, w: AAS, t. XXXVIII, 1946, s. 5-10.

37. Pius XII, Redemptoris Nostri Cruciatus, w: AAS, t. XLI, 1949, s. 161-164.

38. Pius XII, Sacra Virginitas, w: AAS, t. XLVI, 1954, s. 161-191.

39. Pius XII, Saeculo Exeunte Octavo, w: AAS, t. XXXII, 1940, s. 249-260.

40. Pius XII, Sempiternus Rex Christus, w: AAS, t. XLIII, 1951, s. 625-644.

41. Pius XII, Sertum Laetitiae, w: AAS, t. XXXI, 1939, s. 635-644.

42. Pius XII, Summi Maeroris, w: AAS, t. XLII, 1950, s. 513-517.

43. Pius XII, Summi Pontificatus, w: AAS, t. XXXI, 1939, s. 413-453.

347



Opracowania i monografie:

44. Banaszak M., Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Akademia Teologii Katolickiej, 

Warszawa 1992.

45. Calvez J., Perrin J., The Church and Social Justice. The social Teaching of the Popes 

from Leon XIII to Pius XII, Henry Regnery Company, Chicago 1961.

46. Dinneen J., Pius XII. Pope of Peace, Robert M. McBride and Company, New York 

1939.

47. Dorobek G., Uogólniona jakościowa teoria informacji w zastosowaniu do wybranych 

zagadnień filozoficznych, Perpetuum Mobile, Kielce 2013.

48. Kossecki J., Cybernetyka kultury, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1974.

49. Kossecki J., Cybernetyka społeczna, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 

1975.

50. Kossecki J., Historia systemu sterowania społecznego Kościoła katolickiego, 1999, 

https://socjocybernetyka.wordpress.com/wp-content/uploads/2010/07/koscster1.pdf, 

dostęp na 13 IX 2025, b.m.w., Kielce 1999.

51. Kossecki J., Metacybernetyka, Narodowa Akademia Informacyjna, Warszawa 2018.

52. Kossecki J., Opis trzech dogmatów wiary w języku aksjomatycznej teorii poznania 

i ogólnej jakościowej teorii informacji, https://www.youtube.com/watch?

v=MHh6B7tJtT0, wykład prawdopodobnie wygłoszony w latach 2010/2011, dostęp 

na 13 IX 2025.

53. Mazur M., Cybernetyka i charakter, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 

1976.

54. Mazur M., Jakościowa teoria informacji, Wydawnictwo Naukowo-Techniczne, 

Warszawa 1970.

55. Mazur M., Pojęcie systemu i rygory jego stosowania, 

http://autonom.edu.pl/publikacje/mazur_marian/pojecie_systemu_i_rygory_jego_stoso

wania-ocr.pdf, dostęp na 13 IX 2025.

56. J. Naughton, Pius XII on World Problems, The America Press, New York ,1943.

348



57. Sienkiewicz P., Analiza systemowa. Podstawy i zastosowania, Wydawnictwo Bellona,

Warszawa 1994.

Artykuły:

58. Browne M., Foreword, przedmowa do: K. van Hoek, Pope Pius XII. Priest and 

Statesman, Philosophical Library, New York 1939, s. 3-6.

59. Haigerty L, Introduction, wstęp do: Pius XII, Pius XII and Technology, red. tegoż, 

The Bruce Publishing Company, Milwaukee 1962, s. XI-XIX.

60. Pałęcki W., Encyklika papieża Piusa XII „Mediator Dei et hominum” a teologia 

misteriów, „Roczniki Teologiczne”, 2008, z. 8, s. 212-213.

61. Smith F., „Musicae Sacrae Disciplina”: Pius XII’s Encyclical on Sacred Music, „The 

Musical Quarterly”, 1957, t. 43, s. 461-479.

62. Vaccari V., The true meaning of an address of Pius XII to Catholic Employers: The 

Message of Social Responsobility, „Bulletin des Relations Industrielles, 1949, t. 5, s. 

22-24.

63. Zaborek K., System analysis of the problem of workers’ rights in the encyclical 

“Rerum Novarum” by Leo XIII, “Polish Journal of Political Science”, 2022, t. 8, s. 

22–35, DOI: 10.58183/pjps.03022022.

349


