Ks. prof. dr hab. Krzysztof Kaucha Lublin, 2 lutego 2026 roku
Instytut Nauk Teologicznych KUL
Sekcja Teologii Fundamentalnej KUL

Recenzja rozprawy doktorskiej Ks. mgr. lic. Grzegorza Wasaga
»Eklezjologia fundamentalna w mysli teologicznej § Magisterium Ecclesiae Josepha
Ratzingera/Benedykta XVI1”

(Warszawa 2025, komputeropis)

Kazda prace dyplomowa, ktora za przedmiot obiera my$l bodaj najwybitniejszego
teologa naszych czasow trzeba powita¢ z wielkg radoscig 1 .. konieczme przeczytad.
Wykonujac uchwate Rady Dyscypliny Nauk Teologicznych UKSW w Warszawie z dmia 12 1
2026 r. i po wnikliwej lekturze rozprawy doktorskiej ks. mgr. lic. Grzegorza Wasaga

przedstawiam ponizszg recenzje, ktora skiada si¢ z osmiu punktow.
1. Tytul rozprawy, jej koncepcja, ogoina struktura, bibliografia

Tytut rozprawy doktorskiej Ks. mgr. lic. Grzegorza Wasaga (dalej zwanego Autorem)
brzmi ,.Eklezjologia fundamentalna w my$li teologiczne) i Magisterium FEcclesice Josepha
Ratzingera/Benedykta XVI”. Czy mozna bylo skrécic jego zakonczenme pomijajge
Magisterium Fcclesiae”, by temat uproscic? Na pewno tak. Wielu autoréw badajacych mySl
teologiczng wielkiego Bawarczyka tak czyni. Zresztg sam Autor wiele razy tak zrobil we
wstgpie rozprawy, a takze w innych jej miejscach, piszac np.: ,,obecne w mysli J.
Ratzingera/Benedykta XVI” (5. 106), ,,w $wietle mysli J. Ratzingera/Benedykta XVI™ (s. 107).
Nie oznacza to oczywiscie, Ze tytul rozprawy jest bledny, lecz ze zawiera mekonieczny
~naddatek”, ktory moze wynika¢ z dazenia Autora do jezykowe} super precyzji.

Ogolng koncepcje swej dysertaci, jej cel 1 uzasadnienie Autor przedstawil we Wstepie.
Na s. 40 napisal, ze celem rozprawy jest ,.z calej tworczosc: eklezjologiczne) niemteckiego
tecloga wydoby¢ jedymie te watki, ktore pozwolg na ukazanic jego cklezjologii
fundamentalne)”. Na s. 47 Autor wyrazit si¢, Zze , Rekonstrukcja eklezjologii fundaﬁentalnej -
na podstawie pism niemieckiego teologa — jest celem mojej pracy”. To samo wyrazdl w

pierwszych stowach Zakonczenia. Na s. 40 uzasadnit podjety problem badawczy stowami: O



ile jednak chrystologia fundamentaina zosiala juz zaprezentowana w formie doktorskie)
rozprawy o tyle eklezjologia fundamentalna me doczekala si¢ catosciowe) analizy. Ufam, ze
prezentowana dysertacja bedzie proba wypelnicnia tej luki”. Na s. 47 Autor przedstawit gtéwng
tczg swej dysertacji doktorskiej, a mianowicie: ,J. Ratzinger/Benedykt XVI prezentuje
interesujagcy model eklezjologii fundamentalne;. Posiada ona niezaprzeczalng wartosc
apologijna, ktora domaga sie wmkliwego zbadania 1 wyodrebmenia”. Tam tez Autor ogdlnie
scharakteryzowat eklezjologie J. Ratzingera/Benedykta X VI piszae, Ze jest ona ,tworcza i
otwarta na wspolczesne wyzwania, zatem niezwykle aktualna. Istotnym jej elementem jest
dialogiczny charakter 1 uprawianie jej w taki sposob, by stuzyta Kosciolowr” We Wstepie na
s. 47-48 Autor postawit szes¢ hipotez badawczych, ktdre posrednio zapowiadajg strukture catej
dysertacji. Autor na s. 48 zapowiedzial, Ze ,,Stawiane hipotezy w toku analiz zostang poddane
weryfikac)i”. W ostatniej czesct Wstepu (s. 51-52) zapowiedzial tematyke wszystkich czterech
rozdzialow rozprawy. Trzeba podkreslic, ze we Wstepie na s. 49-50 znajduje si¢ bardzo dobra
charakterystyka wykorzystanych w pracy doktorskiej zrodel 1 opracowan, ktorych liczba jest
imponujgea.

Cel rozprawy jest bardzo ambitny i naukowo bardzo dobrze uzasadniony. Kazdy teolog
zajmujacy si¢ J. Ratzingerem/Benedyktem X VI marzy o tym, by udalo mu si¢ zebragé, stresci¢
1 calosciowo przedstawi¢ mysl Bawarczyka w jakim$ waznym obszarze tematycznym. Bardzo
dobrze, ze Autor chciat to zrobi¢ w odniesientiu do eklezjologit fundamentalnej. Trzeba jednak
od razu zada¢ zasadnicze pytanie: czv mozna cklezjologie fundamentaing J.
Ratzingera/Benedykta XVI wyrazi¢ ¢zy tez sprowadzi¢ do czterech tylke zagadnien: genezy
Kosciola, znamion Koéciota, struktury Kosciota i drog urzasadniania jego wiarygodnosci? Dla
przykladu, ks. Henryk Seweryniak w swym podreczniku do eklezjologii fundamentalnej (tenze,
feologia fundamentalna, t. 2, Warszawa 2010), oprocz czterech zagadnien stanowiacych filary
recenzowanej dysertacji, do przedmiotu eklezjologii fundamentalne] wiacza jeszcze
nmeomylnos¢ Kia 1 jego urzedu nauczycielskiego, cuda 1 objawienia prywatne, Kosciét a
ewolucja, Kosciol a religie nmiechrzescijanskie. Nawet w dos¢ ,,s¢dziwym” podreczniku ks.
Stanistawa Nagyego (Chrystus w Kosciele. Zarys eklezjologii fundamentalnej, Wroctaw 1982)
w przedmiocie eklezjologii fundamentalnej, oprécz klasycznych, znajduje sie zagadnienie
przynaleznosci do Kosciota oraz - co bylo ,,oczkiem w glowie™ pozniejszego kardynata —
Urzad Nauczycielski Kosciota. Ponadto eklezjologia fundamentalna powinna obejymowac
zagadnienia metodologiczne. Zmierzam do tego, Ze tytul rozprawy, ktory sugeruje, ze jest w

nigj cata eklezjologia fundamentalna jest troche ,,na wyrost”. Moze trzeba bylo go nieco



zawezié, np. glowne zagadnienia eklezjologii fundamentalngj..., klasyczne zagadnienia
eklezjologii fundamentalnej... lub uzasadnianie wiarygodnosei Kodciota,.. 7

Chociaz tytul rozprawy mozc sugerowac, ze J. Ratzinger/Benedykt XVI wyrazil swoja
apologijng mysl o Kosciele w formie akademickiego traktatu czy systemu (eklezjologi
fundamentalnej), to Autor bardzo stusznie napisat (na s. 47), ze tak mie bylo. Dlatego raczej
nikomu nie uda si¢ znalez¢ w tekstach J. Ratzingera jakiego$ ogoélnego zarysu eklezjologii
fundamentalnej jako przedmiotu czy struktury jego wykladu. Smiem twierdzié, ze ogdlny
zamyst eklezjologin fundamentalnej jako przedmiotu i jego strukture Autor zaczerpnal z
podrecznikow do tej subdyscypliny, a nie z tekstéw Bawarczyka. Czym zatem jest eklezjologia
fundamentalna? Trzeba zgodzi¢ si¢ z Autorem, ktory za ks. H. Seweryniakiem (wielkim
nestorem polskiej teologii fundamentalnej i eklezjologii fundamentalne)) napisal, ze ,celem
eklezjologin fundamentalne] jest uzasadnienie rozumowo — i empiryczno-historyczne aktu
wiary eklezjalnej, okreélenie wiarygodnosel tego aktu oraz apologia najbardziej atakowanych
punktéw wiary w Kosciol” (s. 45) oraz gdy stwierdzit, ze eklezjologia fundamentalna stuzy
»wykazywaniu wiarygodnosci Koéciola w §wiecie wspolczesnym” (s, 321).

Czy jednak apologijna mys$l o Kosciele wielkiego Bawarczyka nie przekroczyla
koncepeji, zalozen, rozwigzan i pojeciowej aparatury tradycyjnej katolickiej cklezjologii
fundamentalnej jako przedmiotu akademickiego? Zdecydowanie tak. W mysleniu J.
Ratzingera/Benedykta XVI o Kosciele 1 jego wiarygodnoscl znajduje si¢ bardzo wiele nowych
elementow, ktore odkryte przez akademicks teologie katolicka mogg ja uzupeki¢ 1 odnowic.
Staralem si¢ kilka z nich wskaza¢ we fragmencie podrecznika do metodologn teologn
fundamentalney (K. Kaucha, ,.Nowe elemenly w metodologii teologii fundamentalne; —

eklezjologii”, w: M. Rusecki, J. Mastej. K. Kaucha, Metodologia teologii fundamenialney,

Lubliin 2019, s. 387-454). Podsumowujac ten punkt recenzji, czy J. Ratzinger/Benedykt XVI
pozostawil po sobie gotowa eklezjologie fundamentalng — me. Czy dzigki jego nowatorskie;j
mysli teologiczne] mozna gruntowme udoskonali¢ tradycyiny wyklad z te) tematvky —
zdecydowanie tak. I wlasnie tak trzeba rozumie¢ tytﬁl 1 koncepcje recenzowane) rozprawy. Tak
rozumiana, z naukowego punktu widzemia jest bardzo potrzebna, Zostata dobrze pomyslana
jako jeden z etapdw badawczych teologicznej tworczo$el Bawarczyka, kidrej badanie, a tym
bardziej recepcja chyba nigdy si¢ nie zakonczy.

Wykaz skrotow w dysertacji jest sporzadzony prawidlowo. Biblhiografia jest bardzo
obszerna. Rodzi sie pytanie; czy powinno sie w tej samej czesci bibliografit umieszczaé Pismo
$wicte 1 dokumenty Nauczycielskiego Urzedu Kosciola? Wrazliwo$¢ teologiczna podpowiada,

ze racze] nie. O ile dokumenty Kongregacji Nauki Wiary sg dokumentami Magisterium

3



FEcclesiae, o tyle dokumenty Migdzynarodowe) Komisji Teologiczne] — nie sg. Chyba nie bylo
konicezne | rozbijanic” w bibliografii publikacji Benedykta XV1 Uczniowie Pana katechezy o
Apostolach (Krakow 2020) na poszczegdine rozdzialy — mozna bylo podac po prostu jedng
publikacje. Kilka uwag technicznych do bibliografii znajdzie si¢ w punkcie recenzji

poswigconym stronie jezykowej 1 redakcyjne).
2. Rozdzial I: Geneza Kosciola

Genczie Kosciola J. Ratzinger/Benedykt XVI po$wigctt bardzo wiele uwagi, W jego
tekstach jest na ten temat sporo tresci, ktére rzadko lub w ogodle nie wystepwa w tradycyjnym
wykladzie eklezjologii fundamentalne), dla ktorej geneza Kosciola byfa 1 jest jednym z
najwazniejszych zagadnien. Dobrze si¢ zatem stalo, Ze rozdzial 1 dysertacji jest poswiccony
wlasnie tej kwestii,

Rozdzial ten sklada si¢ z trzech paragrafow. Pierwszy z mich nosi tytut . Problem genezy
Kosciola”. Nasuwa si¢ pytanie: czy jest on potrzebny i uzasadniony? Trzy jego picrwsze
podpunkty (1.1 Kontekst poszukiwan, 1.2 Geneza chrzescijanstwa w ujgciu metodologii
redukeyinych, 1.3 Geneza chrzedcijanstwa w ujeciu metodologi afirmujacych Objawiente)
zawierajg material | spoza” tekstow Bawarczyka —~ material stanowiacy szeroki kontekst
analizowanego zagadnienia. Taki paragraf bylby potrzebny, gdyby Autor przedstawil w nim
stanowisko samego Ratzingera w kwestii mozliwosci badania historycznych poczatkdow
Kosciota, mozliwosci 1 granic metod historycznych 1 specyfiki zrodel chrzescijanskich.

Paragraf drugi (Etapy rodzema si¢ Kosciola) jest merytorycznie centralny dla rozdzialu
1. Jest bardzo dobrze opracowany. Autor dysertacji na podstawie szerokiego materiatu
badawczego bardzo dobrze edtworzyt najwazniejsze etapy genezy Eklezji. Natomiast paragraf
trzeci (Obrona historycznosci genezy Kosciola w dokumentach KNW 1 MKT) rodzi
podstawowe pytanie: czy jest w ogole uprawniony? Uwzglednienme dokumentow KNW da sig
uzasadné, lecz dokumenty MKT? Ich autorem nie byt J. Ratzinger. Autor dysertacji na s. 105
napisal: ,,Badajac genez¢ Kosciola, siggnglismy dé dokumentow Kongregacji Nauki Wiary 1
Migdzynarodowej Komisji Teologicznej przygotowanych pod kierunkiem J. Ratzingera”. Czy
stowa ,,przygotowanych pod kierunkiem J. Ratzingera” odnosi si¢ zarobwno do dokumentow
KNW i MKT, czy tylko MKT? O ktorykolwiek z wariantow chodzitoby Autorowi, to nie
wydaje sie¢ to stuszne. Czy dokumenty Kongregacji Nauki Wiary trzeba traktowaé jako
Magisterium Ecclesiae, czy tez przygotowane pod kicrunkiem J. Ratzingera, a moze jako
odzwierciedlajgce teologiczne poglady J. Ratzingera? Ostatnig z tych opcji zdaje si¢ forsowac

ks. Grzegorz Strzelczyk, do ¢zego powroci si¢ w pytaniach do Autora. Jesli nawet Bawarczyk

4



jako prefekt KNW inspirowal wiele dokumentdéw MKT, to pod zadnym « nich si¢ mie podpisat
— ni¢ odbierajmy zastug innym osobom uczestniczacym w procesie powstawania tych tekstow.
Trzeba koniecznie dodaé, 1 tym Autor mogiby sie skutecznie broni€, ze w tomie VIII/1 Opera
omnia znajdujg si¢ teksty Ratzingera odpowiadajace podpunktowi 3.2 (Nota o ksigzce o.
Leonarda Befta OFM), 3.3 (Dokument MK'T o Kosciele) 1 3.4 (List Kongregacji Naukt Wiary
dotyczacy Kosciofa jako communio).

Szkoda, 7e w rozdziale I Autor nie wspomnial o stowie Fkklesia, ktdre zdaniem
Ratzingera jest kluczowe dla genezy i istoty Kosciofa, i o polemice dwdch kardynalow
{Ratzingera i W. Kaspera) dotyczace] poczatkéw Kosciola w Jerozolimie (lokalny czy
powszechny?). Szkoda takze, ze Autor nie wydoby! krytycznych uwag Ratzingera pod adresem
liberalne;j egzegezy protestanckiej 1 kitku reprezentantow egzegezy katolickiey twierdzacych,
ze Jezus absolutnic nie cheiat zakladaé Kosciola, Jesh panigtam, to w jednym z tekstow tomu
VII/1 Opera omnia jest krotki szkic przemian w najnowszej egzegezie w kwestii jej stosunku

do poczatkow Kosciofa i intencji Jezusa w te] materil.

3. Rozdzial 11: Znamiona KoSciola

Uzasadnienie zagadnienia znamion KoSciola jako tematu rozdzialu drugiego Autor
zaczerpngl od innych autorow, nie od Ratzingera/Benedykta XVI, ktorych przytacza we
wprowadzemu do tego rozdziatu (s. 108-109). Szerze] pisze o znaczeniu rozdziatu drugiego na
s. 324 (w Zakonczeniu) tak: ,,Ukazanic znamion Kodciota w swietle teologii J. Ratzingera ma
wyjatkowg warto$¢ dla eklezjologii fundamentalnej, poniewaz stanowi argument apologijny.
W swiecie petlnym podzialéw, relatywizmu 1 kryzysu toZzsamosci, ukazuje Kosciol jako
rzeczywistos¢ wigksza niz jedynie ludzka mstytucja. Jest on zywa wspolnotlg, Boizym
zwolaniem, powolang do bycia znakiem i narzedziem zbawienia dla calego $wiata.
Przeprowadzona analiza daje nowe spojrzenie na znamiona Kosciota, ktdre staja sigkl hczowym
elementem argumentacji za wiarygodnoscia wobec swiata”. Faktycznie, problematyka znamion
Kosciola byfa 1 jest klasyczna zardwno w dawniejsze) ek-le.ijolﬂg—ii apologetyczne], jak 1 w
nowszej — fundamentalnej. Autor dysertacyi stusznie igczy zagadnienie znamion z tozsamoscig
Kosciola i jego cigglodcia, czyli nieprzerwanym trwaniem Kosciota Chrystusowego w dzigjach
(na s. 109 Autor pisze; ,,Fakt trwania Kosciota Chrystusowego w Kosciele Katolickim jest
ukazywany na podstawic jednosci, $wigtosci, powszechnosci i apostolskosci™).

Rozdzial ten sklada si¢ z czterech paragraféw — kazdy z nich dotyczy jednego ze

znamion Eklez}i (jedno$¢, swigtose, powszechnos¢ 1 apostolskosc).



A propos tytutu paragrafu pierwszego (Jednoéc) mam pytanic do Autora, ktore znajduje
sie w koncowej czesci recenzji. Ten paragraf jest bardzo starannie opracowany, jednak dziwi
dos¢ czeste przywolywanie mysh 1 stow wielu innych teologéw, a nie tylko
Ratzingera/Benedykta X VI, Czasami mozna nawet odnie$¢ wrazenie, Ze tematem rozprawy jest
jakics wspélne stanowisko wspokczesnych toologow w okreslone) kwestii. Wskutek tego
nickiedy ginie oryginalnos¢ mysli wielkiego Bawarczyka.

To samo odnosi si¢ do paragrafu drugiego (Swigtosé). Jest on bardzo dobrze
przygotowany i napisany, jednak bardzo czgsto, zwlaszcza od s. 135 Autor cytuje i Ratzingera,
i wielu innych teologow. W efekcie powstajg partie wieloautorskie, przy czym trudno
powiedzice, by inni autorzy dodawali cos istotnego do mysli Bawarczyka. Na przyktad na s.
144 jest fragment dobrze to ilustrujacy: ,«Kosciol juz jest swigty — jak podkresla A.
Napiorkowski — w tych, ktorzy zyja w Chrystusie». S. Nagy zauwaza, ze widoczne jest to w
licznych procesach beatyfikacyjnych 1 kanonizacyjnych. H. Sewerymak dodaje, ze nalezy
pamigtac o wielu anonimowych, nieznanych z imienia swigtych, ktorzy w tajemnicy $wietych
obcowania naieza do Kosciola”. Trzeba tu koniecznie dodaé, ze Autor bardzo stusznie
poswiccit wiele uwagi tekstom Ratzingera o Piotrze jako Opoce it jako przeszkodzie
{skandalon). Jest to jeden z bardzo oryginalnych elementdw teologicznej mysli
Ratzingera/Benedykta XVI. Trudno go znalezé w eklezjologu fundamentalnej, a tym bardzie)
w eklezjologii-apologetycznej.

Paragraf trzect (Powszechnos$¢) jest bardzo dobrze opracowany. Jego wielka zaletg jest
to, Ze Autor pos$wigcit wiele miejsca egzegezie Dz 2 dokonanej przez Ratzingera, ktdra zmierza
do wykazania powszechnosci Kosciola od jégo poczatkow. Ta egzegeza jest jednym z
nowatorskich 1 oryginalnych elementow mys$lh Bawarczyka. W tym paragrafie Autor nie tylko
umiescit innych autoréw niz Ratzinger/Benedykt XVI, lecz takze odwolania do KKK i
nauczanta Faticanum 11. Dziwi to, Zze omawiajac waing kwestie extra Ecclesiam salus nulla
(,.,poza Kiem nic ma zbawienia™) Autor zacytowal ksiazke B. Sesboiié, Pozu Kosciolem nie ma
zhawienia. Historia formuly i problemy interpretacyjne (ttum. A. Kurys, Poznan 2007) i Lumen
gentium (nr 14), a nie przywolal obszernego tekstu Ratzingera ,,Poza Kosciolem nie ma
Zzbawienia”? z tomu VIII/2 Opera omnia.

Paragraf czwarty (Apostolskos¢) jest podobnie jak poprzednie bardzo dobrze
opracowany. Podobnic jak w poprzcdnich Autor przywohyje innych autordw i fragmenty KKK.
Jednak — 1 to trzeba wyeksponowa¢ - Autor dostrzegt wiele oryginalnych tresci u Bawarczyka.
Konkluzje wienczgce ten rozdzial sa tylke krotkimi streszczeniami i trudno znalezé jakies

konkretne wmoski z pracy badawczej.



Podsumowujac, poszczegodine znamiona zostaly przez Autora opracowane bardzo
gruntownie. To jakby badania podstawowe. Warlo jednak zauwazy¢, ze mys$l teologiczna
Ratzingera/Benedykta X VI jest w odniesieniu do znamion oryginalna dlatego, ze je faczy 1spaja
od ich wnetrza, istoty, cho¢ odnosne teksty sg dos¢ krotkie 1 znajduja sig w wigkszych tekstach
poswigcenych innym zagadmemom. Podobnie Ratzinger/Benedykt XV faczy i spaja cnoty
teologaine. Szkoda, Zze Autor nie przywolal eklezjologii communio, kiérej Ratzinger byt
wielkim zwolennikiem, a nawet wspottworea, a ktora doskonale laczy 1 spaja znamiona
Kosciola, a takze Kosciot powszechny i Koscioly lokalne oraz Koscidl i Eucharystie. Na
szczescie Autor dostrzegl to wieloplaszczyznowe zespalanie w Kosciele, o ktorym stusznie
napisal na s. 118: _Dlatego Koscioly lokalne — jak podkre$la niemiecki teolog — sa calym
Kos$ciolem, a nie rodzajem parceli wycigte) z wickszego organizmu. Ale z racfi odkrycia, ze
Chrystus meze by¢ zawsze tylko caty, nie mozemy zapomnieé réwniez o tym, ze moze On by
tylko jeden 1 ze z tego powodu mamy Go w calosci tylko wowczas, gdy mamy Go z innymu,
gdy mamy Go w jednosct. W tym sensie jednosé Kosciota powszechnego jest wewnetrznym
momentem Kodciola lokalnego 1 odwroinie — wieloé¢ 1 wlasne znaczenie Kosciotow lokalnych
naleza do istoty jednosci koscielnej” 1 na s. 119; , Jeden Koscioi powszechny zbudowany jest
zatem z wielu Koéciotow lokalnych pozostajgcych we wzajemnej komunii pod
zwierzchnictwem papieza. Pasterz kazdej lokalnej wspélnoty — zaznacza J. Ratzinger — «nie
przepowiada we wiasnym imieniu ant w imieniu jakiej$ pojedyncze) wspolnoty czy tez innej

grupy, lecz w imieniu Kosciola, ktory jest jeden w kazdym czasie 1 migjscu»”.

4. Rozdzial HI: Struktura Kosciola

Problematyka struktury Koéciola byla zawsze podeimowana zardowno przez
eklezjologie apologetyczna, jak i fundamentalna. Filarami tej problematyki sa apostolat, prymat
oraz ich sukcesja. Notabene, w wielu tekstach Ratzinger mowi, ze najogdlniej rzecz biorac
strukturg Kosciota tworzy slowo Boze i sakramenty. Autor dysertacji omawia sakramenty w
ramach zagadmenia sukcesji apostolskie). Rozdzial 111 sklada si¢ z czterech paragrafow.

Pierwszy z nich nosi tytul , Ksztaltowanie si¢ urzedow” 1 jest to zrozumiate, jednakze
wydaje si¢, ze mysl Bawarczyka wyrdznia sie tym, ze wskazuje on na rzeczywistoscl
uprzedzajace czy fundujace urzedy w Kosciele. Chodzi zwlaszeza o stowo Boze 1 sakramenty,
w tym o sakramcnt $wiccen. Ratzingerowi/Benedyktowi XVI chodzi o unaocznienie, ze
Kosciol naprawde nie jest chiodna, bezosobows instytucja wielu urzedow, bo przyymuje sie w
nim konkretne funkcje (urzedy) na mocy $wigcen 1 jest si¢ za nie osobiécie odpowiedzialnym

przed Panem 1 calym Kosciolem. W tym paragrafie, bardzo dobrze opracowanym, Autor



wykorzystal wiele tekstow Benedykia XVI. Na niektorych stronach sa zbyt dlupie akapity.
Ponownie Autor przywoluje innych egzegetow 1 teologow, w tym wielokrotnie G. Lohfinka
(preyp. 693, 700, 718). Na s. 203 Autor przywoluje stowa H. Pietrasa, piszac: ,,Wedlug H.
Pictrasa na poczatku I wicku «pojawia si¢ koncepcja episkopatu monarchicznego. Jego
wielkim zwolennikiem byl lgnacy Antiochenski {...). Podkresla znaczenie jednego biskupa
(episkoposa) 1 jego rady prezbiterow wokot ktorego zbiera sig¢ caly Koscioh»”. Ta informacja
jest bardzo dobrze znana w eklezjologii, a u Ratzingerowi towarzyszy jej poglebiona analiza
teologiczna.

W drugim paragrafie (Sukcesja apostolska) Auter wprawdzie znowu przywotuje wielu
autorow, lecz zdecydowanie wiodacym jest Bawarczyk. Bardzo dobrze si¢ stato, ze Autor jasno
wyeksponowatl oryginalny element u Ratzingera, piszac na s. 213: , nie wolno si¢ tudzic: z
istnienia nowotestamentalnych, uznawanych za apostolskie, pism nie wynika jeszcze istnicnie
«Nowego Testamentu» w formie «Pisma» — od pisma do Pisma jest jeszcze daleka droga. Jest
rzeczg wiadoma 1 nie do przeoczenia, ze Nowy Testament nigdzic nie uwaza sicbie za « Pismon,
dla niego «Pismenm» jest jedynie Stary Testament, podczas gdy orgdzie Chrystusa jest
«duchemy, ktory uczy rozumie¢ Pismo”. W rzeczy samej, powstanie Pisma, czyli kanonu jest
scisle zwigzane z sukcesjg apostolska, a szczegdlnie z sukcesjg po $w. Piotrze Apostole.

Paragraf trzeci jest wlasnie jej po§wiecony 1 nosi tytul ,,Prymat”. Jest bardzo dobrze
opracowany. Wprawdzie znoéw Autor przywotuje innych autoréw, lecz juz mnigj, za to jest
wiece] dlugich fragmentow, w ktdrych analizowane sa teksty tylko Bawarczyka. Nas. 220 jest
fragment, w ktérym Autorowi chyba zabraklo dystansu do tekstu Ratzingera. Tylko go referuje,
lylko podaza za mysla Ratzingera, wraz z mim zadaje pytanie | na nie odpowiada. Oto ten
fragment: ,, Trudno jednoznacznic stwierdzi¢, czy stowa Jezusa: «a bramy piekielne go nie
przemogag», odnosza si¢ do Piotra czy Kosciola, Ich paralela znajduje sie w Ksigdze Jeremiasza:
«A oto Ja czyni¢ ci¢ dzisia) twierdzg warowna, kolumng zelazng i murem spizowym przeciw
cale) ziemy, przeciw krélom judzkim 1 ich przywodcom, 1ch kaplanom i ludowi tej ziemi. Bedg
walczy¢ przeciw tobie, ale nie zdolajg cig [zwyciezyc], gdyz Ja jestem z tobg - wyrocznia Pana
— by ci¢ ochrantaé» (Jr 1,18-19). Obietnica otrzymana przez Jeremiasza zwigzana byta z
konkreing misjg, kiorg miat podjgé. Obietnica, kiorg otrzymat Piotr, ma wynar glebszy, bo
dotyczy ona nowego ludu — Kosciola”. Chyba przydatoby sie spojrzeé na ten wazny iekst z
dystansu 1 wyciagna¢ wnioski. Podsumowujac, ten paragraf zawiera bardzo duzo dobrze
usystematyzowanych i waznych tresci, pomewaz tak jest w tekstach Ratzingera/Benedykta
XVI. Wydaje mu sig, ze Autor pomingl kilka istotnych kwestii, m.in. teelegic prymatn
papieskiego w ueciu kard. Pole’a 1 zwigzek tego prvmatu z krzyzem, cierpieniem 1

B



odrzuceniem w rodzinie chrzescijanskie;. Pominagt istoine korzysel # prymatu papieskiego dla
Kosciola, m.in. niezaleznos¢ od $wiata, naciskow wladz politycznych 1 sit ekonomicznych oraz
dvktatu zdania wickszosci. To bardzo istotny rys Ratzingera/Benedykta XVI teologii prymatu
— z oczywistych powodow istotny takze dla wiarygodnosci Kosciota.

Paragraf czwarty nosi tvtut | Demokratyzacja Kosciola”. Faktyczme, Ratzinger napisat
kilka bardzo waznvch tekstow wprost na ten temat. Dobrze si¢ stalo, ze Autor uwzglednit to
zagadmenie w swej dysertacii. Sadze, ze to wplyw ekiezjologii fundamentalnej ks. H.
Sewerymiaka. My$l Ratzingera/Benedykta XVI wyrdinia si¢ bardzo szerokim widzeniem tej
problematyki. Dla Bawarczyka demokratyzacja Kosciola to punkt wyjscia do kwestii wiara
chrzescijanska 1 Koscidétf a polityka. Autor dysertacji dostrzegl to, zwlaszcza w podpunkcie 4.2
,.Kosciot wobec demokracyi”. Na s. 240 Autor przytoczyl stowa Ratzingera z ksigzki 8o/ ziemi,
ktore sg ,,miodem na serce” dla kazdego chrzescijamina i dla eklezjologii apelogijne); .. Kosciot
jest czym$ innym — Koscidl jest, by tak powiedziec, sita duchows. Oczywiscie, Kosciol ma
forme spoleczng i organizacyjng, ale w swej 1stocie stanowi zrodlo sity, ktore dostarcza czegos,
czego panstwo samo w sobie jest pozbawione”. W lych stowach jest wyrazona glebia nmyslema
Bawarczyka o istocie Kosciola 1 jego jasne widzenie wiarygodnosci Eklezji.

Nas. 243 w przypisic 1002 sg stowa, ktore trudno zrozumie¢: ,,A. Banka zwraca uwage,
ze tak zwana droga synodalna, ktéra odbywa si¢ w Niemczech oparta jest na przekonaniu, ze
zarowne Swieccy jak 1 duchowni pochylajg sic «nad kluczowymi z perspektywy Kosciola w
Niemczech problemami nie tylko je analizuja 1 omawiaja, proponujgc rozmaite rozwigzania,
ale takze podepmujg nad mimi glosowania, ktorych wynik powinien by¢ wigzacy. Powinien,
pontewaz z punktu widzemia koscielnego prawa, memiecka droga synodalna nie jest am
synodem lokalnym (Kosciota w Niemczech), ani diecezjalnym; jest oddolng inicjatywa, ktdra
— cho¢ wypracowuje rozmaite propozycje rozwigzan dotykajacych niemieckich katolikow
kryzysu — nie moze oczekiwac, ze beda one mialy charakter wigzacy dla niemieckiego
Episkopatu, a tym bardziej dla Watyvkanu™. Pochodza one z artykulu A. Bankt .Jaka proyszlosd
Kosciola? Synodalne dylematy i perspektywy (,,Studia Nauk Teologicznych PAN” 19,2024, s,
13). Trudno pojaé czy wyniki glosowan, o ktdrych tu mowa powinny by¢ wiazace, czy nie, lecz
chyba nie jest to pytanie do Autora rozprawy. Trzeba dodac, ze Autor przywoluje — jak pisze —
aktualne rozumienie eklezjologii w perspektywie synodalnosci w ujeciu ks. G. Strzelczyka (z
Jego najnowszej ksiazki I klezjologia, s. 289-297) i1 dodaje w zakonczeniu paragrafu (s. 244),
ze Ratzinger/Benedykt XV by si¢ z tym nie zgodzil.

Podsumowujgc, caly rozdziatl jest opracowany bardzo rzetelnie. Jednak Autor, chocby

w  zakonczemiu rozdzialu powinien bardziej wyeksponowaé to, ze zdaniem

9



Ratzingera/Benedykta XVI Koscidt musi mie¢ okreélong strukturg, bo ona gwarantuje mu
realnos$é w historii, statoéé, cigglosé i niesprzecznos¢ nauczania. Jest wiele tekstow Ratzingera,
w ktorych zdecydowanie polemizowal on z liberalng egzepeza protestancka, ktora byla
przeciwna jakimkolwick strukturom koscielnym 1 starala si¢ to udowadniaé tekstami

biblijnymi. Ratzinger, réwmiez przy pomocy Pisma, wykazywal co$ wrecz przeciwnego.
S. Rozdzial TV: Drogi uzasadniania wiarygodnosci Kosciola

Autor na s. 253 tak zapowiada rozdzial IV  Analizujgc bogaty dorobek teologiczny J.
Ratzingera/Benedykta X VI, mozna zaproponowac nowe drogi uzasadniania wiarygodnosci
Kosciola. Wsrod nich znajduja sie: via pulchritudinis, via caritatis, via spei, via rationis.
Pigkno, milos¢, nadzieja i racjonalnos¢ obecne w tworczo$ci niemieckiego teologa, wskazujg
na wiarygodnos¢ Kosciola”. Niemal to samo Autor wyrazil we Wstepie do dysertacji (s. 52).
Na s. 2353 pisze o vig rationis, a w spisie tresci i winnych miejscach rozprawy jest ona nazywana
via rationalitatis, lecz to oczywiscie niewielkie medopatrzenie.

Z cala pewnosclg rozdzial I'V jest bardzo oryginalng czescia recenzowanej dysertacil.
Poszukiwanie 1 formulowanie konkretnych argumentéw czy drog argumentacyjnych w
tworczosct Bawarczyka jest nowym i bardzo potrzebnym kierunkiem w teologi 1 eklezjologn
fundamentalne). Bardzo stusznie Autor na s. 252 wskazal podloze tego kierunku. Przywotal
publikacje ks. H. Seweryniaka i ks. M. Ruseckiego. Pierwszy z nich najpierw naszkicowal
nastgpujace drogi uzasadnianmia wiarygodnosci Kosciota: via paradoxa (poprawnie powinno
by¢ via paradoxae), via historica, via notarum, via empirica, via dialogica 1 via ethica, zas z
nowsze] literatury teologiczne) wydobylte oto: via notarum, via paradoxa, via communionis,
via testimonii, via ethica, via significationis, via estentige (poprawnie powinno byé via
essentiae), via finalitatis t via prophetarum. M. Rusecki opracowal nastgpujace argumenty
przemawiajagce za wiarygodnoscig chrzedcijanstwa i Kosdciofa: rezurekcjonistyczny,
skrypturystyczny, mirakulistycziy, martyrologiczny, werytatyway, bonatywny, kaloniczny, ze
swigtosci, prakseologiczny, agapetologiczny, sperancyjny, kulturotworczy, personalistyczny,
aksjologiczny i komparatystyczny.

Dzi¢ki swym analizom Autor — jak juz powiedziano — odkryt u Ratzingera/Benedykta
XVI cztery drogi uzasadniania wiarygodnosci Kosciola. Kazdej z nich poswigcit odrebny
paragraf. Pierwszy z nich nosi tvtul ,,Via pulchritudinis — droga z pigkna” (wprawdzie sg tu
wspominani inm autorzy, to jednak jest duzo Ratzingera, a na mektorych stronach tylko on),
drugi — ,,Via caritatis — droga z mitoéci” (tu zdecydowanie dominuje glos Bawarczyka), trzeci

— ,,Via spei — droga z nadziei” (jest on bardzo dobrze osadzony w materiale Zrodlowym;

10



wprawdzie czgsto przywolywany jest W. Hryniewicz, lecz dominuje Ratzinger), a czwarty —
,,Via rationalitatis — droga z racjonalnosci”.

Ten rozdzial jest najbardziej oryginalng czescia doktoratu, ktora wymagata wicle
wysitku, poniewaz nie jest fatwo dobrze zbudowaé argumenty (viae) na rzecz wiarygodnosci
Kosciola. Autor bardzo dobrze peradzil sobie z fym zadaniem. Trzeba przy tym zapytad:
dlaczego tylko cztery drogi uzasadniania wiarygodnosci Kosciola? Czy nie mozna by
sformutowac jeszcze innych? A droga z wolnosci? Ratzinger pisze zdecydowanie: ,,W Kosciele
chodzi o wolno$¢ w najglebszym sensie tego stowa, 0 moznosé uczestnictwa w bycie Bozym”
(tenze, ,,Wolnos¢ 1 zobowigzanie w Koéciele”, Opera omniu t. VIII/1, 5. 408). Jest wiele jego
tekstow szeroko traktujacych zagadnicnie wolnosci, takZze w perspektywie eklezjologicznej.
Zreszta Autor ,,dostrzegl” wolnos¢ i poswigcil jej wiele cennych stow zwiaszcza nas. 312-313.

A droga z prawdy (via veritatis)? Bez watpienia prawda jest dla Ratzingera/Benedykta
XVI wartoscig kluczowa, filarem innych wartosci 1 chyba podlozem wszystkich drog
uwiarygodniania. Sam Autor dostrzegl to, gdy napisal na s. 271 (w par. 2. Via caritatis — droga
z milodci): | Jak stwierdza J. Ratzinger, «mito$¢ potrzebuje prawdy. W tym sensie mozemy
powtedziec, ze mitos¢ bez Boga Stworcy, ktory rgezy za dobro¢ tego, co istnigje, stracilaby
swoj fundament 1 stataby si¢ bezpodstawna»” i na s. 304 (w par. 4. Via rationalitatis — droga z
racjonalnodei): ,,Czlowiek moze wlasciwie si¢ rozwijaé, poznajgc sens swojego istnienia i
otaczajaoej go 1zeczywistosei tylko wtedy, gdy odnajduje stale oparcie na gruncie prawdy”. W
rozprawie zamiescil tez bardzo krotkie 1 blyskotliwe my$h Bawarczyka o prawdzie, np. na s.
309: ,,Cztowiek moze czerpac z doswiadczenia innych tylko i wylacznie wiedy, gdy ufa, ze to,
co Jest mu przekazywane, okazuje si¢' prawda”, na s. 313: Celem gloszenia wiary jest
doprowadzenie ludzi do prawdy”™, na s. 313; ,Wierzacy w duchu milosci pragng innych
doprowadzi¢ do prawdy” czy na s. 314: Tu ujawnia si¢ wyjatkowa rola Kosciola, ktory daje
$wiatu nadziej¢ na poznanie pelnej prawdy ™.

Podsumowujac, rozdzial o drogach uzasadniania wiarygodnosci Kosciota jest bardzo
dobry. Mozna powiedziec, ze jest wizytowka rozprawy, jest dojrzalym zwienczeniem badan
naukowych Autora nad eklezjologig fundamentalng Bawarczyka, 1 ze jednoczesnie otworzyl
brame do dalszych badan w poszukiwaniu drog, kiore mozna by zacza¢ od drogi z wolnosci

czy drogi z prawdy.

6. Zakofczenie
Rozprawe doktorska wieniczy Zakohczenie (s. 321-327). W pierwszych jego stowach

Autor precyzyjnic przypomnial cel swych badan. W dalszej czesei sformutowal szesc

11



wnioskdw wynikajgeych z badan. Dokladnie odpowiadaja one szesciu hipotezom badawczym,
przedstawionym we Wstepic na s. 47-48, 1 stanowia ich rozwiniecie jako efekt weryfikacji
przeprowadzone) w trakcie badan naukowych. Trzeba im si¢ blizej przyjrzed.

Whniosek pierwszy: ,Eklezjologia J. Ratzingera jest zakorzeniona w Biblii i Tradycji
Kosdciota”. Te prawda. Jednakze bardzo istotnym i naukowoe donioslym rysem jego mysl
teologiczne 1 apologijng) jest co$ o wicle bardzic) ,,fundamentalnego”, a mianowicie obrona
autorytetu Biblii i Tradycji Kosciola. To teologia dogmatyczna musi by¢ zakorzeniona w Biblii
1 Tradycji Kosciota, bo to sa jej podstawowe Zrodla, lecz to teologia fundamentaina ma za
zadanie i§¢ ,,glebiej™: uzasadnia¢ wiarygodnosc Biblit i Tradycji Kosciola. Ratzinger szeroko o
tym pisze w t. X Opera omnia {(Wiara w Pismie i Tradycji), a takze w innych tekstach. Autor
dysertacji wspomniatl o tych zagadmieniach, gdy napisal za Bawarczykiem, ze powstanie Pisma
{czyh ustalenic kanonu) zawdzigeza sic sukcesji apostolskiej. Dzigki niej mozna tez méwil o
Tradycyi Kosciola. Trzeba tu przypomnie¢ bardzo odkrywcze stowa Ratzingera: ,,Prymat
rzymski, czyli uznawanie Rzymu za kryterium autentycznej wiary apostolskiej, jest starszy niz
kanon Nowego Testamentu, niz «Pismo»” (Opera omnia t. VIII/1, s. 575).

Whiosek drugi: ,,Geneza Kosciota wedlug J. Ratzingera jest integralng czescig historii
zbawienia”. Zgoda. Trzeba jednak doda¢, ze w tekstach Bawarczyka geneza Koéciota jest
czesto omawiana w $cistym powigzaniu z jego istotg. Wlasnie dlatego, ze patrzy na Eklezje
apologijniec Ratzinger widzi te obydwie rzeczywistosci memal jednecze$nie. Nie mozna
zrozumie¢ genezy Kosciola bez jasnego obrazu jego istoty, 1 odwrotnie. Mozna odniesé
wrazenie, ze w rozprawie troche bi’akuje miejsca ha istotg Kosciola, jego cel, sens — po co on
w ogole jest 1 o co w nim tak naprawdg chodzi. Tymezasem w tekstach Ratzingera/Benedykta
XVI jest duzo krotkich mysli doskonale ukazujacych istote Kosciota, np. | Kosciol jest
zgromadzeniem ludzi dia Boga z wszystkich stron $wiata” (Opera omnia t. VIII/1, 5. 477),
,.Kosciol jest przychodzeniem 1 wychodzeniem Boga do nas i nas ku Bogu. Jego zadaniem jest
otwieranie zamykajaoego si¢ w sobic $wiata na-co$ wyzszego niz on sam, dawanic mu $wiatla,
bez ktorego nie nadawatby si¢ do zamieszkania” (Opera omnia t. VIII/1, s, 633-634), , Kosciot
jest terazniejszoscig Chrystusa, naszg jednoczesnoscig z Nim, Jego jednoczesnoécig z nami”
(Opera omnia t. VII/1, s. 236), ,W Kosciele wychodzimy z paradygmatow, aby stana¢ w
obliczu samej Prawdy (zob. Mk 4,18; J 16,25). Na tym wiasnie polega «Objawienie»; stanowi
ono sam rdzen naszcgo wyzwolenia, wyprowadza nas z labiryntu obrazow i historycznych idei
1 doprowadza do spotkania z rzeczywistoscig darowang nam w Chrystusie™ (Opera omnia t.

VIH/2, s. 691).

12



Whniosek lrzeci: ,,Znamiona Kosciota w uj¢ciu J. Ratzingera sa dynamiczng strukturg
jego tozsamoscel 1 misji”. Tak, przy czym Autor moglby czgsciej pisad, Zze chodzi tu o dobrze
znana w cklezjologii via notarum.

Whniosek czwarty: ,.Struktura Kosciola w teologii I. Ratzingera jest zakorzeniona w
misterium Chrystusa oraz w tradycji apostolskiej”. Pelna zgoda.

Wniosek piaty: ,,Analiza mysh J. Ratzingera pozwala na ukazanie wiarygodnosci
Koséciola wyprowadzonej z czicrech drog: pigkna, milosci, nadziei 1 racjonalnosei”. Tak, przy
czym zbior tych drog nie jest zamknigty 1 mozna, a nawet trzeba wydobywac kolejne.

Whiosek szosty: ,Eklezjologia fundamentalna J. Ratzingera jest aktualna it otwarta
wobec wyzwan wspdtczesneg kultury”. Zasadnicrzo tak. Czy jednak te okreslema eklezjologu
Bawarczyka nie sg swego rodzaju ,,teologiczng poprawnoscig” 1 czy catkowicie odpowiadajg
tej eklezjologit? Jest ona aktualna i otwarta, a Koécidd zdaniem Bawarczyka musi by¢ otwarty
na swiat i zdolny do dialogu z nim, lecz jego mysl teologiczna jest bez watpienia takze bardzo
krytyczna wobec swiata 1 kultury zwlaszcza wiedy, gdy odrzucajg Boga. Jest on bardzo
krytyczny takze wobec rdznych watpliwych form chrzedeijanstwa i niewla$ciwych postaw
chrzescijan, W jego tekstach jest sporo krytycyzmu takze wobec blednego myslema 1
postepowania w Kosciele. Chodzi mu o liberalizacj¢ wiary, kompromisy ze $wiatem,
rezygnacje z radykalizmu Ewangeli, wygodnictwo, lenistwo itp. Eklezjologia, w tym
eklezjologia fundamentalna Ratzingera/Benedykta XVT jest - jednym stowem — profetyczna.

7. Strona jezykowa i redakcyjna

Ogdlnie rzecz ujmuyge, Jezyk rozprawy jest zasadniczo poprawny, zardwno jako jezyk
teologiczny, jak i stylistycznie. Jest przy tym precyzyjny. Redakcja dysertacji jest staranna.
Przypisy sa wlasciwie sporzadzone. Zdarzaja si¢ partie zbyt rzadko podzielone na akapity, lecz
nie jest ich duzo, Nie do konca wlasciwe 1 uzasadnione jest przywolywanie innych autoréw niz
Bawarczyk w tak duzej ilosci, o czym juz nadmienitem. Rzuca si¢ w oczy duza liczba
powtorzen, czego moze trudno bylo uniknac¢, bowiem Autor w swej gorliwosci czesto cheial
przypomina¢ czylelmikowi w konkluzjach 1 zakonczeniach rozdziatow, o czym wczesniej
napisal, 1 co z pewnoscia uwazal za bardzo waine.

W rozprawie jest troche niedociagnied technicznych. Sporo z nich wyiapalem 1 tu
przedstawi¢ (podkreslone) po to, by ulatwic¢ korekte przed wydaniem rozprawy drukiem, do
czego zachecam Autora, bo praca na to bez watpienia zastuguje.

W Spisie tresci na s. 4 jest ,,4.1 Apostolskos¢ Kosciola™.

13



W Bibliogralii na s. 9: Benedykta VI, Przeméwienie do przedstawicieli swiata kultury 1
nauki, Lizbona 12 maja 2010 r,....

W Bibliografii na s. 10: Ratzinger J., ,,Bog pragnie zbawicnia wszystkich ludzi”, XXV
Niedziela zwykla, Msza stacyjna w roku swigtym, Rzym, 18 wrzesnia 1983, w: tenze, Kazania,
Opera Omnia, t. XIV/2, ttum. J. Marecki, Lublin 2020, s. 864-873. Ten sam blad w nazwisku
tego tlumacza jest takze na s. 11, 14, 15, 16, 18, 22, a na s. 22 jest poprawnie; Ratzinger J., W
drodze do Jezusa Chrystusa, ttum. J. Merecki, Krakow 2004,

W Bibliografii na s. 24: Brzezifiski D., Liturgia chrzescijanskiej mitosci. Refleksja na
marginesie encykliki Benedykta XVI..., w: W, Luzynski (red.), Bog jest milo Komentarze do
encykliki Benedykta XVI, Torun 2015, 5. 123-133.

W Bibliografii na s. 25: Krzeminski K., Bég: Ojciec syn Bozy. Duch Swiety — milos¢

osobhowa, w; W, Luzynski (red.), Bog jest mitoscig. Kementarze de encykliki Benedykta XVI,
Torun 2015..., a powinno by¢: . Bég Ojciec, Syn Bozy, Duch Swigty — mitos¢ osobowa....”.

W Bibliografii jest: M. Rusecki, Traktar o wiarygodnosci chrzescijanstwa. Diaczego
wierzyé w Chrysiusa? (Lublin 2010), a powinno by¢: Diuczego wierzy¢ Chrystusowi,

W Bibliografti na s. 26 pomig¢dzy Theologia Benedicta t. 11 at. I11 ,,wkradia si¢” pozycja
Szymik J., Ogniem jest. Chrzescijanstwo jako religia wvera wedlug Josepha
Ratzingera/Benedykta XVI, w: K. Kaucha, J. Mastej (red.), Teologia fundamentalna w
tworczoscl Josepha Ratzingera, Lublin 2017, 5. 103-120, co zburzylo perzadek alfabetyczny.

Na s. 54 ,Jezus zostaje ukazane w perspektywie owczesnych prorokdw, rabinow,
cudotworcow”.

Na s. 57: ,Wedlug Vermesa juz pod koniec i wieku chrze$cyanski obraz Jezusa
przekazywany w Kosciele stat si¢ niezgodny z rzeczywistoscia”.

Na s. 93: «Haec Ecclesia (to znaczy unica Christi Ecclesia)... subsisti in Ecclesia
Catholica» (powinno by¢ subsistit).

Na s. 102 przyp. 316: Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja Dominus lesus, o jednosci
1 powszechnosei zbawczej Jezusa Chrystusa i Kosciota, w: Wokét deklaracji ,.Dominus Iesus™,
red. M. Rusecki, Lublin 2001, s. 9-33.

Na s. 138 ,Z pewnoscia ich glos ma pobudza¢ do refleksji sprawujacych urzedy
Koscielne™.

Na s. 140: ,,2.3 KoSci6t przestrzemg uswiecenia cztowiek” (tak jest w korpusie pracy i
Spisie tresci).

Nas. 165; W pierwszej czgdci zostato ukazana istota powszechnoser”™.

14



Na s. 202: , Dalej przypomina sw. Pawel, ze Zrodlo urzedu prezbitera tkwi w dziataniu
Duch Swigty, a nie w ludzkim ustanowieniu™.

Na s. 204: ,,Wyrazny rozroznienie poszezegdinych urzedu w Kosciele dostrzec mozna

u schytku czaséw apostolskich™.

Na s. 207: ,,Szukajac 1stety sukcesy apostolskic), nalezy spojrzenie na misje Jezusa”

Na s. 235 ,,We wczesnym chrzescyanstwie to Koscioly lokalne zgromadzone wokot
swojego biskupa urzeczywistnialy istote eklezji™.
Na s. 270: ,,Postawy moralne 1 wybory czowieka wierzacego sa wynikajg z refacji ze

Stworca”.

Zauwazylem swoisty btad niepotrzebnego wstawiania przecinka w krotkich zdaniach,
np.: s. 68  Historia zbawienia przedstawtona na kartach Starego Testamentu, zapowiada
ostateczne wyzwolenie czlowieka”, 5. 74: | Ustanowieniec Dwunastu, ma by¢ zapowiedzia
nowego zgromadzenia”, s. 80: , Jego zbawcza meka na krzyzu, przepelniona jest modlitwa
zanoszong w udrece do Boga”, s. 96: , Tylko calosciowe spojrzenie na zycie Chrystusa, daje
szansg zrozumienia genezy Koscioda”, s. 140: | Kodciol poréwnany byl przez nich do
nierzadnicy, ktéra dzigki tasce Jezusa, staje si¢ Jego oblubienicy”, s. 140: ,,Pomimo laski Bozej
w KoSciele obecny jest takze grzech, ktéry na szczgécie nie przeczy, jego celowi
eschatologicznemu jakim jest zjednoczenie z Bogiem™, s. 144: | Jako cztonkowie Ludu Bozego,
osiagneli catkcowite ziednoczente z Bogiem™, 5. 175: |, To Apostolowie, a pozniej ich nastepcy,
majg strzec czystosci przekazu wiary”, s. 185; | Jezus w liczbie powotanych uczniow, ukazuje
wole tworzenia nowej wspolnoty”, s. 196: _Ta nowa forma bycia z Mistrzem, ma ostatecznie
preygolowac ich do podjgcia misji ewangelizacyi”, s. 233: | J. Ratzinger, przesirzega preed
bigdnym rozumieniem wzajemnych zaleznosci migdzy elementem boskim i ludzkim w
Kosciele”, s. 248: , Tylko znajomo$¢ genezy Kosciola i jego urzedow, daje mozliwosé
rzetelnego zastanowienia si¢ nad mozliwoscia wprowadzania zmian”, s. 259: , Pozorna
niedostepnos¢ Boga, sprawia, ze lud chee podporzadkowad relacje ze Stworcg wiasnym
wyobrazeniom”, s. 285: _ Pomaga w przezwycigzaniu trudnosci, poprzez oczekiwanie nadejécia

tego, co dobre dla czlowieka”™.
8. Whiosek koncowy oraz pytania do dyskusji

Majgc na uwadze wysoki poziom naukowy rozprawy doktorskiej Ks. mgr. lic.
Grzegorza Wasaga pt. ,,Eklezjologia fundamentalna w mysli teologiczne) 1 Magisterivm
Feclesiace Josepha Ratzingera/Benedykta XVI” stwicrdzam, Ze spelnia ona wymagania podane
w obecnie obowiazujace] ustawie Prawo o szkofnictwie wyzszym. Nie mam watpliwosci, ze

15



recenzowana rozprawa doktorska jest starannie przygotowang monografia naukowa (Art. 187,
punkt 3), ze prezentuje ogolng wiedze teoretyczng kandydata w dyscyplinie nauki teologiczne
oraz jego umiejetnos¢ samodzielnego prowadzenia pracy naukowej (Art. 187, punkt 1), a jej
przedmiotem jest oryginalne rozwigzanie waznego problemu naukowego (Art. 187, punkt 2).
Zwracam si¢ zatem do Rady Dyscypliny Nauk Teologicznych UKSW w Warszawic z
wnioskiem o dopuszczenie Ks. mgr. lic. Grzegorza Wasaga do dalszych etapéw przewodu
doktorskiego.

Main dwa pytania do dyskusji:

Pytanie 1. Jak powinna brzmie¢ nazwa pierwszego znamienia Kosciota: jednose¢,
jedynos$é czy moze inaczej? Autor zatytutowat par. 1 rozdziatu I (o znamionach Kosciota)
,Jednos¢” i tak si¢ na ogol powszechnie robi w eklezjologii fundamentalnej, a tymczasem w
Credo mowimy: | wierz¢ w jeden, $wiety, powszechny i apostolski Kosciol”. Autor rozprawy
na s. 109 pisze o jedynosci Kosciota: ,,W katolickim Wyznaniu Wiary zawiera si¢ prawda, 1z
Kosciot Chrystusowy jest jeden. Pragnieniem Zbawiciela jest zjednoczenie wszystkich ludzi,
dlatego tez Chrystus zaklada jeden Koscidl, ktory ma kontynuowac Jego zbawcze dzialanie w
$wiecie”. Czy jednos¢ jest synonimem jedynosci? Czy z faktu numerycznej jedynosci Eklezji
koniecznie wynika jej jednos¢? Jak to rozwigzac? Czy 1 jak rozwiazywal to .
Ratzinger/Benedykt XVI?

Pytanie 2: Autor zna najnowszg publikacje ks. Grzegorza Strzelczyka Eklezjologia. Jak
Kosciol rozumie sam siebie (Krakow 2025), bo ja przywoluje na s. 46 (w przyp. 62). Jest w niej
krotki paragraf poswigcony eklezjologii w dokumentach KNW 1 w nauczaniu Benedykta X VI
(s. 284-287). Czy Autor podziela tezy zawarte w tym paragralie, ktore odnoszg si¢ do deklaracji
Dominus lesus, ze KNW przekroczyla swoje kompetencje, gdy w nr. 17 tej deklaracji
pozbawita wspolnoty wyroste z reformacji okreslenia ,Koscioty™ Ks. Strzelczyk pisze
dostownie tak: ,,w tym przypadku [KNW — K K.] poszla znacznie dalej niz dotychczasowe
dokumenty Magisterium i w tym punkcie wyrazala raczej osobista wrazliwo$¢ prefekta 1 jego
wspotpracownikow™ (s. 285). Czy mozemy zgodzic na to, ze jakis$ pojedynczy teolog czy grupa
teologow bedzie decydowac, ktore dokumenty Magisterium sa zobowiazujace, a ktore nie,
poniewaz wyrazaja ,,0s0bislg wrazliwo$¢ prefekta i jego wspdtpracownikow™ (ks. Strzelezyk
dopowiada jeszcze, ze Dominus lesus powstala ,,przy bardzo juz ztym stanie zdrowia Jana
Pawla II” - s. 285)?

L/A F@M&T’ KJ\/{A 9)(/1»-

Ks. prol. dr hab. Krzysztof Kaucha

16



